
1

„Az emberi természet sebei és gyógyulásuk”   ♦ ♦ ♦

Magyar Sion
Új folyam XIX. (LXI.)
2025/1–2.

Egyházi tudományos folyóirat

„Inter persecutiones mundi et consolationes Dei
peregrinando procurrit ecclesia.”

(Szent Ágoston, De civitate Dei I. 18,51)



2

♦ ♦ ♦   Kovács Zoltán

Fෛඏඣൽඇද඄
Erdő Péter bíboros, prímás, érsek

Fൾඅൾඅෛඌ ඌඓൾඋ඄ൾඌඓඍෛ
Frankó Tamás, az Esztergomi Hittudományi Főiskola rektora

A ඌඓൾඋ඄ൾඌඓඍෛൻංඓඈඍඍඌග඀ ඍൺ඀ඃൺං
Ádám Miklós, az Esztergomi Hittudományi Főiskola tanára
Beke Margit, ny. levéltár-igazgató
Czékli Béla, a Főszékesegyházi Könyvtár ny. igazgatója
Fejérdy András, a Pázmány Péter Katolikus Egyetem docense, az ELTE Humán 

Tudományok Kutatóközpontja Történettudományi Kutatóintézetének igazgatóhe-
lyettese, az Esztergom-Budapesti Főegyházmegye Egyháztörténeti Bizottságának 
elnöke

Jozef Haľko püspök, a Komenský Egyetem (Univerzita Komenského) docense
Hegedűs András, a Prímási Levéltár igazgatója, az Esztergom-Budapesti

Főegyházmegye Egyháztörténeti Bizottságának társelnöke
Kontsek Ildikó, a Keresztény Múzeum igazgatója
Major Balázs, a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Régészettudományi Intézetének

vezetője
Mészáros Andor, az Eötvös Loránd Tudományegyetem docense, a Szent Adalbert 

Közép- és Kelet-Európa Kutatásokért Alapítvány elnöke
Molnár Antal, az Eötvös Loránd Tudományegyetem docense, az ELTE Humán 

Tudományok Kutatóközpontja Történettudományi Kutatóintézetének igazgatója, 
a Szent István Társulat elnöke

Németh László Imre, az Esztergom-Budapesti Főegyházmegye papja
Szalai Katalin, az Esztergomi Főszékesegyházi Könyvtár és az Esztergomi

Hittudományi Főiskola Könyvtárának igazgatója
Szelestei Nagy László, a Pázmány Péter Katolikus Egyetem professzora

Lektorált folyóirat. Megjelenik évente kétszer.
A kéziratok benyújtásának módjáról, a lektorálási folyamatról, az előfizetésről
bővebb információ: http://www.szentadalbert.hu/magyarsion/

ISSN 1337-2491
Esztergom – Budapest
2025

A Szent Adalbert Rendezvényközpont megbízásából kiadja
a Szent István Társulat, az Apostoli Szentszék Könyvkiadója
1053 Budapest, Veres Pálné utca 24.
szentistvantarsulat.hu
Felelős kiadóvezető: Farkas Olivér igazgató



3

„Az emberi természet sebei és gyógyulásuk”   ♦ ♦ ♦

♦ ♦ ♦    KOVÁCS ZOLTÁN

„Az emberi természet sebei és gyógyulásuk”

Ízelítő Ervin Gábor tudományos munkásságából

Bൾඏൾඓൾඍඣඌ

Főegyházmegyénk mártírsorsú papjának, Ervin Gábornak boldoggá avatá-
sát előkészítendő elengedhetetlen annak tisztázása, hogy papnövendékként, 
majd áldozópapként, később pedig a neoskolasztikus filozófiában példaér-
tékű módon elmélyült teológusként hogyan vallotta meg a Katolikus Egyház 
tanítását. 

Összegző és értékelő munkám nem véletlenül viseli Ervin Gábor doktori 
értekezésének címét.1 A benne felragyogó gondolat ugyanis nem csupán disz-
szertációjának ad egészen határozott irányt, hanem – bizonyos értelemben 
– profetikus szavakkal mintha már magában is foglalná sorsát. Jóllehet, az 
emberi természet megsebzettségét az ősbűn oldaláról közelítjük meg, még-
sem tekinthetünk el attól a sebtől, mely kaput nyit számára az örökkéva-
lóságba, mondhatni: a teljes gyógyulás világába. 1944 végén édesanyjával 
együtt halálra sebezve költözik el ebből a világból. Életében és halálában 
Krisztushoz fűződő hűsége is mutatja: nincs az a seb, mely Krisztustól el-
szakíthatná; nincs az a seb, melyre ne adna teljes gyógyulást a mennyország. 
Rövid élete és alkotóideje nagyon is termékeny, s tiszta forrásul szolgálhat 
a későbbi korok minden emberének, különösen azoknak, akik Krisztusnál 
keresnek gyógyulást életük sebeire.

1 Eඋඏංඇ, Gábor, Az emberi természet sebei és gyógyulásuk. A budapesti királyi magyar Pázmány 
Péter Tudományegyetem Hittudományi Karán a doktori cím elnyerése végett benyújtott érte-
kezés (Budapest, 1934; a továbbiakban: Disszertáció). Fellelhető a Pázmány Péter Katolikus 
Egyetem Hittudományi Karának könyvtárában, a Disszertációk Gyűjteményében (leltári szá-
ma: 1934/9).

Mਁਇਙਁ਒ Sਉਏ਎ XIX (2025) 1–2/3–11.



4

♦ ♦ ♦   Kovács Zoltán

I. A ൽංඌඌඓൾඋඍගർංඬඋඬඅ ൾඅදඅඃගඋඬൻൺඇ

A fentebb olvasható cím alatt a következő sablonszöveg áll: „A budapesti ki-
rályi magyar Pázmány Péter Tudományegyetem Hittudományi Karán a dok-
tori cím elnyerése végett benyújtott értekezés”. A disszertáció keletkezésé-
nek dátuma az Előszóból derül ki: 1934. Ezt követi neve, majd inkardináció 
szerinti státusza: „Esztergom főegyházmegyei áldozópap”. Egyértelműen 
tomista gondolkodásra és lelkületre vall – melyet Ervin Gábor mind doktori 
dolgozatában, mind egyéb műveiben következetesen képvisel –, hogy a legel-
ső, üres oldalon tollal és igen egyszerű, stilizált nagybetűs kézírással írva ezt 
olvassuk: „Doctori Angelico”. Gondolkodását azonban nem csupán Aquinói 
Szent Tamás, hanem mások is alakítják. Példaképei rajta kívül „Newman, 
Prohászka Ottokár voltak, s külön megemlíti Réginald Garrigou-Lagrange 
francia neotomista teológust is”.2 Doktori értekezésében egy helyütt szent-
írási párhuzammal érzékelteti: „Az Úr Jézus kiverte a kufárokat a templom 
csarnokából, Szent Tamás pedig a platonizmust, vagyis az enyhített mani-
cheizmust a teológia csarnokából.”3 Itt jegyezzük meg, hogy Ervin Gábor 
példái egészen eredetinek hatók, életszerűek, konkrétak, gyakorlatiasak, és 
így könnyen érthetővé formálják az elvont tartalmat.

Disszertációjának bevezetőjében Ervin Gábor bátran kijelenti: „Magas 
példaképeket tűztünk magunk elé, mert inkább akartunk nagyot bukni, mint 
silányat akarni.”4 Vizsgáljuk meg most, hogy a kitűzött célt sikerült-e teljesí-
tenie a doktorandusz növendéknek!

II. Dංඌඌඓൾඋඍගർංඬඃගඇൺ඄ ඍൺඋඍൺඅආං ඣඌ ൿඈඋආൺං ඌൺඃගඍඈඌඌග඀ൺං

Kiindulásként a doktorandusz az eredeti, „tiszta természet” állapot „rajzát” 
vázolja fel, melyben

a test és lélek összerendeltsége külön isteni ajándék műve volt az eredeti 
boldogság állapotában. A test nem azért engedelmeskedett a léleknek, 
mert mint test nem tehetett másképp, hanem csak azért, mert a lélek 
engedelmeskedett Istennek, alárendelte magát neki, s mintegy ennek fe-
jében meg Isten a testet rendelte a lélek alá.5 

2 https://www.magyarkurir.hu/hirek/ervin-gabor-100-eve-szueletett-neves-katolikus-pap-es-
filozofus (2025.06.03.).

3 Disszertáció 4.
4 Disszertáció 1.
5 Disszertáció 5.



5

„Az emberi természet sebei és gyógyulásuk”   ♦ ♦ ♦

Szent Ágostonnak Tamás által is átvett tanítását szemléli, aki szerint a natura 
pura állapotában még eredetileg „az emberi természethez hozzátartozik a 
concupiscentia mint az értelem korlátaiba ütköző erő, de nem mint azokat 
túllépő hatalom”.6 Az ősbűn óta azonban másként értékeljük az emberben 
lévő bűnös vágyakat: „De ha egyszer ez a rendetlen vágyakozás a bűn követ-
kezménye, akkor nem lehet a tiszta természet velejárója.”7

V. Piusz pápának a Michael Bajus ellenében kiadott, Ex omnibus afflicti-
onibus kezdetű bullájára (1567. október 1.) építve Ervin Gábor megállapítja: 
„Míg egyrészt az emberi természet szükségképpen mindig változatlan, más-
részt áthidalhatatlan különbség van a pusztán természeti és a természetfeletti 
üdvrend és életmód között.”8 Mindenesetre leszögezi Tamással: „Naturae bo-
num per peccatum non tollitur.”9 A természetes állapot túlhangsúlyozásának 
azonban épp a következő megállapítással veszi elejét: „Ősszüleink már ter-
mészetfölötti hivatással bírtak, s a természetfölötti hivatásban a puszta ter-
mészet erői még a természeti cél elérésére sem elegendők.”10 Az eredeti álla-
potban ahhoz, hogy az „alacsonyabb erők” lázadása ne győzedelmeskedjen, 
elegendő volt, hogy az értelem alávesse magát Istennek, hiszen a kegyelem 
pótolta a természet hiányzó erőit.11 „De mikor az értelem elfordult Istentől, az 
alsóbb erők is rugódozni kezdtek az értelem ellen, s a test a lélek adta élettel 
ellenkező szenvedélyeknek kezdett hódolni.”12 Szintén Szent Tamás nyomán 
(hivatkozás nélkül) a szerző megállapítja: „A jelen természetfölötti rendben 
természetfölötti segítség szükséges a természeti cél elérésére.”13

Kutatásainak mintegy „részeredményeként” Ervin Gábor tételt fogalmaz 
meg: 

A tapasztalati emberben jelentkező rendetlen vágyakozás nagy mérve, 
az értelem elhomályosodásával és az akarat meggyöngülésével kapcso-
latban nem a test és lélek összetételének szükségszerű következménye, 

6 Vö. Disszertáció 7.
7 Uo.
8 Disszertáció 11. Megjegyzendő, hogy a szerző nem csupán Ágoston, Tamás és Scotus tanítására 

épít, hanem Scheeben, Kleutgen gondolatai is közel állnak hozzá. A reformáció során fellépő 
„újítók” eszméit, valamint Bajus nominalizmusát kritikus szemmel értékeli.

9 Summa contra Gentiles IV. 51; lásd: Disszertáció 13.
10 Disszertáció 14.
11 Vö. Disszertáció 15. A gondolatmenet azonban kérdést vet fel: ezek szerint – a korábban mon-

dottakkal ellentétben – a natura pura állapotban mégiscsak releváns a kegyelem működése?
12 Disszertáció 15. Bár az általunk hivatkozott rész a disszertációban formailag idézetként sze-

repel, és a szerző a környező szövegekben is gyakran épít Szent Tamás tanítására, az „idézet” 
végén épp a hivatkozás hiányzik (ami nem csupán itt fordul elő a teljes munkában). A korábban 
hivatkozott S.c.G. IV. 52 nyomra vezet, és az idézett szöveg ott valóban megtalálható, de az 
azonosítást ez a fajta „idézési” mód jelentősen megnehezíti.

13 Disszertáció 15.



6

♦ ♦ ♦   Kovács Zoltán

hanem külső tényező befolyásának eredménye. A természet meg van se-
bezve. Nem úgy működik, ahogy működnie kellene.14

A téma folytatódik: a bűnbeesés után az ember természete lényegileg válto-
zatlan, csupán megsebzett15 lesz16 – állapítja meg a doktorandusz. Ez a seb-
zett természet így már kevésbé hajlik az erényre.17 Az „értelem sebe” kap-
csán megtudjuk: „Az okosság sarkalatos erényét akadályozza. Az okosság 
erényét pedig nem annyira az elméleti, mint inkább a gyakorlati ész hordoz-
za.”18 Ervin Gábor feszültséget lát a helyes utat sokszor jól megfogalmazó 
elméleti értelem és a bűn következtében sérült gyakorlati értelem között.19 
Elszórtan, több helyütt is találkozunk azzal a megközelítéssel, miszerint az 
ember természetfeletti rendbe való felemelése sebet okoz, mivel az ember 
„természetétől fogva egészen tudatlan a természetfölötti körben”.20 A kegye-
lem gyógyítja ezt a megsebződést is, mint ahogyan szintén a kegyelem által 
„emelkedik fel” az ember az isteni életbe.21 Sőt, „Istennek ugyanaz a ter-
mészetfölötti beavatkozása sebzi meg az értelmet, amelyik majd felemeli és 
meggyógyítja.”22

Érdekes gondolatmenettel találkozunk, mely a kegyelem sebző „funkció-
ját” és a hatására az emberben keletkező esetlegesen téves magatartást is egy 
folyamat részeként írja le: 

Az sem lehetetlen, hogy a kegyelem ösztönzésére lesz a vallástalan em-
berből […] szimbolista bálványimádó. Hiszen olyanra, ami csak materi-
aliter bűn, formaliter azonban erény, segíthet a kegyelem […] A segítő 

14 Uo.
15 „A seb folytonossági hiányt jelent, márpedig a jelen emberben a cél és a rendelkezésére álló erők 

között folytonossági hiány mutatkozik, saját erőforrásai nem elégségesek arra, hogy céljához 
vezessék”: Disszertáció 18.

16 Vö. Disszertáció 17.
17 „Szent Ágoston ennek a kettőnek a sebéről beszél: értelmi téren az ignorantia, akarati téren a 

difficultas neve alá foglalja a természetétől lemaradt ember nyomorúságait” (lásd: De libero 
arbitrio c. 20, De dono perseverantiae). Később Szent Tamás gondolatát is kifejti, aki az emberi 
természet négy sebéről beszél, mely „a négy sarkalatos erény gyökerét rágja” (lásd: Summa 
Theologiae I–II. q. 85. a. 3. c.). Vö. Disszertáció 17.

18 Disszertáció 19.
19 Uo.
20 Uo. „A jelen emberben a tudatlanság sebét valóban a természetfölötti rendbe való felemeltetés 

okozta. Ez a felemelés s a vele járó kegyelmi hatások okozzák az elméleti és gyakorlati értelem 
feszültségét”: Disszertáció 25.

21 „Saját természetéből kifolyólag senkiben, még az angyalban sincs sem nehézkedés (pondus, 
szeretet), sem hajlamosság (inclinatio), sem természetes alkalmasság, sem természetes képes-
ség Isten világos, szentháromsági látására. Természettől fogva erre az isteni életre csak merő 
lehetőség, ellen-nem-mondás a lélek egész fölszerelése”: Disszertáció 23.

22 Disszertáció 25.



7

„Az emberi természet sebei és gyógyulásuk”   ♦ ♦ ♦

kegyelem tehát nem ösztönöz a bálványimádásra, hanem a bálványimá-
dás visszaélés Isten segítő, ösztönző kegyelmével.23 

Majd a doktorandusz bővebben kifejti: 
A természetfeletti ösztönzés először zavart okoz, s ebből a zavarból az 
ember hajlandó bálványimádásba menekülni. Ez a helyzet seb jellegű. A 
természetfeletti eredetű vallási nyugtalanság így per accidens gyöngíti 
az embert az igazságosság erényének követésében, vagyis megsebzi az 
akaratot. Megsebzi, ahogy a nemes oltóág kedvéért meg kell sebezni az 
alanyt.24

Folytatva a természet és a kegyelem által okozott vagy eltűrt megsebződés 
témáját, Ervin Gábor a gyengeség sebéből indul ki, melyet Szent Pál is meg-
nevez: „magammal nem dicsekszem, hacsak gyöngeségeimmel nem” (2Kor 
12,5).25 Ezt követően hozzáfűzi: „A természeti gondolkodás szempontjából 
nevetséges dolog »gyöngeségben dicsekedni«. A kereszt jel, amelynek a ter-
mészetes érzés ellene mond. S ez nem is meglepő, hiszen a kereszt a gyönge-
ség sebének jele, és minden sebtől borzad a természet.”26

Sőt, még kifejezettem vonzó megközelítéssel is él a misztika világából, 
amennyiben a „természet sebét” az Istennel való misztikus egyesülésre is 
értjük (lásd Avilai Szent Teréz szívének „megsebzését”), mely által az ember 
természetében „megsebződve” a Természetfölöttiért teljesen feladja és Isten-
nek átadja magát.27

Visszatérve a „rendezetlen vágyakozás sebében” megnyilvánuló, rosszra 
hajló akarat megzabolázásához szükséges természetfölötti segítség28 kérdé-
sére, Ervin Gábor megállapítja: „Jelen állapotunkban olyan nagy szerepe van 
a rendetlen vágyakozásnak, hogy kegyelmi eszközök szükségesek vele szem-
ben már a természetes erkölcsi rend betartásához is.”29 A kegyelem megszen-
teli, felemeli a természetet, ám az így pozitívabban szemlélt e világi javakat 
tudni kell egyensúlyban kezelni a természetfölötti javakkal.30 „A sebzett 

23 Disszertáció 31.
24 Disszertáció 32.
25 A Szentírás idézésében a ma érvényben lévő, hivatalos katolikus fordítást használjuk; lásd: 

Biblia. Ószövetségi és újszövetségi Szentírás (szerk. Rózsa Huba; Budapest, SZIT, 2008).
26 Disszertáció 35.
27 Vö. uo.
28 „A természetfeletti vonzás új energiákat állít az életfolyamba, új lökéseket és indításokat ad, s a 

meggyorsult folyam zúgóján, az »érzékiség zúgóin« [Prohászka] könnyebb elesni. Mint minden 
jóval, a kegyelmi vonzás újonnan nyert erőivel is vissza tud élni az ember, s azokat a homályos, 
sejtelmes vonzásokat belefullaszthatja az érzékiség sodrába”: Disszertáció 37.

29 Disszertáció 35.
30 „A világba áradott kegyelem nagyobb súlyt, értéket, vonzást kölcsönöz a természet egyes tár-

gyainak az ember szemében, mint aminővel azok magukban véve bírnak. Ez magában véve jó 
dolog, de veszedelemmel jár: alkalmat ad ugyanis a rendetlen kívánság bizonyos igazolására”: 



8

♦ ♦ ♦   Kovács Zoltán

értelem ugyanis nem tájékoztatja eléggé az embert a jelen világrendben, s 
így nem akadályozza meg az akarat tévedését. Az akarat bálványává teszi a 
mulandó javakat a bennük és általuk megnyilatkozó múlhatatlan kedvéért”31 
– állapítja meg a doktorandusz.

Ervin Gábor „összegző” tétele így hangzik (a disszertációban is rend-
hagyó módon csupa nagybetűkkel szedve): „AZ EMBERI TERMÉSZET 
SEBE AZ EMBER ERÉNYRE VALÓ TERMÉSZETI HAJLANDÓSÁ-
GÁNAK CSÖKKENÉSE A TERMÉSZETFELETTI ÉLETCÉL ÉRDE-
KÉBEN ADOTT ÉSZFELETTI ÖSZTÖNZÉS HATÁSA ALATT.”32

A keresztre feszített Jézus Krisztusba vetett hit nélkül aligha bontakoz-
na ki a következő állítás értelme: „A természet sebei magukban még nem 
jelentenének természetellenességet. Sőt a természet sebei dicsőséges sebek. 
Nem gonoszságról vagy romlottságról tanúskodnak, hanem az ember végte-
len méltóságú hivatásának jelei.”33 A szent célért való megsebzettség tehát 
megnemesíti az amúgy sérülékeny emberi természetet.34 Teljesebbé téve azt 
a korábbi meghatározást, miszerint a seb egyfajta folytonossági hiányt jelent, 
a fentebb mondottak fényében már árnyaltabban fogalmazva ezt olvassuk: 
„Ha a sebek csak negatívumot, hiányt jelentenének, a tiszta természet álla-
pota jobb volna a mainál – de a mai végtelenül jobb valójában, mert a seb-
zettség csak a paradicsomi állapothoz képest hiány, a természetihez képest 
léttöbblet.”35

A kegyelem azonban, éppen ahhoz, hogy gyógyítani tudjon – tegyük hoz-
zá, ez a sebészi beavatkozás világában is tetten érhető –, nemegyszer első 
lépésben megsebez. „A kegyelem meggyarapítja az életet és épp a gyarapítás 
által új, gyakran fájdalmas igényeket ébreszt. Vetőmag, amelynek kedvéért 
fel kell hasogatni az anyaföldet, amely állandóan a földön kívül álló erők 
behatását követeli fejlődéséhez.”36

Disszertáció 38.
31 Uo.
32 Disszertáció 39.
33 Disszertáció 40.
34 Lásd: Ferenc pápától a megsebzett Egyház képét az Evangelii gaudium kezdetű apostoli buzdí-

tásban (2013), https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=451 (2025.06.03.), n. 49.
35 Disszertáció 41. Ervin Gábor még egy sajátos, történelmi ihletettségű párhuzammal élve is alá-

támasztja érvelését: míg Karthágó a manicheizmus „fészkeként” a Rossz által alkotott világ 
felfogása miatt az „ördög vallását” képviseli, addig a mítoszokkal teletűzdelt ókori Róma tár-
sadalmi életében még a keresztény hit hiányának dacára is volt valami „pozitív”, nevezetesen 
a természetfölötti keresése, mellyel társadalmi életében „megérzi a természet sejtelmességén 
átszűrődő, fátylán átderengő isteni behatásokat”: Disszertáció 40. Mindkettőben azonosítható a 
bűn és a pogányság mételye, ám Rómát az említett érvek mentén jobban „felmenti”.

36 Disszertáció 42.



9

„Az emberi természet sebei és gyógyulásuk”   ♦ ♦ ♦

Az anyagvilágot a teremtés után az Ige megtestesülésének misztériuma 
értékeli fel igazán. Ervin Gábor a manicheizmus ellenében különösen is 
hangsúlyosan képviseli azt az álláspontot, miszerint a kegyelem és a termé-
szet37 nem két egymástól idegen valóság: „Hogy azonban a segítő kegyelmek 
rendes közvetítője az anyagi világ, az ebben a formában szokatlan állítás. 
Mégis azt gondoljuk, ez állítással mutattunk rá arra a mozzanatra, amely a 
természet sebe keletkezésének és gyógyulásának mikéntjét érthetővé teszi.”38 
Sőt, egészen neologizmusnak is ható, bátor fogalmazással állítja: „Az anyag 
nemcsak intelligibilitást hordoz, hanem, ha szabad így mondani, gratibilitást 
is, kegyelemközlő erőt.”39

Ervin Gábor, mintha valahol rejtőző módon már némiképp megelőzné a 
Laudato si’ enciklika40 szellemiségét, Assisi Szentjét is méltatva, a természet 
és a természetfölötti egymáshoz való közelségét is sajátosan említi: 

Szent Ferenc valójában, mint minden igaz misztikus, az emberek leg-
objektívebb fajtájába tartozik. A világot folytonos áramként átjáró ter-
mészetfölötti vonzások és ihletések semmivel sem kevésbé reálisak a 
legsúlyosabb köveknél vagy a legsúlyosabb gazdasági problémáknál. Sőt 
éppen ezek a bűnre vivő szubjektív szeszélyekkel és értékelgetésekkel 
szemben az igaz élet támogatói és biztosítói.41

A megsebzés persze semmiképp nem a végcél, sokkal inkább eszköz a gyó-
gyuláshoz: „A Szentlélek ajándékainak befolyása alatt a hívő lelkében nagy 
tisztulási és átalakulási folyamat áll be. Ez a folyamat a sebek gyógyulása, 
fájdalmas, de üdvös történés.”42 Mindezeket Ervin Gábor a gyógyulás álta-
la felsorakoztatott fajtái szerint osztályozza. Az „érzékiség gyógyulásáról” 
így ír: „a tudomány lelke az érzéki, látható dolgokat helyesen ítéli meg a hit 
szempontjából”,43 így képes a megsebzett természetet felülemelni az érzéki-
ség „rövidzárlatán”, és a teremtmény vonzását „Isten vonzásává”44 alakítja. 

37 Anyag és kegyelem összefüggéséről Ervin Gábor a következő szemléltetéssel él: „A teleírt papi-
ros valójában kétféle formát hordoz. Az egyik a papírság és az azon fellépő, szeszélyes körvona-
lú feketeség, a másik az értelem, amelyet kifejez. Ez a papiros most az olvasóban szinte fizikai 
szükségszerűséggel okoz bizonyos tudattüneményeket, tudniillik az olvasottak percipiálását”: 
Disszertáció 46. A papírnak nem „kell értenie” azt az írást, melyet hordoz, ám ezzel teszi lehe-
tővé, közvetíti az írás által jelzett információt.

38 Disszertáció 44.
39 Disszertáció 47.
40 Lásd: Fൾඋൾඇർ, Laudato si’ enciklika (2015), https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=469 

(2025.06.03.). 
41 Disszertáció 48.
42 Uo.
43 Disszertáció 50.
44 Uo.



10

♦ ♦ ♦   Kovács Zoltán

A „tudatlanság gyógyulása” kapcsán a következőt vehetjük fontolóra: a 
kegyelem fénye által 

nyert ismeret még nem a tiszta istenlátás dicsősége, de legalább már 
nincs benne kivetnivaló, méltatlan elem […] Az értelem nem merítheti 
ki Isten mélységeit, a szeretet azonban az egész és oszthatatlan egy Isten 
felé vonzódik. A szeretet e tisztulása az ember gyógyulásának és a misz-
tikus életnek betetőzője, az ember lelki haladásának koronája.45

A „rosszakarat gyógyulását” illetően a szándékok szintjén is végbemegy a 
gyógyító megtisztulás és belső szabadulás: „A harmadik tisztulás a szere-
tet birodalma a lélekben, a bölcsesség adománya által. Ez az adomány az 
akaratot emeli fel, s bevégzi és tökéletessé teszi a lélek tisztulását s a sebek 
gyógyulását.”46 A nyolc boldogság mennybe mutató „logikája” érhető tetten 
abban két helyütt is, hogyan lehet az ilyen sebet, megsebzettséget végső so-
ron jónak ítélni.47 Megállapíthatjuk: Isten ezt nem véletlenül engedi meg éle-
tünkben. Az ilyen sebek értünk vannak, áldozatként felajánlva üdvösségünk 
útját jelenthetik.48

A gyógyulás folyamata is egyszer eléri csúcsát, melyben megszűnt a gyön-
geség sebe is. A lélek már nem törődik mulandó dolgokkal, nincsenek külön 
szándékai. Ami eligazítani- és tennivalója akad, abban a tanács és erősség 
Lelke kormányozza. A lélek nyugtalanító, ösztönző, űző vágya megnyug-
szik, már csak Isten szemével néz mindent, azzal nézi a világot és azzal nézi 
Istent magát, élete beolvad a Szentháromság titkába. Mindenki hivatva van 
erre az állapotra, mert mindenki életének egy a célja. Aki ebben az életben 
nem éri el, azon a másvilágon megy végbe a tisztulás.49

III. Öඌඌඓൾൿඈ඀අൺඅගඌ

Összességében megállapíthatjuk: Ervin Gábor doktori disszertációja komoly 
mű. Egyfelől érett filozófiai–teológiai szemlélet és pontosság érezhető rajta, 
másfelől még apróbb vonásaiban is magán hordozza a leendő tudós „úttörő” 

45 Disszertáció 53.
46 Uo. Majd hozzáfűzi: „A léleknek még erre a harmadik, leggyökeresebb tisztulásra is szüksége 

van: ha a természetfölötti rendben otthonos akar lenni, meg kell szabadulnia a természet min-
den kötelékétől, minden részletcéltól és részletelgondolástól, meg kell szabadulnia önmagától, 
mert már nem önmagának él, hanem Isten él benne”: Disszertáció 54.

47 Vö. Disszertáció 50, 54.
48 Lásd még e téma későbbi elmélyítését Szent II. János Pál pápának a Salvifici doloris kezdetű 

apostoli levelében (1984), https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=199#JB43 (2025.06.03.), n. 
27.

49 Disszertáció 54.



11

„Az emberi természet sebei és gyógyulásuk”   ♦ ♦ ♦

munkájának jellemzőit. Állításai, mai szemmel olvasva, jobban alá lehetné-
nek támasztva, a hivatkozások nem mindenütt következetesek, és sok helyütt 
nehéz azonosítani, hogy saját összegzését vagy más szerző gondolatait hoz-
za-e.

Sajátos aspektus Ervin Gábornál a megsebzettség megközelítése. Krisztus 
sebeiből ugyanis élet fakad, sőt az ő „sebei szereztek nekünk gyógyulást” (Iz 
53,5-öt idézi: 1Pt 2,24). Sebek és megsebzettség őt sem kerülték el – lövések 
általi halálra sebzettsége hozza számára is a beteljesedést. De ez még nem 
volna önmagában teljes, hiszen sem Krisztusnak, sem az ő követőinek életé-
ben nem nagypénteké a végső szó. A kifejezés legmélyebb értelmében vett 
gyógyulás – hasonlóan a Feltámadott sebeihez, melyek már nem sajognak, 
hanem dicsőségesen ragyognak húsvét hajnalán (vö. Lk 24,39) – valójában 
a vértanúhalálban Krisztushoz teljesen hasonuló ember teljes életének gyó-
gyulása, melyet majd a test feltámadása fog megkoronázni.

A disszertáció nem is zárulhatna méltóbban, mint Máriára tekintve, aki 
bár a bűn tüskéjét semmilyen formában sem hordozta, a lelkét átjáró tőr ütötte 
sebe számára is a Krisztusban való gyógyulásnak, személyes üdvösségének 
eszközévé válhatott: „E tisztult, harmonikus élet legteljesebb megvalósulása 
a Boldogságos Szűz – benne már nincs is az eredeti bűn szeplője, s teste is 
felvitetett magas mennyországba –, az ő kegyelmei mintegy határértékei an-
nak a tökéletességnek, amelynek ember részese lehet.”50

50 Uo.



12

♦ ♦ ♦   Kovács Zoltán

RENDELÉS:
Szent István Társulat Vevőszolgálati Iroda

1364 Budapest, Pf. 277. • TELEFON: 318–6957
szitkonyvek.hu

ERVIN GÁBOR ELSŐ ÍRÁSAI
Széchenyiről, a szentmiseáldozatról és az emberi természet sebeiről
Ervin Gábor vértanú pap neve sokak számára ismeretlen, pedig csendes, ugyanakkor hősies 

helytállása egy vészterhes korban sokak számára lehet példakép. 1912-ben született, s hé-

téves korában családja katolizált az izraelita vallásból és miután 1934-ben pappá szentelték, 

aktívan védte a zsidótörvények által érintetteket. A német meg-

szállás alatt szolidaritásból viselte a sárga csillagot, és üldözötte-

ket rejtegetett. 1944 decemberében a nyilasok őt és édesanyját 

elhurcolták, megkínozták és kivégezték. Írásai öt év teológiai és 

négy év szemináriumi időszaknak a gyümölcsei, melyeket olvas-

va rácsodálkozhatunk a filozófia, a hittudomány és a lelki élet 

mesterére, aki rövid élete során a bölcsesség iránti szeretetével 

képes volt oly nagyot és maradandót alkotni, amelyet a vértanú-

ság, az embertársaiért adott élet koronája ékesít.

188 oldal, puhafedeles. Ára: 3200 Ft

XIV. Leó pápa
BÉKE VELETEK!

Beszédek, homíliák, üzenetek
„Béke veletek!” – ezzel a köszöntéssel fordult a feltámadt Krisztus 

tanítványaihoz, és ezzel a szóval köszöntötte az Egyházat és a vilá-

got XIV. Leó pápa is, amikor megválasztását követően először szólt 

hozzánk a Szent Péter-bazilika erkélyéről. E köszöntésben egész 

pápaságának a kulcsa rejlik: a béke, amely nem csupán a háborúk 

hiánya, hanem a kiengesztelődés, az igazságosság és a szeretet 

gyümölcse; nem emberi erőfeszítés, hanem Isten ajándéka, amely 

Krisztusból, a Feltámadottból fakad. A kötetben olvasható beszé-

dei ennek a békének a különböző arcait mutatják meg. A pápa a 

feltámadt Krisztus békéjéről beszél, amely nem pusztán politikai 

vagy diplomáciai rendezés, hanem az ember szívének békéje: ki-

engesztelődés Istennel, önmagunkkal és embertársainkkal. Ez a béke teremti meg az egy-

séget az Egyházban, a népek között, sőt az emberiség nagy családjában is. Beszédeiben 

többször hangsúlyozza, hogy úgy szeressünk, ahogyan Krisztus szeretett. Mindig őbelőle 

indul ki, és őhozzá vezet vissza: ő a forrás, aki békét, világosságot és reményt ad.

196 oldal, keménytáblás. Ára: 4400 Ft



13

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

♦ ♦ ♦    HÁMORI ANTAL

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma 

A magyar nyelvű kurrens szakirodalom áttekintése

„Istenünk […] azt akarja, hogy minden ember üdvözüljön 
és eljusson az igazság ismeretére.” 

(1Tim 2,3–4)

Bൾඏൾඓൾඍඣඌ

A Miatyánk Jézus imádsága, és ez önmagában is arra hív, hogy mélyeb-
ben foglalkozzunk vele, közelebbről is megvizsgáljuk mindazt, amit e mér-
hetetlen gazdagság – „kimeríthetetlen mélységeivel”1 – magában rejt.2 A 
Miatyánkot illetően azt is látnunk kell, hogy különösen a (Máté szerinti) 
6. kérés (Lukácsnál az 5. kérés) körüli tartalmi kérdések (pl. Hogyan kell 
értelmeznünk a „vinni” igét?) napjainkban is jelentősen foglalkoztatják a 
krisztushívőket, mivel „a megfogalmazás magyarázatot igényel”.3 A Kato-
likus Egyház Katekizmusa4 2846. pontjában a „ne hagyj minket kísértésbe 
jutni” és a „ne engedd, hogy engedjünk a kísértésnek” forma is szerepel. 
A diskurzus bizonyos nyelvterületeken az alábbiakban idézett hagyomá-
nyos szöveg megváltoztatását is magával hozta.5 A kérdés „megítélésében 
a szentírástudósok között nincs teljes egység”, és „már az ókorban is eltérő 
nézetek fogalmazódtak meg”.6 Emellett az „ország”, a „mindennapi kenyér”, 

1 Fංඌංർඁൾඅඅൺ, Rino, Ajánlás, in Vൺඇඇං, Ugo, Miatyánk. A Jézus által tanított ima (Az imádság 
iskolája 8) (ford. Tőzsér Endre; Budapest, Magyar Kurír – Új Ember, 2024) 10.

2 Alexander Schmemann megfogalmazása szerint „a Miatyánknak kimeríthetetlen az értelme”: 
Sർඁආൾආൺඇඇ, Alexander, A Miatyánk, in Communio (2019) 1–2/52 (ford. Görföl Tibor).

3 Kඈർඌංඌ Imre, „Ne vígy minket kísértésbe” – A Miatyánk hatodik kérésének értelme, in Kísértés 
a Bibliában (A Szent II. János Pál pápa Kutatóközpont kiadványai, Biblikus Kutatócsoport) 
(szerk. Martos Levente Balázs – Kocsis Imre; Budapest, SZIT, 2023) 87–88; Uෛ, „Ne vígy min-
ket kísértésbe!” A Miatyánk hatodik kérésének értelme, in Communio (2023) 1–2/33–41, itt: 34.

4 A Katolikus Egyház Katekizmusa. A latin mintakiadás fordítása (Szent István Kézikönyvek 6) 
(ford. Diós István; Budapest, SZIT, 2002; a továbbiakban: KEK).

5 Lásd pl.: Kඈർඌංඌ, „Ne vígy minket kísértésbe” – A Miatyánk hatodik kérésének értelme 86–87.
6 Uo. 88–89 (lásd: hivatkozott forrásai, irodalma).

Mਁਇਙਁ਒ Sਉਏ਎ XIX (2025) 1–2/13–35.



14

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

a „megbocsátás” kérésének tartalmi vizsgálata is célszerűnek látszik.7 
Mindez jelenleg is aktualitást ad annak, hogy különösen a KEK, valamint 
a kommentár- és szakirodalom vonatkozó részeinek feldolgozása, összefog-
laló áttekintése alapján jobban szemügyre vegyük ökumenikus imádságun-
kat, a Miatyánkot. Ezt az utóbbi években bekövetkezett igen terjedelmes 
forrásanyag-növekedés is indokolttá teszi.8 Ennek körében a következő vé-
leménnyel is találkozunk: a 6. kérés „az, amely manapság leginkább a fi-
gyelem középpontjában áll. Sokan »keménynek« ítélik a megfogalmazást, 
amely azt sugallja, hogy esetleg maga Isten lenne a kísértés kezdeményező-
je. […] nem kétséges, hogy a megszokott forma mindenképp magyarázatra 
szorul.”9 E szolgálat során az sem kerülheti el figyelmünket, hogy Joseph 
Ratzinger, XVI. Benedek is tárgyalja a Miatyánkot A Názáreti Jézus című 
könyvében,10 ahol ezt olvashatjuk: „és ne vígy minket kísértésbe […] ennek 
a kérésnek a megfogalmazása sokak számára megbotránkoztató: Isten talán 
csak nem visz bennünket kísértésbe!”11

A jelen írásban nem új eredményeket kívánunk felmutatni, csupán a vo-
natkozó magyar nyelvű kurrens szakirodalom áttekintésére vállalkozunk, 
továbbá az eredeti szentírási szöveget sem vizsgáljuk, hanem – a Máté és a 

7 Lásd: pl. Mt 6,33.
8 A gazdag szakirodalom köréből lásd pl.: Communio (2019) 1–2. sz.: Az Úr imája (I.): „Miatyánk, 

aki a mennyekben vagy”; Communio (2020) 1–2. sz.: Az Úr imája (II.): „Szenteltessék meg a te 
neved”; Communio (2021) 1–2. sz.: Az Úr imája (III.): Az Atya országa és akarata; Commu-
nio (2022) 1–2. sz.: Az Úr imája (IV.): Kenyér és bocsánat; Communio (2023) 1–2. sz.: Az Úr 
imája (V.): Óvás a kísértésben – szabadítás a gonosztól; Bൺඌ඄ං Imre, A keresztény vallási ter-
minológia megjelenése és változatai a kun Miatyánk-fordításokban, in A szent domonkos rend 
és a kunok (szerk. Barna Gábor; Szeged, MTA–SZTE Vallási Kultúrakutató Csoport, 2016) 
88–101; Fൾඁඣඋ Bence, A Miatyánk egy XVI. századi, rovásírással feljegyzett szövegváltoza-
ta, in Vallástudományi Szemle (2023) 2/36–52; Iඏൺඇർඌඬ István, A Miatyánk szövegváltozatai 
a magyar görög katolikus liturgiában, in Athanasiana (2003) 16/41–74; Kඈർඌංඌ Imre, Az Úr 
imádsága. Exegetikai megfontolások a Miatyánk két változatához (Mt 6,9–13; Lk 11,2–4), in Út, 
Igazság, Élet. Biblikus Tanulmányok (szerk. Tarjányi Béla; Budapest, Szent Jeromos Katolikus 
Bibliatársulat, 2009) 97–110; Uෛ, „Ne vígy minket kísértésbe”. Megfontolások a Miatyánk 6. 
kéréséhez, in Jeromos füzetek (2019) 115/15–20; Közelítések a Miatyánkhoz. Értelmezések és 
tanulmányok az ökumenizmus jegyében (szerk. Schöck Gyula; Budapest, Schöck ArtPrint Kft., 
2022), benne 13 tanulmány széles körű forrásanyaggal, pl. Bൺගඇ István, A Miatyánk a bizán-
ci liturgiában 13–18; Kൺඃඍගඋ Edvárd, Az Úr imádsága a római egyház liturgiájában 59–68;
Kඈർඌංඌ Imre, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 69–84; Pൾඋൾඇൽඒ László, A Miatyánk sze-
repe és jelentősége az ókori egyház életében. Az Úr imádságának kifejtése Tertullianus, Órige-
nész és Cyprianus műveiben 147–164; Pඎඌ඄ගඌ Attila, Az imádkozó Jézus és a tanítványok imája 
165–182; a 229–463. oldal között számos könyvemlékkel.

9 Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 80.
10 Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ, Joseph, A Názáreti Jézus I: A Jordánban való megkeresztelkedéstől a színeváltozá-

sig (ford. Rokay Zoltán; Budapest, SZIT, 2007), II: A jeruzsálemi bevonulástól a feltámadásig 
(ford. Martos L. Balázs; Budapest, SZIT, 2011) I, 117–148.

11 Uo. 142.



15

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

Lukács szerinti szöveg különbségeinek vonatkozásait is érintően – az alábbi-
akban szereplő magyar liturgikus fordításból indulunk ki.12 Teljes mértékben 
csatlakozni tudunk Puskás Attilának a Communio 2019/1–2. számához írt 
főszerkesztői előszavában szereplő szándékhoz, amely szerint: 

azzal a reménnyel indítják útjára a Miatyánkról szóló tematikus soro-
zatot, hogy az Úr imájáról szóló megfontolások segítséget nyújthatnak 
keresztény hitünk és életünk középpontjának újrafelfedezéséhez, a Fiú-
Jézusnak az Atyával való kapcsolatába történő teljesebb bevonódáshoz, 
a tanítványi, gyermeki, testvéri lelkület tudatosabb elsajátításához.13

A Mංൺඍඒගඇ඄ ඄ඣඍ ඌඓදඏൾ඀ඏගඅඍඈඓൺඍൺ

Mt 6,9–13 (7 kérés = 5 kérés + 2 bővítés):14

Mi Atyánk, aki a mennyekben vagy,
1. szenteltessék meg a (te) neved;
2. jöjjön el az (te) országod,
3. (2.+1) legyen meg az (te) akaratod, (a)mint a mennyben, úgy a föl-
dön is.
4. Mindennapi kenyerünket add meg nekünk ma; (,)
5. (é)s bocsásd meg (a) vétkeinket, → miképpen (amint) mi is megbo-
csátunk az ellenünk vétkezőknek; (.)
6. és (És) ne vígy minket kísértésbe,
7. (6. + 1) de (hanem) szabadíts meg a gonosztól.

Lk 11,2–4 (5 kérés):
Atyánk! (Atya!)
1. Szenteltessék meg a neved.
2. Jöjjön el az országod.
3. Add meg a mindennapi kenyerünket minden nap.
4. Bocsásd meg a bűneinket, amint mi is megbocsátunk minden elle-
nünk vétőnek.
5. És ne vígy minket kísértésbe.

12 Lásd: Biblia, Ószövetségi és Újszövetségi Szentírás (Budapest, SZIT, 2000).
13 Pඎඌ඄ගඌ Attila, Előszó, in Communio (2019) 1–2/2.
14 Lásd: Jൺ඄ඎൻංඇඒං György, Máté evangéliuma (Szent István Bibliakommentárok 3) (Budapest, 

SZIT, 2007) 74–76.



16

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

Kosztolányi István bibliamagyarázata szerint: 
Az Úr a korabeli imaszokásokkal fordul szembe. Sokszor értelmetlen 
szóhalmazokban látták az ima lényegét, amint ezt az előkerült görög má-
gikus szövegek mutatják. Jézus megtanítja hallgatóit a Miatyánkra. Az 
ősegyházban naponta háromszor imádkoztak. Ebben az imában először 
is az Istent Atya szóval illetjük; ez kifejezi az emberek egymásközti test-
vériségét. Utána hét kérésben adjuk elő kívánságainkat. 

Jézus valahol imádkozott, a hagyomány szerint Betánia közelében. Lu-
kács rövidebben hozza a Miatyánkot, csak öt kérés van benne, Máté hét 
kérésével szemben; hiányzik nála a harmadik és a hetedik kérés. Ha a két 
szöveget összehasonlítjuk, mégis Mátéé látszik egyszerűbbnek.15

Jakubinyi György megfogalmazása szerint a Miatyánk Máté- és Lukács-féle 
két változata között van némi eltérés, Máténál az első három kérés Istenre, az 
utolsó négy az emberi szükségletekre vonatkozik, Lukács mindkét csoport-
ból az utolsót hagyja el, vagyis a harmadikat és a hetediket, alapjában véve 
azonban a harmadik kérés a második bővítése, a hetedik pedig a hatodiké.16 
„Lehet, hogy Máté hétre bővítette ki az eredeti öt kérést, mert a hetes szent 
számnak és a teljesség kifejezésének számított.”17

A két szövegváltozat közül az Egyház liturgikus hagyománya Szent Máté 
szövegét vette át.18 Kocsis Imre kommentárja szerint a Máténál található 
többlet az áthagyományozás folyamán, a liturgikus használat közben lett a 
többi kéréshez hozzáfűzve; ez természetesen nem jelenti az eredeti jézusi 
ima meghamisítását, hiszen a többletnek tartott kérések megfelelnek Jézus 
szándékának.19 „Az Isten akaratának megvalósulására vonatkozó kérés pél-
dául ugyanazt a lelkületet tükrözi, mint Jézusnak a Getszemáni kertben vég-
zett imája (Mt 26,42).”20

Székely János Az Újszövetség teológiája című könyvében szintén megem-
líti, hogy Máté szövege Lukácshoz képest továbbfejlesztett változat. „Szabá-
lyos szerkezete a szöveg rendszeres liturgikus használatára utal. Lukács csak 

15 Kඈඌඓඍඈඅගඇඒං István, Magyarázat, in Biblia… 1130 (vö. Mt 6,7–9) és 1197 (vö. Lk 11,1–2).
16 Lásd: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 76.
17 Uo. Vö. Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 121–122.
18 Lásd: KEK 2759. pont. „A lit-ba Mt változata került, a Didakhé 8,2 szerint az ősegyh. is ezt 

imádkozta (Mt 6,9–13)”: Dංඬඌ István, Miatyánk, in Magyar Katolikus Lexikon IX (szerk. Diós 
István – Viczián János; Budapest, SZIT, 2004) 106; Pൾඋൾඇൽඒ 147; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 121; Vൺඇඇං 13.

19 Lásd: Kඈർඌංඌ Imre, Lukács evangéliuma (Szent István Bibliakommentárok 2) (Budapest, SZIT, 
2007) 268–269.

20 Uo.; vö. Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 72; Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsága… 101; 
lásd, Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 174–175; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ II, 114–128; Tൺඋඃගඇඒං Béla, Jézus 
imája a Getszemáni kertben (Márk szerint), in Egység a különbözőségben. A 60 éves Bolberitz 
Pál köszöntése (szerk. Rokay Zoltán; Budapest, SZIT, 2002) 217–227.



17

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

Atyát említ az ima elején, Máté hozzáteszi, hogy aki a mennyekben vagy, 
hogy a πατέρ kifejezés erősségét tompítsa a zsidókeresztény szóhasználat-
ban.”21

A Mංൺඍඒගඇ඄ – ൺ ආං Aඍඒගඇ඄, „ൺ඄ං ൺ ආൾඇඇඒൾ඄ൻൾඇ ඏൺ඀ඒ” ආൺ඀ඒൺඋගඓൺඍൺ

A Miatyánk az Úr imádsága (Oratio Domini),22 „a közösség »mi-imája«”,23 
„a keresztény ember alapimádsága”,24 szóbeli imádság, amelyre Jézus taní-
totta tanítványait;25 „ez az imádság [Jézus] egész evangéliumának az össze-
foglalása”.26

Puskás Attila megfogalmazásában: 
A Miatyánk imádsága kétségtelenül a tanítványok imája. Ha az »Úr imá-
jának« mondjuk, akkor ezt azért tesszük, mert a tanítványok az Úrtól és 
Mestertől, Jézustól kapják ezt az imát. 

[…] a Miatyánk egyszerre egészen személyes, és ugyanakkor lényege 
szerint közösségi ima. Akkor is, ha egyedül, rejtekben, az Atyához a 
szív bensőséges érzületével odafordulva imádkozza a tanítvány, mindig 
az egyház testvéri közösségének a tagjaként teszi ezt, hiszen testvérei és 
tanítványtársai közös Atyjához intézi imáját.27

Jakubinyi György kommentárjában olvashatjuk, hogy: „Jézus ugyan több-
ször ajánlja a kitartó, a soha meg nem szűnő imát, de ezen nem a bőbeszé-
dűséget érti, hanem a bizalomban való kitartást, tehát az imádságos lelkület 
ébrentartását.”28 Ferenc pápa ennek megfelelően a következőt írja: „Mind 
egyénileg, mind közösségileg – az Úr Jézus akarata szerint (vö. Lk 18,1) – 
szüntelenül, megszakítás nélkül imádkozzunk, hogy Isten királyi uralma 

21 Sඓඣ඄ൾඅඒ János, Az Újszövetség teológiája (Budapest, Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat, 
20083) 129.

22 Lásd: pl. KEK 2779., 2783–2784., 2788., 2818. pontok.
23 Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 117 (vö. uo. 117–118; Pൾඋൾඇൽඒ 162).
24 Bൺගඇ 17.
25 Vö. Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 117–120; KEK 2759. pont; Kൺඋඋංඌ, Robert J., Evangélium Lukács szerint, in 

Jeromos Bibliakommentár II: Az Újszövetség könyveinek magyarázata (főszerk. Thorday Atti-
la, szerk. Boros István; Budapest, Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat, 2003) 161–228, itt: 
200–201; Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 267–269; Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsága… 98–99; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ 
I, 120.

26 Fංඌංർඁൾඅඅൺ 9 (vö. uo. 10–12, 56).
27 Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 167 és 179; a műben hivatkozva pl. Lඈඁൿංඇ඄, Gerhard, A Mi-

atyánk új értelmezésben (Budapest, L’Harmattan, 2017) 49–56.
28 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 75. Vö. pl. Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 71; Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó 

Jézus… 169; Vൺඇඇං 19–20; Vංඏංൺඇඈ, Benedict T., Evangélium Máté szerint, in Jeromos Biblia-
kommentár II, 95–160, 116–117.



18

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

terjedjen, s az evangélium minden szeretetre és megbocsátásra vágyó embert 
elérjen!”29

A Miatyánk tehát a keresztények számára az imádság mintája, Máténál 
a „hegyi beszéd” része (Mt 6,9–13; vö. Mt 5,7; Jn 16,24), Jézus nyilatkoztat-
ta ki, a legtökéletesebb imádság, „kristálytisztán evangéliumi imádság”,30 a 
római liturgia szentmiséjében a szentáldozásra készít elő,31 a közösség, az 
összetartozás jele,32 „egy egészen új kapcsolat”,33 „elsősorban a jelenre vo-
natkozik, de ugyanakkor a jövőbe is tekint”.34

Jakubinyi György írja: 
A Miatyánk Jézusnak, az Istenembernek a lelkéből fakadt, s mint igaz 
Istennek és igaz embernek megvolt a hagyományos zsidó gondolatvilá-
ga. Ezért lehet annyi párhuzamot találni a Miatyánk egyes részei és az 
Ószövetség között, de sohasem a Miatyánk egészéhez. A tanítványok 
imáját Jézus fogalmazta meg hagyományos zsidó kifejezésekkel élve, de 
erre az imára csak a testté lett Ige taníthatott minket. Az ima egészen 
Jézusé és keresztény ima, amely a beteljesített Törvény, illetve az Evan-
gélium szellemét leheli.35

A Miatyánkkal Jézus arra tanít, hogy közösen imádkozzunk egymásért és a 
testvérekért (vö. „mi” Atyánk);36 „Jézus saját istenkapcsolatába hív meg”.37 
A Miatyánk – ökumenikusan – a kereszténység „jele”, új és örök Szövet-
ség Istennel, az Atyával (Abba),38 a mi Atyánkkal (vö. Kiv 3,5–6). Jézus a 
„mi Atyánk”, illetve az „Atyánk” megszólítással kinyilatkoztatja nekünk, 
keresztényeknek, hogy Isten új népe, a kiválasztottság új hordozói vagyunk; 
e megszólítás ugyanakkor hitvallás is Jézus mellett, Istenhez mint atyához 

29 Fൾඋൾඇർ, Előszó, in Vൺඇඇං 7, vö. uo. 5–6.
30 Sඓඣ඄ൾඅඒ 134. Vö. Kൺඃඍගඋ 66.
31 Lásd pl.: Dංඬඌං Dávid, A Miatyánk liturgikus funkciójáról a szentmisében, in Communio (2019) 

1–2/61–77.
32 Lásd: Dංඬඌ 106; KEK 2761–2776. pontok; Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 268; Kൺඋඋංඌ 201.
33 Lásd: pl. KEK 2786–2787., 2789–2793., 2799., 2801. pontok.
34 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 80.
35 Uo. 81.
36 Lásd: Dංඬඌ 106; vö. pl. Róm 14,17.
37 Sඓඣ඄ൾඅඒ 129.
38 Vö. Mk 14,36; Róm 8,15; Zsolt 89,27; Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsága… 104–106; Mൺඋඍඈඌ Levente 

Balázs, Abba, Atya! A Miatyánk megszólítása Jézus ajkán és az újszövetségi hagyományban, 
in Communio (2019) 1–2/23–32; Nඈඋൽඁඈൿൾඇ, Eckhard, Miféle kenyér? – Micsoda kenyér!, in 
Communio (2022) 1–2/4–7 (ford. Martos Levente Balázs); Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 176–
178; Sർඁඐංൾඇඁඈඋඌඍ-Sർඁදඇൻൾඋ඀ൾඋ, Ludger, Tekinthető-e Isten anyának?, in Communio (2019) 
1–2/3 (ford. Görföl Tibor); Tඳർ඄, Jan-Heiner, „Az Atya a Fiú nélkül nem lenne Atya”. Az isten-
fogalom forradalmáról a Niceai Zsinaton (325), uo. 33–48.



19

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

tartozni életformát, krisztuskövetést is jelent.39 Az Isten Atya szóval illetése 
kifejezi az emberek egymásközti testvériségét.40

Jakubinyi György kommentárja szerint: 
Jézus mindig kiemelte, hogy ő egészen sajátos viszonyban áll az Atyá-
val, mert ő az Isten Fia. Ezért sohasem mondja együtt a tanítványokkal, 
hogy „Atyánk”, hanem „az én Atyám” és „a ti Atyátok” (Jn 20,17). A 
tanítványokat megtanítja a Miatyánkra, de arról nincs szó, hogy együtt 
imádkozná velük. De a „mi” Atyánk megszólítás feltételezi a közössé-
get, mégpedig azokét, akik Isten gyermekeinek tudják magukat, azért 
bizalommal ejtik ki a szót.41

Kocsis Imre kommentárjában pedig a következőkről is olvashatunk. Az 
Ószövetségben és a zsidóságban nem ismeretlen az az elképzelés, hogy Isten 
„Atya”, a legtöbb ószövetségi helyen azonban Isten az egész nép Atyjaként 
jelenik meg (MTörv 32,6; Iz 63,16; 64,7; Mal 1,6). Néhány későbbi keletke-
zésű szövegben Isten az egyének Atyjaként is szerepel (Bölcs 2,16; 14,3), de 
ez az „egyéni” alkalmazás meglehetősen szórványos. Jézus egészen újsze-
rű módon nevezte Istent Atyjának; az „abba” szót használta, vagyis azt a 
családias formát, amellyel a kisebb és nagyobb gyermekek szólították meg 
apjukat. A kifejezés tulajdonképpeni jelentése tehát: „édesapa”. Jézus ezzel a 
megszólítással juttatta kifejezésre azt a kizárólagos és egyedülálló kapcsola-
tot, amely őt Istenhez fűzte. A Mk 14,36 megőrizte az eredeti arám formát, 
mégpedig a Getszemáni kertben elmondott ima bevezető megszólításaként. 
Az arám kifejezés Szent Pál leveleiben is megtalálható (Gal 4,6; Róm 8,15), 
de ezekben már nem mint Jézusnak, hanem mint a keresztényeknek az imája 
szerepel. A Szentlélek ugyanazt a megszólítást mondatja ki velünk, amelyet 
maga Jézus használt egészen újszerű módon földi életében. Az a tény, hogy 
Istent az „abba” szóval szólíthatjuk meg, egyértelműen jelzi, hogy Jézus által 
mi is részesedtünk az istengyermekség ajándékában. A Lukácsnál található 
abszolút „Atya” (pater) megszólítás mögött minden valószínűség szerint az 
arám „abba” szó áll.42 A „mi Atyánk” forma azt jelzi, hogy a keresztények 
közösségében vagyunk valamennyien Isten gyermekei.43

A Miatyánk első szava az egész evangélium (mint örömhír) foglalata; Is-
tent azért tudjuk az „Atya” néven szólítani, mert emberré lett Fia kinyilat-
koztatta nekünk őt, ezt a nevet: Atya, „s mert az ő Lelke megismertet minket 

39 Lásd: Dංඬඌ 106; Kൺඋඋංඌ 200–201; Pൾඋൾඇൽඒ 160; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 123–127; Sർඁආൾආൺඇඇ 53.
40 Lásd: Kඈඌඓඍඈඅගඇඒං, Magyarázat 1130. Vö. Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 

75–76.
41 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 76.
42 Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 269–270; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 77.
43 Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 270; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 77.



20

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

vele”.44 A zsidók számára a Miatyánk rövidsége is újdonság lehetett; a hét, 
illetve öt kérés sokkal kevesebb, mint a jellegzetesen zsidó imádság, a tizen-
nyolc ima.45 A zsidóknál rövid imádság akkor jelenik meg, ha a hívő veszé-
lyes útra indul; Jézus tanítványa mindig úton van, nehéz, veszélyekkel teli 
úton jár.46

Az „aki a mennyekben vagy” szavak az emberi és isteni természet közötti 
különbséget és távolságot, létmódot jelölik,47 „az ég az elsődleges, és a föld-
nek hozzá kell igazodnia”,48 a „kitétel” „azt teszi világossá, hogy a bennün-
ket gyermekeivé fogadó Isten a mindenség Ura, aki »atyasága« ellenére sem 
szűnik meg Urunk és Istenünk lenni”.49

Kocsis Imre szövegmagyarázata szerint a Miatyánk értelmezésében némi 
eltérés mutatkozik az exegéták felfogása között; vannak, akik azt az állás-
pontot képviselik, hogy a kérések mind eszkatologikus jellegűek, azaz a
végidőre vonatkoznak. Eszerint az egyes fohászok a következő értelemben 
szerepelnek: Isten nevének végidőbeli megszentelése, Isten uralmának vég-
leges eljövetele, a végidőbeli kenyér Isten országában (vö. Lk 22,16), bűnbo-
csánat az utolsó napon, a végidőt megelőző kísértéstől való megóvás. Más 
biblikusok véleménye szerint ez az értelmezés túlságosan egyoldalú; tagad-
hatatlan, hogy a második kérés Isten országának végidőbeli megvalósulásá-
ra vonatkozik, ugyancsak eszkatologikus értelmet lehet adni az Isten neve 
megszentelését kérő első fohásznak, amely szorosan kapcsolódik a második 
kéréshez; az utolsó három kérés kizárólagosan eszkatologikus értelmezése 
viszont már nem annyira egyértelmű, hiszen olyan szükségletekről van ezek-
ben szó, amelyeket a keresztények nemcsak a végső időkben, hanem már 
a jelenben is igényelnek (Kocsis Imre szövegmagyarázatában ezt a tágabb 
értelmezést követi).50

44 Lásd: KEK 2780. pont; Dංඬඌ 106; Sඓඣ඄ൾඅඒ 134; Vංඏංൺඇඈ 117.
45 Lásd: Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 73–75; Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsága… 102–

103.
46 Lásd: Dංඬඌ 107. Vö. Kඈඌඓඍඈඅගඇඒං, Magyarázat 1130.
47 Lásd: KEK 2794–2796., 2802. pontok; Dංඬඌ 107; Jൺ඄ඎൻංඇඒං 76; Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 

169; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 127; Sർඁආൾආൺඇඇ 53–54.
48 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 76. Vö. Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 270.
49 Uo.; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 77.
50 Lásd: Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 269; Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsága… 106–107.



21

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

A Mගඍඣ ඌඓൾඋංඇඍං ൾඅඌෛ ඁගඋඈආ, ൺ Lඎ඄ගർඌ ඌඓൾඋංඇඍං ൾඅඌෛ ඄ඣඍ ඄ඣඋඣඌ 
ආൺ඀ඒൺඋගඓൺඍൺ

A Máté szerinti első három kérés „alapjában véve ugyanazt fejezi ki: azt kéri, 
hogy valósuljon meg Isten uralma (világvégi, eszkatologikus országa)”.51 Az 
első kérés, a „szenteltessék meg a (te) neved” a Jézus által kinyilatkoztatott 
„mi” Atyánk név megszentelésére irányul.52

Jakubinyi György kommentárja szerint: 
[a] kérés jelentése tehát ez: Atyánk, add kegyelmedet, hogy parancsaid 
megtartásával, keresztény életünkkel növeljük tiszteletedet az emberek 
előtt. Az ember ugyanis csak azért tudja »megszentelni« az Isten nevét, 
mert Isten már előbb szentnek nyilvánította azt. Ő a szeretet és az irga-
lom Isteneként mutatkozott meg az üdvtörténet folyamán, s ezzel meg-
szentelte, megdicsőítette nevét az emberek között. Az ember üdvössége 
tehát Isten nevének megszentelése.53

Kocsis Imre az első kérés vonatkozásában kifejti: a görögben a „megszentel-
ni” (hagiadzó) ige szenvedő szerkezetben áll; ez a zsidó szóhasználat alapján 
azt jelzi, hogy Isten a cselekvő (passivum teologicum); tehát az Istent kérjük, 
hogy szentelje meg a nevét. A név viszont nemcsak egyszerű megkülönböz-
tető jel, hanem a személy lényegét fejezi ki, amely mások előtt is nyilván-
valóvá válik. Istennek ez alapján önmagát kell megszentelnie, pontosabban 
szentként kinyilvánítania. A „szent” (héberül: qadós; görögül: hagiosz) szó 
a Bibliában nemcsak erkölcsi tisztaságot jelöl, hanem Isten „ontológiai” 
tökéletességét juttatja kifejezésre. Isten „szentsége” az ő nagyságát, fensé-
gét, megközelíthetetlenségét, a teremtett világtól való lényegi különbségét 
(transzcendenciáját) jelenti. A Miatyánkban ennélfogva azt kérjük Istentől, 
hogy mutassa meg lényének tökéletességét, mutassa meg Isten mivoltát min-
denki előtt. Kocsis Imre arra is rámutat, hogy a téma az Ószövetségben is 
jól ismert: „Szentté teszem nevemet, amelyet gyalázat ért a népek között, 
amelyet megszentségtelenítettek közöttünk. Akkor megtudják a népek, hogy 
én vagyok az Úr – mondja az Úr, az Isten –, amikor a szemük láttára meg-
mutatom rajtatok, hogy szent vagyok” (Ez 36,23); majd hozzáteszi: az, hogy 
maga az Isten mutatja meg szentségét, nem zárja ki, hogy ebben az emberek 

51 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 76; vö. pl. KEK 2857. pont; Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 170, 179–180.
52 Lásd: KEK 2803–2804., 2806–2815., 2858. pontok (vö. pl. Jn 17,11); Dංඬඌ 107; Dංඬඌං Dávid, Isten 

nevének a megszentelése az Emberben. Liturgiateológiai reflexió, in Communio (2020) 1–2/69–
78; Kൺඋඋංඌ 201; Nඈඋൽඁඈൿൾඇ 7; Pൾඋൾඇൽඒ 160; Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 179; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 
128–130; Sർඁආൾආൺඇඇ 54–56; Vൺඇඇං 22–23. Vö. Oඅගඁ Zoltán, Isten nevének kinyilatkoztatása 
és megszentelése az Ószövetségben, in Communio (2020) 1–2/5–19.

53 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 76–77. Vö. pl. „Isten akkor dicsőül meg, amikor Jézus megmossa tanítványai lábát, 
amikor a kereszten feláldozza önmagát (vö. Jn 13,31)”: Sඓඣ඄ൾඅඒ 130.



22

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

is közreműködjenek; a közreműködés lényegében azt jelenti, hogy az ön-
magát kinyilatkoztató Istent elismerik, imádják és akaratának megfelelően 
élnek. „Az Ószövetség idején Isten a választott nép körében kívánt »szentnek 
bizonyulni« (Lev 22,32). Az Újszövetség időszakában pedig a kereszténye-
ken keresztül kívánja ugyanezt (Mt 5,16; 1Pét 2,12).”54 Puskás Attila írja: „Ha 
a keresztény ember, s kiváltképp a teológus, helyesen beszél Istenről, akkor 
ezzel is megszenteli Isten nevét.”55

A második kérés, a „jöjjön el a te országod”56 a név megszentelésének 
útját és feltételének megvalósulását kéri, aminek viszont feltétele a Máté sze-
rinti harmadik kérés, vagyis az, hogy „legyen meg a te akaratod”, bennünk 
ugyanúgy, amint a mennyben már megvan („amint a mennyben, úgy a földön 
is”).57 Puskás Attila Romano Guardinit idézi: „A Miatyánk második kéré-
se a legmélyébe vezet mindannak, ami Krisztus szívének legnyugtalanítóbb 
gondja.”58

Az „ország” Isten akaratát (uralmát) jelenti a földön.59 Joseph Ratzinger, 
XVI. Benedek pápa A Názáreti Jézus című könyvében a következőket írja: 

„Isten országa” annyit jelent, mint „Isten uralma”, ez pedig azt jelenti, 
hogy elfogadjuk az ő akaratának mércéjét. Ez az akarat igazságosságot 
teremt, amelyhez hozzátartozik, hogy Istennek elismerjük a saját jogát, 
és ebben találjuk meg a jog mércéjét az emberek között. […] Isten orszá-
ga a halló szív útján jön el. […] Jézus az Isten országa személyesen; ahol 
ő van, ott van „Isten országa”. Így a halló szív kérése a Jézus Krisztussal 

54 Lásd: Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 270; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 77.
55 Pඎඌ඄ගඌ Attila, Előszó, in Communio (2020) 1–2/4.
56 Lásd: KEK 2816–2821., 2859. pontok; Nඈඋൽඁඈൿൾඇ 7; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 130–131; Sർඁආൾආൺඇඇ 56–

58; Tදඋද඄ Csaba, „Keressétek mindenekelőtt az Atya országát!”, in Communio (2021) 1–2/24–
36; Bൺඅඍඁൺඌൺඋ, Hans Urs von, Először Isten országát, uo. 3–12 (ford. Görföl Tibor); Wൾඋൻංർ඄, 
Jürgen, „Jöjjön el a te országod!”, uo. 13–23 (ford. Török Csaba).

57 Lásd: Dංඬඌ 107; Cඌൾඋඇൺං Balázs, „Legyen meg a te akaratod!” (Mt 6,10) – Isten akarata Jézus 
és tanítványai életében, in Communio (2021) 1–2/56–66; Kൺඋඋංඌ 201; Kൾඋൾඌඓඍඒ Rókus, „Le-
gyen meg a te akaratod, amint a mennyben, úgy a földön is” – „Az Isten akaratával egyesített 
szívben megvalósult Isten országa”, in Communio (2021) 1–2/96–107 (ford. Martos Levente
Balázs); Mൺඋඍඈඌ Levente Balázs, „Amint a mennyben, úgy a földön is” – János evangéliu-
mában, in Communio (2020) 1–2/20–32; Nඈඋൽඁඈൿൾඇ 7–8; Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 171;
Pඎඌ඄ගඌ Attila, Mit és hogyan akar Isten? – Megfontolások a Miatyánk harmadik kéréséről, in 
Communio (2021) 1–2/79–95; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 132–134; Sർඁආൾආൺඇඇ 58–60; Vൺඇඇං 21 („A »meny-
nyek« szó Isten saját szférájára utal, hangsúlyozva elérhetetlen valóságát.”), 24–25, 30, 33, 50–51;
Vංඏංൺඇඈ 117.

58 Pඎඌ඄ගඌ Attila, Előszó, in Communio (2021) 1–2/1 [az idézet forrása: Gඎൺඋൽංඇං, Romano, Az Úr 
imádsága, in Uෛ, Az imádság iskolájában (Budapest, SZIT, 1983) 246, 249–250].

59 Lásd: Vංඏංൺඇඈ 117; vö. Jൺ඄ඎൻංඇඒං 77–78; Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 271; Kඈർඌංඌ, A Mi-
atyánk: Jézus és tanítványai imája 78; Pൾඋൾඇൽඒ 160–161; Tൺඋඃගඇඒං Béla, Az örömhír Márk 
evangélista szerint. A Mk 1,1–15 magyarázata (Újszövetségi Szentírásmagyarázat) (Budapest, 
Szent Jeromos Bibliatársulat, 1998) 93–110; Tදඋද඄ Csaba, „Mi Atyánk…” Posztmodern töpren-
gések, in Teológia (2019) 1–2/95 („az ország kérdése, amely mindig aktív istenuralom”).



23

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

való közösség kérése lett, annak a kérése, hogy egyre inkább „eggyé” 
váljunk vele (vö. Gal 3,28). […] Isten országát kérni annyit tesz, mint azt 
mondani Jézusnak: Add, Uram, hogy a tieid legyünk! Hass át minket, élj 
bennünk; gyűjtsd össze Testedben a szétszóródott emberiséget, hogy te-
benned minden alá legyen rendelve Istennek, hogy aztán a mindenséget 
át tudd adni az Atyának, hogy „Isten legyen minden mindenben!” (1Kor 
15,26–28)60 

Isten akarata (uralma) a békére, az igazságra irányul (vö. Róm 14,17).61 „Az 
utolsó vacsora óta Isten országa az Eucharisztiában is eljön, jelen van közöt-
tünk.”62 „Az Úr imájában elsősorban Isten országának végső, Krisztus visz-
szatérésével történő eljöveteléről van szó.”63

A Máté szerinti első három kérésnek a tárgya Isten neve, királysága
(= országa) és akarata (uralma).64 A harmadik kérés második része („amint 
a mennyben, úgy a földön is”) nem újat hoz, hanem csak tudatosítja, hogy a 
„legyen meg a te akaratod” Isten üdvözítő művén, az eszkatologikus üdvös-
ségen (vö. pl. 1Tim 2,3–4; 2Pt 3,9) túl az emberi szívre is vonatkozik, ameny-
nyiben az embernek készségessé kell válnia Isten akaratának elfogadására és 
teljesítésére (vö. pl. Jn 13,34; Lk 10,25–37).65 „Az imádság feltételezi, hogy a 
mennyek országa még nem érkezett el a maga teljességében”, „Isten akaratá-
nak földi, evilági megvalósulását várja”, és „feltételez egy bizonyos analógiát 
a menny és a föld között”.66

Puskás Attila meglátása szerint: „A »menny« jelenti az Istennél célba ér-
kező teremtést. De a kifejezés körülírásos alakként jelentheti magát Istent 
is – ahogy az Isten országának a mennyek országa a szinonimája Máté evan-
géliumában –, a Szentháromság egy Istent.”67 Kereszty Rókus véleménye 
szerint: 

A „menny” az Úr imájában nem az eget jelenti, hanem az Atyaisten 
mennyei udvarát, az angyalok világát és az emberi nem azon tagjait, 
akik az angyalokhoz hasonlóan kapcsolódnak be a mennyei liturgiába. 
[…] Amikor azért imádkozunk, hogy Isten akarata legyen meg a földön 
úgy, amint a mennyben is, azt kérjük, hogy amint Isten akarata irányít 
minden jó angyalt, éppen úgy a mi akaratunk is álljon az ő irányítása 

60 Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 130–131.
61 Lásd: KEK 2768., 2819., 2860. pontok; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 79; 

Vංඏංൺඇඈ 117.
62 KEK 2816. pont.
63 KEK 2818. pont.
64 Lásd: Dංඬඌ 107.
65 Lásd: KEK 2822–2827. pontok; Dංඬඌ 107.
66 Lásd: Vංඏංൺඇඈ 117. Vö. pl. Kඈർඌංඌ, „Ne vígy minket kísértésbe” – A Miatyánk hatodik kérésének 

értelme 87–88 és irodalma.
67 Pඎඌ඄ගඌ, Mit és hogyan akar Isten? 94.



24

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

alatt. […] A Miatyánknak ez a kérése azt is magába foglalja, hogy az 
Isten országa a mennyben már tökéletesen megvalósult, teljességgel való 
hozzánk érkezése pedig nem jelent mást, mint a mennyei ország kibon-
takozását a földön.68

Jakubinyi György kommentárjában kifejti, hogy az Isten országának fogal-
mát (Mt 3,2) helyesebb lenne „Isten uralmával” fordítani, mert nem földi ha-
tárok közé szorított országról van szó;69 álláspontja szerint a görög „baszileia” 
a héber-arám „malkut”-ot adja vissza, ami királyságot, királyi uralmat jelent; 
az Ószövetségben sokszor ismétlődik, hogy „Isten király” (lásd: királyi zsol-
tárok), azaz föltétlen úr. Jézus egész igehirdetése arra irányul, hogy Isten 
országlását meghirdesse, erre kell bűnbánattal felkészülni (vö. Mt 4,17), Isten 
uralmát azonban csak Isten valósíthatja meg. „Jézus személyében közénk jött 
az Isten országa (Lk 17,20), egyrészt azért, mert ő egészen elismerte az Atya 
uralmát, másrészt megkezdte a természetfölötti javak kiárasztását”, de a fel-
kínált üdvösséget az embereknek el kell fogadniuk; minél többen, és minél 
őszintébben fogadják el, annál inkább megvalósul Isten uralma a világban, és 
annál inkább Isten hasonlatosságára alakul az emberiség; tulajdonképpen ez 
a kérés tartalma. Jakubinyi György véleménye szerint azoknak is igazuk van, 
akik a Miatyánk minden kérésében eszkatologikus jelentést akarnak felfe-
dezni; a szóban forgó kérés is arra utal, hogy Isten országa már itt van, kifejti 
hatását, de a végítéleten fog beteljesedni; a kérés egyéni vallásos jellege az, 
hogy saját engedelmességünket fejezzük ki vele mindannyiszor, és így mi 
magunk is egyre jobban Isten országának hordozói leszünk.70

Jakubinyi György a harmadik kérés – a „Legyen meg a te akaratod, mint 
a mennyben, úgy a földön is” – tekintetében a következőket írja: ez a kérés 
nem szerepel Lukácsnál, talán azért, mert a második kérést ismétli meg más 
szavakkal; Isten akaratának megvalósulása ugyanaz, mint uralmának betel-
jesedése; az égben feltétlenül megvalósul Isten akarata; azt kérjük, hogy a 
földön is így valósuljon meg; Istennel ugyanis csak az emberi szabad akarat 
helyezkedhet szembe; de úgy is lehet érteni, hogy az valósuljon meg a földön, 
amit az Isten az égben akar, vagyis a föld igazodjék az éghez, nem fordítva. 
Isten az ember üdvét akarja (Ez 33,11). Ha megvalósul az Isten akarata, akkor 
az ember üdvösségre jut. Mivel az akarat szó nem adja vissza az eredetit a 
maga teljességében, ezért értelem szerint így is lehet fordítani: legyen meg 
a te tetszésed (a héber: rácon). Isten ugyanis a maga tetszésében, jóakaratá-
ban határozta el az üdvösséget. A „mint a mennyben, úgy a földön is” úgy 
tekinthető, hogy az első három kérést zárja le: úgy szenteltessék meg az Isten 
68 Kൾඋൾඌඓඍඒ 103–105.
69 Lásd: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 77–78.
70 Lásd: uo. 77.



25

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

neve, úgy jöjjön el országa és úgy legyen meg akarata a földön, ahogy mind-
ez megvalósul a mennyben. Ha erre gondolunk, akkor a Miatyánk kéréseit 
nem lehet kizárólag világvégi szempontból tárgyalni. Azok már a mostani, 
földi életünkre is vonatkoznak. Ezt az értelmezést adta már Origenész is (De 
oratione, 26,2). Még inkább érvényes ez, ha arra gondolunk, hogy az imád-
ság elsősorban minket alakít, hiszen Isten szavához és akaratához mérjük 
magunkat, így amit kérünk, az elsősorban bennünk valósul meg.71

Kocsis Imre is kifejti, hogy az „Isten országa” (baszileia tou theou) ki-
fejezés, amely központi fogalom Jézus igehirdetésében, nem egy lehatárolt 
területet jelöl, hanem Isten uralmát, amellyel az üdvösség javait kiterjeszti az 
emberekre (vö. Lk 4,43 magyarázatát). Jézus tanítása szerint Isten üdvösséget 
hozó uralmának megvalósulása már megkezdődött, mégpedig az ő fellépése 
által (vö. Mk 1,14–15). Jézus tevékenysége következtében megtört a sátán 
emberek feletti uralma; ezt jelzik az ördögűzések (Lk 11,20). A tanítványok 
boldogok, hogy az üdvidő elérkeztének a szemtanúi lehetnek (Lk 10,23–24); 
Isten uralmának végső beteljesedése azonban még hátravan. A Miatyánkban 
ezért a végleges és beteljesült istenuralomért imádkozunk, amelyet Szent Pál 
ezekkel a szavakkal mutat be: „Isten lesz minden mindenben” (1Kor 15,28).72

Székely János hivatkozott könyve szerint: Jézus nem definiálja az Isten, 
illetve a Mennyek országa fogalmát, mert az mindenki számára közismert 
volt; Isten uralma az, amikor és ahol Isten akarata megtörténik itt a földön, 
amikor és ahol az ő szándéka szerint megújul a világ. 

Jézus úgy beszél az Országról, mint ami közel van, már itt van (vö. Mt 
11,25), de csak a jövőben teljesül be (vö. Mk 9,1). Jézus megfosztja ezt 
a fogalmat annak minden nacionalista felhangjától. Isten országa egy-
szerre az Isten ajándékaként, csodaszerűen születő új valóság, de ugyan-
akkor erkölcsi értelme is van, az Ő parancsai szerint való életet, az Ő 
szeretetében létrejövő új emberi közösséget is jelenti. […] Isten országa a 
mindennapokban valósul meg.73

A Mගඍඣ ඌඓൾඋංඇඍං ඍඈඏගൻൻං ඇඣ඀ඒ, ൺ Lඎ඄ගർඌ ඌඓൾඋංඇඍං ඍඈඏගൻൻං ඁගඋඈආ ඄ඣඋඣඌ 
ආൺ඀ඒൺඋගඓൺඍൺ

A következő, Máté szerinti négy, Lukács szerinti három kérésben az em-
beri lét alapvető testi-lelki szükségeit („kenyér”, „megbocsátás”, „megóvás 

71 Lásd: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 77–78. Vö. pl. 1Tim 2,3–4.
72 Lásd: Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 271; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 78. Vö. 

1Tim 2,3–4; KEK 2822. pont.
73 Lásd: Sඓඣ඄ൾඅඒ 131.



26

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

a kísértéstől”, „szabadítás a gonosztól”) kérjük Istentől, aki a mi Atyánk.74 
A Miatyánkban a „mindennapi kenyér” egyfelől a nélkülözhetetlen, az élet 
fenntartásához szükséges minimum-táplálék,75 a napi szükséglet, másfelől 
a messiási (mennyei) lakoma, az Eucharisztia, az Élet Kenyere, Isten Igéje, 
Krisztus Teste (vö. Mt 22,1–14).76 Nüsszai Szent Gergely szavaival: 

A kenyér a mai szükségleteket jelöli, az ország a remélt boldogságot. 
Aki azt mondja, hogy „kenyér”, valamennyi testi szükségletét kifejezi e 
szóval. Ha tehát e dolgokat kérjük, legyen világos az imádkozó értelme 
számára, hogy tünékeny dolgokra irányul figyelme, ha ellenben valami 
olyat kérünk, ami a lélek értéke, legyen világos, hogy könyörgése arra 
vonatkozik, ami soha nem múlik el és nem ér véget, arra, amit az Úr 
parancsa szerint elsődlegesen keresnie kell az imádkozóknak, mivel a 
magasabb rendű szükséglet kielégülésével egyúttal az első is kielégül. 
„Kérjétek – mondja – az országot és az igazságosságot, s mindezek meg-
adatnak nektek” (Mt 6,33), Krisztus Jézusban, akinek dicsőség és hata-
lom mindörökkön örökké. Ámen.77

Kocsis Imre hangsúlyozza, hogy a Lukács-féle változat harmadik kérésétől 
(Lk 11,3) kezdve a fohászok az emberek szükségleteire (kenyér, megbocsá-
tás, megóvás a kísértéstől) vonatkoznak, amelyek a végleges istenuralomra 
váró keresztények alapvető szükségletei. Arra is rámutat, hogy Lukács vál-
tozatában van egy kis eltérés Máté szövegéhez képest; Máté szövege szerint 
azt kell kérnünk, hogy Isten a szükséges kenyeret „ma” adja meg (6,11), Lu-
kácsnál ellenben a kérés „minden napra” vonatkozik. Kocsis Imre vélemé-
nye szerint nem lehet kétséges, hogy Máté megfogalmazása felel meg inkább 
Jézus eredeti szóhasználatának, viszont a lukácsi változat sem hamisítja meg 
Jézus szándékát, hiszen itt sem a fölöslegesre, hanem kizárólag a létezéshez 
szükséges kenyérre irányul az ima, ugyanakkor jobban kifejezésre jut, hogy 
mindennap szükségünk van Istennek erre az alapvető adományára. „A kérés 
természetesen nem kizárólagosan csak a kenyérre vonatkozik, hiszen a »ke-
nyér« magába foglalja mindazt, amire a tanítványnak az egészséges emberi 

74 Lásd: KEK 2805., 2828–2854., 2857. pontok; Dංඬඌ 107; Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 271–272; 
Kඈർඌංඌ, „Ne vígy minket kísértésbe” – A Miatyánk hatodik kérésének értelme 88; Kඈർඌංඌ, A 
Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 75; Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 168.

75 Lásd: Dංඬඌ 107; Jൺ඄ඎൻංඇඒං 78; Kൺඋඋංඌ 201; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 135.
76 Lásd: KEK 2830–2833., 2835–2837., 2861. pontok; Jൺ඄ඎൻංඇඒං 78; Kൺඋඋංඌ 201; Kඈർඌංඌ, „Ne 

vígy minket kísértésbe” – A Miatyánk hatodik kérésének értelme 88; Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsá-
ga… 107–109; Nඈඋൽඁඈൿൾඇ 8–25; Pൾඋൾඇൽඒ 156, 161; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 134–139; Vൺඇඇං 25–26, 34;
Vංඏංൺඇඈ 117; Az Élet Kenyere. Az Eucharisztia ünneplése és teológiája (Varia Theologica 3) 
(szerk. Puskás Attila; Budapest, SZIT, 2012) 273 (12 tanulmány).

77 Nඳඌඌඓൺං Sඓൾඇඍ Gൾඋ඀ൾඅඒ, „Mindennapi kenyerünket add meg nekünk ma” – Negyedik beszéd az 
Úr imádságáról, in Communio (2022) 1–2/(67–)72 (ford. Görföl Tibor).



27

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

élet biztosításához feltétlenül szüksége van. Egyúttal a »lelki kenyérre«, az 
Eucharisztiára is utalást láthatunk benne.”78

Jakubinyi György kiemeli: 
A mindennapi kenyérért való imát sem a tudományos, sem a technikai 
haladás nem tette fölöslegessé. Korunkban is sok millió ember ellátása 
függ az időjárástól, a szervezettségtől, a nemzetek békéjétől és sok más 
tényezőtől. Az emberi élet mindig függvénye marad az isteni mindenha-
tóságnak. Ahhoz is az ő segítsége kell, hogy jóra használjuk fel tudásun-
kat és technikai eszközeinket.79

Azt is megemlítendőnek tartjuk, hogy Jézus az éhező, kimerült tömegnek 
nem mondta azt, amit a kísértőnek a pusztában („Nemcsak kenyérrel él az 
ember […]”, Mt 4,4; Lk 4,4), hanem megszaporította a kenyeret, és jóllakatta 
őket a gabona javával.80 Székely János írja: „Akkor imádkozhatjuk hitelesen 
a Miatyánknak ezt a kérését [„Mindennapi kenyerünket add meg nekünk 
ma”], ha megosztjuk a kenyerünket a szegényekkel.”81

„Az »add meg nekünk« a Szövetség kifejezése is.”82 A lélek mindennapi 
kenyere az Eucharisztia, ugyanolyan fontos, mint a test számára a táplálék; 
ezért mondta magát Jézus az „égből [mennyből] alászállott [élő] kenyérnek” 
(lásd: Jézus az élet kenyere – Jn 6,41.51).83

A „bocsásd meg a vétkeinket (bűneinket)”84 azt fejezi ki, hogy az ember 
önmagát nem képes fölmenteni a bűnei alól: szüksége van arra, hogy megbo-
csássanak neki.85 Nagyon fontos, és mindkét evangélistánál – Máténál és Lu-
kácsnál is – azonos, hogy előbb meg kell bocsátanunk ahhoz, hogy az Atya 
megbocsásson nekünk (vö. Mt 6,14–15;86 5,23);87 és Márknál is olvashatjuk: 

78 Lásd: Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 271–272; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 
79; Baán István szerint is: „A »kenyér« szó teológiai értelmezése szoros kapcsolatot feltételez 
az eucharisztiával”: Bൺගඇ 16 (vö. uo. 17 és Kൺඃඍගඋ 62).

79 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 78.
80 Lásd: Dංඬඌ 107; Sඓඣ඄ൾඅඒ 132.
81 Sඓඣ඄ൾඅඒ 132.
82 KEK 2829. pont.
83 Lásd: Dංඬඌ 107; Jn 6,22–65: Beszéd az élet kenyeréről.
84 Lásd: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 78; Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 272.
85 Lásd: Dංඬඌ 107; KEK 2838–2841. pontok; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 139–142; Bൺඅඍඁൺඌൺඋ, Hans Urs von, 

Hogyan bocsát meg Isten?, in Communio (2022) 1–2/73–84 (ford. Görföl Tibor).
86 „Mt 6,14–15 rövid jézusi mondást csatol a Miatyánkhoz. Párhuzamos Mk 11,25–26-tal, ahol 

más összefüggésben áll. Ismét kitűnik Máté szerkesztői eljárása: Mivel a Miatyánk végén a 
megbocsátásról volt szó, még egy felhívást ad a megbocsátásról, s újra megerősíti, hogy az isteni 
megbocsátás előfeltétele az, hogy mi is gyakoroljuk a megbocsátást”: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 81

87 Lásd: KEK 2838., 2840., 2862. pontok; Dංඬඌ 107; Jൺ඄ඎൻංඇඒං 79; Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsága… 98; 
Pൾඋൾඇൽඒ 161; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 139–140 (Lk 23,34 is).



28

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

„amikor imádkozni készültök, bocsássatok meg, ha nehezteltek valakire, 
hogy mennyei Atyátok is megbocsássa bűneiteket” (Mk 11,25).88

Jakubinyi György kommentárjában ír arról, hogy a „bocsásd meg a vétke-
inket (bűneinket)” a görög eredeti szerint azt jelenti, hogy „engedd el adós-
ságunkat”.89 

Ez a kifejezés zsidó környezetben tartozást, adósságot jelentett, de átvitt 
értelemben bűnt is. Zsidó szemléletben a bűn olyan adósság, amellyel 
Istennek tartozunk, mert fizetni kell érte. Ezt a jelentést világossá teszi a 
szívtelen szolgáról szóló példabeszéd (18,23–25). Lukács a párhuzamos 
helyen „adósság” helyett (Lk 11,4) a „bűnök” szót használja, de ugyan-
akkor ragaszkodik Jézus eredeti arám kifejezéséhez, azért a közvetlen 
folytatásban már ő is adósságot említ: mi is elengedjük azoknak (ti. az 
adósságot), akik tartoznak nekünk.90

Jakubinyi György arra is kitér, hogy Jézus szerint az isteni megbocsátás elő-
feltétele az, hogy mi is bocsássunk meg egymásnak; miként írja, az Ószö-
vetség is tudta, hogy Isten csak annak bocsát meg, aki maga is kész megbo-
csátani embertársának: „Bocsáss meg embertársadnak, ha vétett, s akkor, 
ha imádkozol, a te bűneid is bocsánatot nyernek” (Sir 28,2). Máté a feltételt 
azzal is kiemeli, hogy múlt időt használ: „miképpen mi is megbocsátottunk”; 
azért merjük kérni az isteni bocsánatot, amely mindig ingyenes, mert már 
teljesítettük Jézus felhívását, hogy bocsássunk meg egymásnak; az már csak 
árnyalati különbség, hogy a görög szöveg az egymás közti viszonylatban is 
„elengedést” említ, Lukács pedig azokat említi, akik „nekünk tartoznak”, és 
jelen időt használ, mert azt fejezi ki, hogy „készek vagyunk megbocsátani”. 
Jakubinyi György véleménye szerint nem szükséges magyarázni, hogy az 
ilyen ima és az ilyen feltétel mennyire hozzájárulhat a belső őszinteséghez és 
az egymás közti kapcsolat rendezéséhez; a háttérben pedig fel lehet ismerni 
az egyetemes szeretet parancsát.91

Kocsis Imre is rámutat arra, hogy a bűnbocsánatra vonatkozó kérés meg-
fogalmazásában is van némi eltérés Máté, illetve Lukács változata között; 
Máténál a kérésben az „adósságok” (ofeilémata), a kéréshez kapcsolódó felté-
telben pedig az „adósaink” kifejezés szerepel: „Engedd el adósságainkat, mi-
képpen mi is elengedjük azokat adósainknak” (Mt 6,12); Lukácsnál a mondat 

88 Lásd: Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 272; Bൺඅඍඁൺඌൺඋ, Hogyan bocsát meg Isten? 78–79.
89 Lásd: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 78. „»Bocsásd meg vétkeinket.« […] az imának ez a mondata szó szerint azt 

jelenti: Engedd el adósságainkat. A bűn adósságnak nevezése Jézus korában ismert volt, ő maga 
pedig megrázó erővel szól erről abban a példabeszédében, amelyben két adóst említ: az egyik 
tízezer talentummal, a másik száz dénárral tartozott (vö. Mt 18,24)”: Eඋൽෛ Péter, A megváltás 
katolikus értelmezéséről, in Magyar Sion (2024) 2/210.

90 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 78.
91 Lásd: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 79.



29

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

második felében szintén az „adósaink” kifejezés szerepel, magában a kérés-
ben viszont a közismertebb „bűneink” (hamartiasz hémón) szó. Ez esetben 
is Máté változata az, amely jobban visszatükrözi az eredeti arám megfogal-
mazást; az arám nyelvben ugyanis a „tóba” főnév elsősorban, vagyis erede-
ti értelmében „adósságot” jelent, és csak másodlagos értelme a „bűn”. Az 
eredeti jelentés sajátos fényt vet a bűn valóságára: adósok maradunk Istennel 
szemben; nem használjuk vagy rosszul használjuk az Istentől kapott ado-
mányokat; a sajátos szóhasználat emlékezetünkbe idézi a szívtelen szolgáról 
szóló példabeszédet, amelyben a szolga az „adósság” elengedését kéri (Mt 
18,23–35).92

Kocsis Imre kommentárjában is olvashatunk arról, hogy egyedül ennél a 
kérésnél találunk utalást a mi magatartásunkra, amely nélkül nem valósul-
hat meg az, amit kérünk; a kiegészítést nem úgy kell értenünk, hogy a mi 
cselekvésünk kötelezné Istent bűneink megbocsátására; sokkal inkább Isten 
irgalmának tudata az, amely arra sarkall minket, hogy mi is megbocsássunk 
embertársainknak; ha ez nem történik meg, mi sem számíthatunk többé bo-
csánatra; szépen szemlélteti ezt a szívtelen szolgáról szóló példabeszéd (Mt 
18,23–35), amelyben a király a kezdeményező, aki elengedi szolgájának az 
adósságot; mivel a szolga nem hajlandó ugyanezt tenni szolgatársával szem-
ben, a király is visszavonja az adósság elengedését. Kocsis Imre meglátása 
szerint a Miatyánk egészét figyelembe véve így fogalmazhatunk: Isten Atya 
mivoltából következik a bűnbocsánat lehetősége; ugyanakkor Isten Atya mi-
voltának szükségszerű következménye a keresztények közötti testvériség; 
csak az számíthat Isten atyai magatartására, aki a testvériség szellemében 
él.93

Székely János megfogalmazása szerint: „A mi megbocsátásunk a feltétele 
annak, hogy elnyerjük Isten megbocsátó kegyelmét. Csak akkor kérheti va-
laki hitelesen Isten bocsánatát, ha már ő maga is megbocsátott másoknak.”94

Az „amint mi is megbocsátunk”95 tekintetében ugyanakkor látnunk kell, 
hogy Isten irgalmasabb, nagylelkűbb nálunk; e mellékmondat helyes érte-
lemben vett kölcsönösséget feltételez, eszerint „kapcsolat van aközött, aho-
gyan mi bánunk egymással, és ahogyan Isten bánik velünk, de ez nem jelent 
pontosan egyenes arányt” (vö. Mt 18,21–35; 20,1–16).96 Jakubinyi György így 
ír erről: „A kérés második része nem helyezi egyenlő rangra az isteni és az 
emberi megbocsátást. Ez világosan kitűnik az előbb említett példabeszédből 

92 Lásd: Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 272; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 79–80.
93 Lásd: Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 272; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 80.
94 Sඓඣ඄ൾඅඒ 133.
95 Lásd: KEK 2842–2845. pontok.
96 Lásd: Vංඏංൺඇඈ 117.



30

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

is: a szívtelen szolga adóssága urával szemben államadósság méretű, míg a 
szolgatársáé vele szemben csupán kis összeg (vö. 18,23–35).”97

„A megbocsátás az Isten gyermekeinek Atyjukkal és az embereknek egy-
mással való kiengesztelődésének alapvető föltétele.”98 Kommentárirodalmi 
megfogalmazás szerint: „Felelősek vagyunk azért, hogy utánozzuk Istent, 
és kövessük vezetését a megbocsátásban. A megbocsátás társadalmi szük-
séglet, ha a társadalom nem akarja, hogy az emberek felgyülemlett egymás 
iránti sérelmei megbénítsák a működését.”99 „Az olyan tanítványoknak, akik 
elzárkóznak attól, hogy minden egyes ellenük vétkezőnek megbocsássanak, 
nincs helyes képük Jézus Istenéről, aki mindenkihez irgalmas (6,35–36).”100

A „ne vígy minket kísértésbe”101 kérésben a „kísértés” próbatételt jelent,102 
amelyben megmutatkozik az emberi gyöngeség.103 Jézus egészen magára 
vette ezt a gyöngeséget, és hozzánk hasonlóan mindenben kísértést szenve-
dett (vö. Mt 4,3; Zsid 4,15 – a bűntől azonban mentes maradt).104 A Miatyánk 
e szavaival Jézus példája és bátorítása nyomán kérjük az erőt Istentől a pró-
batételekhez, hogy ki tudjunk tartani a kísértésben (ellenálljunk a csábítás-
nak),105 valamint kérjük az őszinte hitet, hogy ne kísértsük Őt a keresztény-
ség farizeusi – képmutató – módján (vö. Mt 22,18; 1Kor 10,9).106

Jakubinyi György a hatodik kérés vonatkozásában a következőket írja: 
első hallásra a kérés azt a látszatot kelti, hogy Isten maga kísért; a Jakab-
levélben azonban ezt olvassuk: „Senki se mondja, aki kísértést szenved:
»az Isten kísért«, mert az Istent nem lehet rosszra csábítani, és ő sem csábít 
rosszra” (Jak 1,13). Miről van tehát szó? Ismét csak az ószövetségi szemlélet 
alapján érthetjük meg a szöveget. Szentírási szóhasználat alapján „kísérteni” 
annyit jelent, mint próbára tenni, kipróbálni. Ezt írja a Ter 22,1 Ábrahám 

97 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 79.
98 KEK 2844. pont; lásd: uo. 2845. pont.
99 Vංඏංൺඇඈ 117.
100 Kൺඋඋංඌ 201.
101 Lásd: KEK 2846–2849., 2863. pontok; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 142–145. Vö. pl. Pൾඋൾඇൽඒ 161 („ne patiaris 

induci nos in temptationem, vagyis: »És ne engedd, hogy kísértésbe kerüljünk!«” – Cyprianus, 
De dominica oratione).

102 Isten sem nem kísért, sem nem kísérthető a rosszra (vö. Jak 1,13): Dංඬඌ 107; Jൺ඄ඎൻංඇඒං 79–80; 
„Az ószövetségi felfogás szerint természetes, hogy Isten próbának veti alá az igazakat, hogy 
hűségükről megbizonyosodjon (vö. Ter 22,1; Kiv 16,4; MTörv 8,2.16). […] (Sir 2,1) […] (Zsolt 
26,2). […]”: Kඈർඌංඌ, „Ne vígy minket kísértésbe” – A Miatyánk hatodik kérésének értelme 90–
91; Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsága… 109–110; Rൺർඌ Csaba, Próbatétel és bűnbevitel az Ószövetség-
ben, in Communio (2023) 1–2/4–11 (és irodalma); Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 142–145.

103 Lásd: Dංඬඌ 107; Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 272–273; Kඈർඌංඌ, „Ne vígy minket kísértésbe” – A 
Miatyánk hatodik kérésének értelme 88–92 és irodalma.

104 Lásd: Dංඬඌ 107.
105 Lásd: KEK 2846–2848. pontok.
106 Lásd: Dංඬඌ 107; 1Kor 10,9; KEK 2846–2849. pontok.



31

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

áldozatáról: „Isten megkísértette Ábrahámot”; a történetből kiderül, hogy 
próbatételről van szó. Pál apostol biztosít, hogy „hűséges az Isten, erőnkön 
felül nem hagy megkísérteni, hanem a kísértéssel együtt a szabadulás lehető-
ségét is megadja, hogy kibírjátok” (1Kor 10,13). Ha tehát elbukunk, Isten nem 
hibás, egyedül miénk a felelősség. Az a tudat viszont, hogy elbukhatunk, 
félelmet kelt, ezért kérjük, hogy Isten ne tegyen próbára bennünket. Azt sem 
szabad gondolni, hogy a próbatétel valamilyen külön isteni beavatkozás vol-
na. Mivel az ember erkölcsi lény, és szabadon dönt, az élet eseményei ál-
landóan döntés és válaszút elé állítják, és a kísértés ezekből adódik; főleg 
azért, mert az embernek ösztönei és szenvedélyei is vannak, és azok a múló 
értékekbe akarnak belekapaszkodni. Jézus maga is átment a kísértésen mes-
siási küldetésével kapcsolatban (Mt 4,1–11), és ilyen figyelmeztetést is adott: 
„Virrasszatok és imádkozzatok, nehogy kísértésbe essetek” (Mt 26,41). A kí-
sértés arra ösztönöz, hogy elforduljunk Istentől, az ima pedig a felé fordulás 
kifejezése, tehát benne van az orvoslás. A Miatyánk kérését tehát így lehet 
megfogalmazni: Ne engedd, hogy elszakadjunk tőled! Jakubinyi György arra 
is rávilágít, hogy mivel Máténál a Miatyánk eszkatologikus vonású is, a ha-
todik kérésben a kísértés jelentheti a világvégi nagy megpróbáltatást is; erről 
mondta Jézus, hogy „ha nem rövidülnének meg azok a napok, nem menekül-
ne meg egyetlen ember sem” (24,22); így a kérés a mindvégig való kitartásra 
is vonatkozik.107

Kocsis Imre kommentárja szerint is a lukácsi változat utolsó kérése a kí-
sértéstől való megóvásra irányul; az Ószövetségben a „kísértés” (héberül: 
massza; görögül: peiraszmosz) szó próbatételt jelent, amely elé Isten állítja 
a hívőket, hogy hitükről és hűségükről megbizonyosodjon (vö. Ter 22,1; Kiv 
16,4; MTörv 8,2.16); és néha maga az ember kéri a próbát: „Vizsgálj meg 
Uram és tégy próbára engem!” (Zsolt 26,2) Kocsis Imre arról is ír, hogy az 
Újszövetségben a „kísértés” szó már nem csak egyszerű próbatételt jelent; 
Jézus a Getszemáni kertben így buzdítja tanítványait: „Imádkozzatok, hogy 
kísértésbe ne kerüljetek” (Lk 22,40.46); a „kísértés” olyan valóságot jelent 
itt, amely a tanítványi létet veszélyezteti, vagyis az elpártolást; véleménye 
szerint ugyanez az értelme a kérdéses szónak a Miatyánkban is. Eszerint 
tehát az imádkozó elsősorban nem a mindennapi életben előforduló, kisebb 
bűnöket előidéző kísértések távol tartását kéri, hanem attól a „végzetes” 
kísértéstől való megóvást, amely a hittől való eltávolodást eredményezi. A 
megfogalmazás alapján felvetődik a kérdés: hogyan vihetné Isten az elpárto-
lás veszélyébe Jézus tanítványát? Kocsis Imre e tekintetben a következőkre 
mutat rá: tudnunk kell, hogy a bibliai világkép mindent Istenre vezet vissza, 

107 Lásd: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 79–80.



32

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

nem különböztet közvetlen előidézés és megengedés között, a kísértés eseté-
ben csak megengedésről lehet szó; több újszövetségi szöveg is világossá teszi, 
hogy a kísértés közvetlen előidézője a sátán, aki az emberek Istentől való el-
távolodását munkálja (1Tessz 3,5; 1Kor 7,5; 1Pt 5,5–9; Jel 2,10); tevékenysége 
azonban nem teljesen független, hanem Isten felügyelete alatt áll. A Jak 1,13 
szembeszáll azzal a helytelen felfogással, amely a kísértést közvetlenül Isten-
nek tulajdonítja: „Senki sem mondja, aki kísértést szenved: »az Isten kísért«, 
mert az Istent nem lehet rosszra csábítani, és ő sem csábít rosszra.” Más szö-
vegek viszont azt jelzik, hogy Isten a benne bízóknak megadja a szükséges 
segítséget ahhoz, hogy a kísértés idején helyt tudjanak állni: „Ért hozzá az 
Úr, hogy az Isten szerint élőket kiragadja a kísértésből” (2Pt 2,9); „Hűséges 
az Isten, erőtökön felül nem hagy megkísérteni, hanem a kísértéssel együtt a 
szabadulás lehetőségét is megadja, hogy kibírjátok” (1Kor 10,13).108

A kommentárirodalomban a „ne vígy” jelentéstartalmának megfogal-
mazásaként a „ne engedd, hogy elvesszünk a végső ítéletkor” és a „ne en-
gedd, hogy elbukjunk a kísértés idején” is megjelenik, lévén Isten nem kí-
sért rosszra, legfeljebb próbára tesz.109 Ilyen értelemben „a kísértés mindig 
rossz”, „a tanítványok azért imádkoznak, hogy az őket mindig szerető Isten 
őrizze meg őket a keresztény Úttól való elpártolástól” (vö. Lk 22,39–46).110

Székely János kiegészíti a gondolatot: „Akkor kéri valaki hitelesen a kí-
sértésekben az oltalmat, ha maga nem megy bele bűnre csábító helyzetekbe, 
ha maga is megküzd a kísértésekkel.”111 Kocsis Imre megfogalmazása szerint 
pedig „a Miatyánk 6. kérése nem más, mint a saját korlátozottságának és 
esendőségének tudatában élő tanítvány segélykiáltása. S ez a segélykiáltás a 
7. kérésben folytatódik, és jut még erőteljesebben kifejezésre.”112

108 Lásd: Kඈർඌංඌ, Lukács evangéliuma 272–273. Vö. pl. Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai 
imája 80–81; Kඈർඌංඌ ,Az Úr imádsága… 110; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 145.

109 Lásd: Vංඏංൺඇඈ 117; vö. pl. KEK 2849. pont; Kඈർඌංඌ, „Ne vígy minket kísértésbe” – A Miatyánk 
hatodik kérésének értelme 89; Nඈඋൽඁඈൿൾඇ 23–25.

110 Lásd: Kൺඋඋංඌ 201; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 80–81; „’ne engedd, hogy 
kísértésbe essünk’ […] ne engedd, hogy elbukjunk a kísértésben […]. A Biblia azonban gyakran 
egyszerűen fogalmaz, és a másod-okokat kihagyva mindent Istenre vezet vissza”: Sඓඣ඄ൾඅඒ 133.

111 Sඓඣ඄ൾඅඒ 133.
112 Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 81; Kඈർඌංඌ, „Ne vígy minket kísértésbe!” A 

Miatyánk hatodik kérésének értelme 40. A kísértés témájához lásd még: Az ember krízise: vá-
gyódás és megkísértettség között. Antropológiai reflexiók a teológiában (Varia Theologica 4) 
(szerk. Puskás Attila – Perendy László; Budapest, SZIT, 2013) 335 (17 tanulmány); Kísértés 
a Bibliában (A Szent II. János Pál Pápa Kutatóközpont Kiadványai, Biblikus Kutatócsoport) 
(szerk. Martos Levente Balázs – Kocsis Imre; Budapest, SZIT, 2023) 137; Kൺൻൺං Sára, Isten 
mint kísértő, in Communio (2023) 1–2/12–23; Mൺඋඍඈඌ Levente Balázs, A Jézus megkísértéséről 
szóló evangéliumi szövegek, uo. 24–32; Tൺඋඃගඇඒං, Az örömhír… 57–92; Vൺඇඇං 28–30, 35–36.



33

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

A „szabadíts meg a gonosztól”113 kérés részben visszautal az előző kérésre, 
amennyiben a „gonosz” a kísértő (egy külső, a személytől független létező, 
aki el akarja szakítani az embert Istentől);114 másrészt az emberben magában 
is jelen van a „gonosz”, és ez a gőg, ami minden bűn alapja és kiindulópontja, 
és amitől az ember önmagától szintén nem képes megszabadulni.115 

Ezt a kérést nem találjuk Lukácsnál. Lényegében benne van a hatodik 
kérésben, mert a „rossz”, a „gonosz” nem más, mint elfordulás Istentől. 
[…] a „gonosz” jelenthet gonoszságot, gonosz személyt vagy a sátánt. A 
lehetőségek nem változtatnak a kérés értelmén. Valószínű, hogy a jelen-
tésbe beletartozik a fizikai, az erkölcsi rossz és a sátán kísértő hatalma 
is. A világban tapasztalható rosszban van valami titokzatosság. Pál apos-
tol egyenesen a „gonoszság titkáról” beszél (2Tesz 2,6). Másutt is figyel-
meztet: „Öltsétek fel az Isten fegyverzetét, hogy a sátán cselvetésének 
ellenállhassatok”, s ezen többet ért, mint a „vér és a test kísértésén” (Ef 
6,13).116

Joseph Ratzinger a következőket írja: 
Az utolsó kéréssel visszatérünk az első háromhoz: amikor a gonosz ha-
talmából való szabadulásért fohászkodunk, végső soron Isten országát 
kérjük, azt kérjük, hogy egyek legyünk akaratával, hogy szenteltessék 
meg az ő neve. A különböző korok imádkozói azonban még tágabban ér-
telmezték a kérést. A világ ínségei közepette azt is kérték Istentől, hogy 
fékezze a „rosszat”, amely a világot és életünket pusztítja. […] Igen, sza-
bad, sőt kell az Urat kérnünk azért is, hogy minket, a sokszor szenvedő 
embert és népet megszabadítsa a szorongatásoktól, amelyek majdnem 
elviselhetetlenné teszik az életet.117

113 Lásd: KEK 2850–2854. pontok; Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 145–148.
114 Lásd: KEK 2851–2854., 2864. pontok; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 81; 

Nඈඋൽඁඈൿൾඇ 24–25.
115 Lásd: Dංඬඌ 107; KEK 2850–2854. pontok; Kඈർඌංඌ, „Ne vígy minket kísértésbe” – A Miatyánk 

hatodik kérésének értelme 92. Vö. „Ez szinte biztosan a Gonoszra, az ördögre, a megszemélye-
sített gonoszra vonatkozik”: Vංඏංൺඇඈ 117.

116 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 80. Vö. Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 81; Vൺඇඇං 34–35.
117 Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 147. A „rossz” („gonosz”) témájához lásd pl.: Mൾඓൾං Balázs Mihály, A rossz prob-

lémája, in Communio (2023) 1–2/42–55; Vංඇർඓൾ Krisztián, Emberi létünk a bonum és a malum 
feszültségében. Az erkölcsi rossz jelentése és eredése Bernhard Welte filozófiájában, uo. 56–65; 
Gදඋൿදඅ Tibor, „Mi vagyunk a testük” – A személyes gonosszal vívott küzdelem a patrisztikus 
irodalomban, uo. 66–78; Pൺඍඌർඁ Ferenc, A „strukturális bűn” jelensége, fogalomtörténete és 
teológiai távlatai, uo. 79–98.



34

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

A Mංൺඍඒගඇ඄ ඣඌ ൺ ൽඈඑඈඅඬ඀ංൺ

A kérések magyarázatának említettek szerinti áttekintését követően hozzá-
tehetjük, hogy a liturgikus gyakorlat az Úr imádságát igen korán dicsőítéssel 
(doxológiával) zárta – „Mert tiéd az ország, a hatalom és a dicsőség mind-
örökké. Amen.” –, ami „bennfoglalt értelemmel megismétli a mi Atyánkhoz 
intézett első három kérést: nevének megdicsőítését, Országának eljövetelét 
és üdvözítő akaratának hatalmát. Ez az ismétlés azonban az imádás és a há-
laadás formájában történik, mint a mennyei liturgiában.”118 „Isten uralma, 
hatalma és dicsősége megnyilvánul már ezen a földön, de teljességében az 
eljövendőben fog megmutatkozni.”119

Székely János könyvében olvasható, hogy a Miatyánk végén szereplő 
doxológia a legrégibb szövegtanúkban nem szerepel, az evangélium eredeti 
szövegében nem volt benne, de már igen korán hozzáfűzték a Miatyánkhoz 
ezt a szöveget, vagy más hasonló doxológiát.120

Zගඋඬ ඀ඈඇൽඈඅൺඍඈ඄

„Istentől kapott szavakkal imádkozunk Istenhez, amikor a Miatyánkot imád-
kozzuk, mondja Szent Ciprián.”121 „A Miatyánk az isteni szeretet vigaszá-
nak és megtartó erejének a hordozója is.”122 „Az Egyház mindig az Atyához 
imádkozik Jézus Krisztus által a Szentlélekben, és ennek mibenlétére Jé-
zus nemcsak elméletben tanítja meg közösségét, hanem a konkrét szavakat, 
magát az imát is átadja mint teljesen sajátját.”123 „A Miatyánk mindenkor 
Jézus-ima, […] a vele való közösség felől tárul fel számunkra. Mi az Atyá-
hoz imádkozunk, aki a mennyekben van, akit Fia révén ismerünk; és így a 
kérésekben mindig Jézus van a háttérben.”124 „Mivel a Miatyánk Jézus-ima, 

118 Lásd: KEK 2760., 2855–2856., 2865. pontok; „Zsidó szokás volt, hogy az imádságot rövid di-
csőítéssel zárták. Ezt vette át az ősegyház is. (vö. pl. 1Krón 29,11) […] A »mindörökké« vagy 
»örökkön örökké« ószövetségi kifejezés, amelyet úgy is lehet érteni, hogy »egyik világtól a 
másikig«”: Jൺ඄ඎൻංඇඒං 80; Kൺඃඍගඋ 65–66; Kඈർඌංඌ, A Miatyánk: Jézus és tanítványai imája 71.

119 Jൺ඄ඎൻංඇඒං 80.
120 Sඓඣ඄ൾඅඒ 134. Vö. pl. Kඈർඌංඌ, Az Úr imádsága… 101.
121 Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 119.
122 Kൺඃඍගඋ 64. Vö. Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 123.
123 Kൺඃඍගඋ 66.
124 Rൺඍඓංඇ඀ൾඋ I, 122.



35

A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma    ♦ ♦ ♦

szentháromságos ima: Krisztussal imádkozunk a Szentlélek által az Atyá-
hoz.”125 „Jézus saját istenkapcsolatába hív meg.”126

A fentiekben foglaltakkal – a Bevezetésben említett okok miatt és célok 
érdekében – hozzá szerettünk volna járulni a Miatyánkra vonatkozó magya-
rázatok bemutatásához, hogy jobban megérthessük, megéljük közös imád-
ságunkat,127 Isten akaratát, irgalmas szeretetét kérve (vö. pl. Mt 26,42; 1Tim 
2,3–4; Zsid 10,4–9).128 Puskás Attila megfogalmazása szerint:
A Miatyánk imádság szavainak és lelkületének elsajátítása szerves része annak 
a tanulásnak, melynek révén a tanítvány eljuthat arra a nagyobb életszentség-
re, melynek alaphangját a nyolc boldogmondás adja meg (Mt 5,3–12), s mely a 
szív tisztaságára ügyelő (5,17–6,4; 6,16–18), az ellenségszeretetben kicsúcsosodó 
(5,43–48) és a gyermeki bizalomban megmaradó (6,19–34) tanítványi magatar-
tásban valósul meg.129

Kereszty Rókus szavaival élve: 
Nemcsak Isten kívánja az Ország teljes kibontakozását a földön, hanem 
mindenki a mennyben, hiszen mindannyiuk akarata tökéletesen Isten-
re hangolódott. Izgatottan várják érkezésünket, mert jelenlétünk nélkül 
(vagyis mindazok jelenléte nélkül, akik a mennyben lesznek), nem tö-
kéletes az Isten országa és a saját örömük. De már most is, itt a földön, 
tagjai vagyunk Krisztusnak, és kapcsolatban vagyunk a boldogokkal: 
velük uralkodunk, amikor szívvel-lélekkel elmélkedünk; velünk ural-
kodnak és harcolnak értünk, közbenjárásukkal. Osztozunk örömükben, 
ők pedig osztoznak szenvedéseinkben. Az ünnep végső, nagy napján 
mindannyian eggyé válunk a tökéletes emberrel, Jézus Krisztussal.130

125 Uo. Vö. „Isten ránk vonatkozó akaratának végső célja a Krisztus fiúságában való kegyelmi 
részesedésünk a Szentlélek által: közösség az Atyával a Fiú által a Szentlélekben”: Pඎඌ඄ගඌ, Mit 
és hogyan akar Isten? 83 és 94–95. A szentháromságtani vonatkozásokhoz lásd pl.: KEK 232–
267., 1077–1112. pontok; Mඳඅඅൾඋ, Gerhard Ludwig, Katolikus dogmatika. A teológia tanulmá-
nyozásához és alkalmazásához (szerk. Puskás Attila, ford. Hegyi Márton; Budapest, Kairosz, 
2007) 397–459; Cඁඏගඅൺ Márton Tibor, A Filioque-vita hagyományos apológiája. Az ökumeni-
kus párbeszédet megelőző egyháztörténeti érvek áttekintése, in Magyar Sion (2024) 2/213–224; 
Kൾඋൾඌඓඍඒ 99–101. Puskás Attila az Úr imájának második és harmadik fohásza tekintetében 
írja: „E mélységek Krisztus és a Szentháromság titkába nyúlnak”: Communio (2021) 1–2/2.

126 Sඓඣ඄ൾඅඒ 129.
127 Török Csaba írja: „Meg kell tennünk mindent, hogy Isten atyaságának az üzenete ne csak el-

jusson minden emberhez, de mindegyikük előtt megmutassa szépségét, jóságát, értelmességét” 
– Tදඋද඄ 104.

128 Részletesen lásd: Pඎඌ඄ගඌ, Mit és hogyan akar Isten? 81–83 (számos bibliai példával).
129 Pඎඌ඄ගඌ, Az imádkozó Jézus… 167.
130 Kൾඋൾඌඓඍඒ 106–107.



36

♦ ♦ ♦   Hගආඈඋං Aඇඍൺඅ

RENDELÉS:
Szent István Társulat Vevőszolgálati Iroda

1364 Budapest, Pf. 277. • TELEFON: 318–6957
szitkonyvek.hu

TERTULLIANUS MŰVEI I–II.
A Kr. u. 2–3. század fordulóján élt karthágói Tertullianus a latin ajkú ókori kereszténység első 

nagy hatású szerzője. Hatalmas és sokrétű életművéből harmincegy, különféle műfajú írás 

maradt ránk. A sokak által a Nyugat első teológusának tartott szerző írásai nemcsak azért 

fontosak, mert bennük fogalmazódnak meg először azok a teológiai, erkölcsi vagy éppen 

egyházfegyelmi tanítások és gondolatok, amelyek a későbbi 

századok keresztény szerzőit is foglalkoztatták, hanem azért 

is, mert azon túl, hogy bepillantást engednek azoknak az esz-

mei és teológiai vitáknak a világába, amelyek ezt a társadal-

mi, etnikai és vallási tekintetben is sokszínű kort jellemezték, 

tanúskodnak arról a keresztény hit iránti elkötelezettségről és 

szenvedélyről is, amely szerzőjük tollát vezette. E jeles ókori 

keresztény szerző összes fennmaradt művei most először je-

lennek meg együtt magyar fordításban.

2120 oldal, keménytáblás. Ára: 13 900 Ft

MEGJELENT AZ ÓKORI KERESZTÉNY ÍRÓK 
SOROZAT ÚJ KÖTETE!

SZENTSZÉKI DOKUMENTUMOK
A KERESZTÉNY NEVELÉSRŐL ÉS A KATOLIKUS ISKOLÁRÓL

1965–2025
Hatvan évvel ezelőtt, 1965. október 28-án fogadta el a II. Vatikáni Zsinat a Gravissimum 
educationis kezdetű nyilatkozatot a keresztény nevelésről. Ez az évforduló ad alkalmat arra, 
hogy a Szent István Társulat most összegyűjtve megjelen-
tesse a témáról szóló szentszéki dokumentumokat magyar 
fordításban. Az impozáns kötet nem csupán dokumentum-
gyűjtemény, hanem iránytű és térkép is: mutatja a kikötő 
felé vezető utat. Ezek a dokumentumok megerősítenek 
bennünket abban, hogy a katolikus iskola egy élő közösség, 
amelynek középpontjában Krisztus áll. A kötetben olvasha-
tó dokumentumok azt is hangsúlyozzák, hogy a katolikus 
nevelés szerves részének kell lennie a teremtett világ meg-
óvására, a rászorulók, a szegények, a betegek és az idősek 
melletti szolidaritásra, valamint a békére való nevelésnek is. 

502 oldal, keménytáblás. Ára: 6600 Ft



37

Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája   ♦ ♦ ♦

♦ ♦ ♦    NÉMETH LÁSZLÓ IMRE

Zágon József és a Magyar Nemzeti 
Bizottmány római irodája

Zágon József győri egyházmegyés pap, a római Santa Maria Maggiore-
bazilika kanonokjának rövid életrajza a bazilika kanonokjait bemutató so-
rozat részére készült el 2011-ben.1 Az írás a következő évben magyarul is 
megjelent a Magyar Egyháztörténeti Vázlatokban.2 Azóta közel tíz tanul-
mányt jelentettünk meg, amelyekben újabb források alapján részletesebben 
mutattuk be különböző életszakaszait, elsőként az 1950-től 1952-ig tartó 
kétéves apostoli vizitátori működését, amely egész további életét alapvető-
en meghatározta.3 E korszak további részleteire derít fényt a szabad magyar 
nép képviseletére New Yorkban 1949-ben alapított demokratikus alakulat, 
a Magyar Nemzeti Bizottmány (a továbbiakban: MNB)4 Rómában működő 
irodájának levéltára is.5 E tanulmányban a levéltár dokumentumai alapján 
mutatjuk be Zágon kapcsolatát az MNB római irodájának első két vezető-
jével. Halálának ötvenedik évfordulója alkalmából egészítjük ki ezzel ko-
rábban közölt életrajzát.

Borbándi Gyulának a magyar emigráció történetéről írt alapvető műve a 
II. világháború utáni emigráció történetében a következő korszakhatárokat 

1 Nඣආൾඍඁ László Imre, Mons. József Zágon (1909–1975), in Figure, Liturgia e Cult, Arte, Ricer-
che dall’Archivio della basilica papale di Santa Maria Maggiore (Studia Liberiana IV) (a cura 
di Michał Jagosz; Roma, Lisanti, 2011) 375–380.

2 Nඣආൾඍඁ László Imre, Zágon József (1909–1975), in Magyar Egyháztörténeti Vázlatok (2012) 
3–4/39–78; utánközlés: Nඣආൾඍඁ László Imre, Magyarokról Itáliában (Budapest, Magyar Egy-
háztörténeti Enciklopédia Munkaközösség – Historia Ecclesiastica Hungarica, 2020) 261–295.

3 Nඣආൾඍඁ László Imre, Száztíz éve született Zágon József apostoli vizitátor, in Magyar Sion 
(2019) 45–74; utánközlés: Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 315–335.

4 Az MNB megalakulásához lásd: Bඈඋൻගඇൽං Gyula, A magyar emigráció életrajza 1945–1985 
(Bern, Európai Magyar Protestáns Szabadegyetem, 1985) 83–95. Legújabban: Gൾർඌඣඇඒං Lajos, 
Emigrációs útkeresések. A Magyar Nemzeti Bizottmány előtörténetéhez, in Századok (2015) 
6/1487–1502.

5 Nඣආൾඍඁ László Imre, A Magyar Nemzeti Bizottmány római irodájának levéltára 1950–1958, in 
Levéltári Szemle (2023) 51–62.

Mਁਇਙਁ਒ Sਉਏ਎ XIX (2025) 1–2/37–52.



38

♦ ♦ ♦   Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ

különbözteti meg: negyvenöt, negyvenhét, ötvenhat, hatvanhárom, hetven-
öt.6 A korábban emigráltaknak a később érkezettekhez fűződő kapcsolatát 
alapvetően az határozta meg, hogy más volt a viszonyuk a hazához, amelyet 
előbb hagytak el, nem élték át otthon a háború utáni éveket, amelyek távozás-
ra kényszerítették a később emigráltakat a kommunista diktatúra térnyerése 
miatt. A negyvenötös és a negyvenhetes emigráció Borbándi szerint egye-
nesen „ridegen és barátságtalanul állt egymással szemben”.7 Zágon József 
és az MNB római irodája vezetőinek itt bemutatásra kerülő kapcsolata némi 
betekintést enged a római magyar emigráció belső életébe az ötvenes évek 
elején, ami mögött felsejlik két generáció, a negyvenötösök és a negyvenhe-
tesek egymáshoz való viszonya is.

Aඉඈඌඍඈඅං ඏංඓංඍගඍඈඋ ඣඋ඄ൾඓඣඌൾ Rඬආගൻൺ

Rómában 1948. november 12-én alakult meg az Actio Catholica (A. C.) in 
Exteris – a Külföldi Katolikus Akció, amelynek elnökévé a korábbi szent-
széki követet, Apor Gábor bárót, főtitkárává pedig Hlatky Endrét, egykori 
nagyváradi főispánt, korábbi szerkesztőt, a Lakatos-kormány volt államtit-
kárát választották meg.8 1950-ben a Hitterjesztési Kongregációtól (Propa-
ganda Fide) sikerült részére egy több helyiségből álló lakást bérelni, a Via 
della Conciliazione 44. szám alatt, a 6. lépcsőház 2. emeletén.9 1950 febru-
árjában költöztek ide.10 Az MNB New York-i központja 1950 első félévének 
a végén hozta létre római irodáját, amelynek vezetését Apor Gábor báróra 
bízták.11 Az adminisztráció nagy részét pedig Hlatky Endre végezte irodave-
zetőként.12 Az iroda működésének kezdetére enged következtetni az iktató-

6 Bඈඋൻගඇൽං (lásd: 4. jegyz.).
7 Uo. 82.
8 Nඣආൾඍඁ László Imre, A római magyarok lelkipásztori ellátásának története 1945–2011, in

Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 20; Bඈඋൻගඇൽං 196.
9 Bඈඋൻගඇൽං 83–95. Az épület fényképe: https://www.romasegreta.it/borgo/via-della-conciliazio-

ne.html (2024.03.15.). 
10 Római Magyar Kurír (1950. febr. 20.).
11 Magyar Nemzeti Bizottmány külföldi képviselői, in Bizottmányi Közlöny (1950) 16–17/6; Olasz-

országi Magyar Katolikus Misszió levéltára, Magyar Nemzeti Bizottmány (a továbbiakban: 
OMKM–MNB) 6,2. Életrajza: Lൾ඀ൾඓൺ László, Báró Altorjai Apor Gábor, in Életsorsok, Ma-
gyar máltai lovagok voltak (szerk. Legeza László; Budapest, Magyar Máltai Lovagok Szövetsé-
ge, 2019) 13–14.

12 Nඣආൾඍඁ, A Magyar Nemzeti… 54. Életrajzi írása: A halál közelében. Hlatky Endre naplója 
1944. október 16. – 1945. május 2. (Budapest, magánkiadás, 2003). Horthy Miklós proklamáció-
jának bejelentésében betöltött szerepéről: Nඣආൾඍඁ László Imre, Hlatky Endre és 1944. októ-
ber 15., in ArchívNet (2024) 4. sz., https://www.archivnet.hu/hlatky-endre-es-1944-oktober-15 
(2025.02.03.).



39

Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája   ♦ ♦ ♦

könyvbe bejegyzett első levél, amely Aradi Zsoltnak, a szentszéki követség 
egykori sajtóreferensének, Apor volt közvetlen munkatársának 1950. június 
6-án New Yorkból küldött levele.13 Két szervezet tehát, az A. C. in Exteris és 
az MNB római irodája Apor és Hlatky személyén keresztül „perszonálunió-
ban” volt, és székhelyük is azonos volt.14 

Aඓ Aർඍංඈ Cൺඍඁඈඅංർൺ ංඇ Eඑඍൾඋංඌ ർඣ඀ඍගൻඅගඃൺ15

Apor 1939-től, Hlatky 1945 tavaszától élt Rómában, azaz mindketten az ún. 
negyvenötös emigránsok közé tartoztak mint a háború utáni római magyar 
kolónia vezéregyéniségei. Mindketten jó kapcsolatot alakítottak ki a Rómá-
ban élő magyar egyháziakkal, elsősorban a Pápai Magyar Intézet (a további-
akban: PMI) vezetőjével, Péterffy Gedeonnal,16 akit Mindszenty József bíbo-
13 Aradi Zsolt (1908–1963) újságíró, egyik alapítója volt a Szabad Magyarok Szövetségének.

Nඣආൾඍඁ László Imre, Szabad magyarok Rómában 1944–1948. Küry Béla és a Szabad Magya-
rok Szövetsége, in Magyar Sion (2019) 2/282–297. 1944 júniusától az OSS (Office of Strategic 
Service) amerikai titkosszolgálat munkatársa volt. „I was Francis Moly”. Magyary Gyula em-
lékezései egy titkos politikai–diplomáciai békemisszióra (Magyar Történelmi Emlékek. Elbe-
szélő Források) (szerk. Fejérdy András; Budapest, MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont 
Történettudományi Intézet, 2019) 61 és ott 238. jegyzet. 1948-tól élt az Egyesült Államokban. 
Nൺ඀ඒ Csaba, A magyar emigráns irodalom lexikona (Budapest, Argumentum – Petőfi Irodalmi 
Múzeum – Kortárs Irodalmi Központ, 2000) 33.

14 A lakás 1954–1955 közötti bérlésére és az azzal kapcsolatos bérleti, ill. a Propaganda Fidé-
nek fizetendő közüzemi díjakra vonatkozó iratokat lásd: OMKM–MNB, 1.9 (Pénztárkönyv) és 
5.1.90–93 (levelezés).

15 Köszönet Somorjai Ádám bencés atyának, aki a cégtáblát Békés Gellért bencés atya hagyatéká-
ból átadta. Az Olaszországi Magyar Katolikus Misszió levéltárába került: Mellékletek 16.29.

16 Kinevezése elhúzódott, ennek ellenére az megjelent az Esztergomi Főegyházmegye 1947. évi 
III. körlevelében 608/1946. szám alatt. A körlevél kiadásnak dátuma: 1947. jan. 31. A kinevezé-
sére vonatkozó levelezés: Prímási Levéltár 2353/1947. Lásd róla: Tඬඍඁ Tamás, A Pápai Magyar 



40

♦ ♦ ♦   Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ

ros, esztergomi hercegprímás, érsek 1946-ban a püspöki kar római ágensének 
(ügyintéző) is kinevezett.17 Vajda Ferenc szatmári egyházmegyés pap pedig, 
akit Mindszenty 1948-ban római magyar lelkésznek nevezett ki, az MNB 
római irodájának menekültügyi előadója is lett.18 Római tanulmányai alatt a 
Collegium Germanicum et Hungaricum növendéke volt, 1943. október 10-én 
szentelték pappá. Péterffy és Vajda a negyvenötös emigráció vezéregyénisé-
geivel szorosan együttműködve végezték egyházi küldetésüket.

Néhány hónappal az MNB római irodájának megalakulása után, 1950. 
július 12-én nevezte ki XII. Piusz pápa az emigráns magyarok apostoli vi-
zitátorává a győri kanonokot, Zágon Józsefet, aki 1949 januárjában em-
igrált.19 Kinevezéséről lelkesen tudósított az MNB hivatalos értesítője, a 
Bizottmányi Közlöny.20 Fontos változást jelentett ez, amely módosította az 
illetékességeket, és lényegesen megváltoztatta a kialakított kapcsolatokat. 
Zágon működését Innsbruckban kezdte meg, ahol nagy odaadással látott 
hozzá új szolgálatának végzéséhez, amit életrajzában röviden bemutat-
tunk,21 valamint példákkal illusztráltuk ezt vizitátori működéséről írt ta-
nulmányunkban.22 A PMI levéltára további adatokkal szolgál ehhez. Zágon 
a PMI vezetőjétől, Péterffy Gedeontól adatokat kért a növendékek tartásdí-
járól,23 majd jelezte, hogy két növendéket szándékozik odaküldeni,24 Szöl-
gyémi József esztergomi főegyházmegyés papot, németországi magyar 
főlelkészt25 és Juhász István váci újmisést.26 A főlelkész működésével kap-

Intézet Róma (Róma–Budapest, Pápai Magyar Intézet – Magyar Egyháztörténeti Enciklopédia 
Munkaközösség – Historia Ecclesiastica Hungarica, 2017) 31–34. Életrajzához adalék, hogy 
1946-ban a börtönben látogatta Szálasi Ferencet, és ő adta fel neki a szentségeket kivégzése 
előtt. Szálasi Ferenc naplói (1942–1946) (Tények és Tanúk) (közreadja Karsai Ferenc; Budapest, 
Magvető, 2016) 753. A könyvben Péterffy Gedeon életrajza hiányos, római kiküldetéséről nem 
tesz említést (809).

17 Prímási Levéltár, 6580/1946, A kinevezés kézzel írt fogalmazványa, Esztergom, 1946. dec. 10. 
18 Lelkipásztori működése Rómában: Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 19–28; Nඣආൾඍඁ, A Magyar Nem-

zeti… 55.
19 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 316, itt 11-es jegyzet.
20 Kinevezték a magyar menekültek apostoli vizitátorát, in Bizottmányi Közlöny (1950) 14–15/30; 

OMKM–MNB, 6.2.
21 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 264–266. 
22 Uo. 330–331. 
23 PMI, 21/1951, Zágon József Péterffy Gedeonnak, Innsbruck, 1950. okt. 3.
24 PMI, 22/1950, Zágon József Péterffy Gedeonnak, Innsbruck, 1950. okt. 26.
25 Esztergomi főegyházmegyés pap, 1949-ben emigrált, 1950-től volt németországi vezető lelkész. 

Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 325 és 334.
26 Váci egyházmegyés pap, 1926-ban született Szakácsiban, 1949-ben szentelték pappá, 1964–

1971 között Innsbruckban működött. Lásd személyi kartonját: Zágon–Magániratok, VIII. I–J. A 
kartonrendszer leírása: Nඣආൾඍඁ László Imre, Esztergomi főegyházmegyés papok Zágon József 
kartotékjában 1964–1971, in Magyar Sion (2023) 1/75–98. Az Ausztriában működő magyar 
lelkipásztorok között nem tesz róla említést Mං඄අඬඌඁගඓඒ Attila SJ, Római katolikus magyar 
lelkipásztorkodás Ausztriában, in Magyar Egyháztörténeti Vázlatok (2013) 143–176.



41

Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája   ♦ ♦ ♦

csolatban komoly problémák merültek fel,27 jelölése a PMI-be az első lépés 
lehetett félretételére, a promoveatur ut amoveatur28 elv szerint. Ténylege-
sen azonban egyikük sem került a PMI-be.29 Zágon feltett szándéka volt, 
hogy összeállítsa az emigrációban élő lelkipásztorok személyi kartonjait,30 
amihez Péterffytől is kért adatokat.31 E néhány tény jól jelzi, hogy határo-
zottan gyakorolta felügyeleti jogát a PMI felett. Innsbruckból fontos ese-
ményekre Rómába utazott – ahogy azt korábban már bemutattuk –,32 amely 
eseményekről az MNB római irodájának levéltára újabb részleteket közöl. 
A Bizottmányi Közlöny számol be arról, hogy 1950 augusztusában, Szent 
István ünnepén a magyar kolónia a Collegium Germanicum et Hungaricum 
kápolnájában tartotta szentmiséjét, amelyet Tomek Vince piarista generális 
mondott,33 a szentbeszédet pedig Zágon József tartotta.34 December 10-én 
Zágon vezette a római magyar közösség szentévi zarándoklatát is, amit már 
részletesen ismertettünk.35 Mindszenty bíboros letartóztatásának második 
évfordulója alkalmából pedig 1951. február 11-én a Szent Péter-baziliká-
ban, Michelangelo Pietà-szobra előtt mondott szentmisét.36 Hamarosan be 
kellett látnia, hogy beosztásának maradéktalan ellátása érdekében állandó 
tartózkodási helyét meg kell változtatnia. 1951. március 15-én Rómába köl-
tözött, a Via della Conciliazione 44-be, oda, ahol az MNB római irodája 
működött.37 Bárány-Oberschall Magdának, a római MNB-iroda 1950–1951 
közötti munkatársának az irodahelyisége lett a lakószobája.38 Bárány Mag-
da ugyanis az Egyesült Államokba távozott, és az Amerika Hangjában lett 
bemondó.39 A lakószoba mellett volt Zágon tanácskozója, és Hlatky Endre 
korábbi irodája lett az irodája,40 ahol kezdetben Csertő Sándor esztergomi 

27 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 334.
28 Előléptették, hogy eltávolítsák.
29 Lásd: Tඬඍඁ 87.
30 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 317.
31 PMI, 5/1951, Zágon József Péterffy Gedeonnak, Innsbruck, 1951. febr. 26. 
32 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 316.
33 Tomek Vince 1947-től élt Rómában mint a piarista rend generálisa. Kගඅආගඇ Peregrin OFM, 

Mindszenty, Tomek, Barankovics. Arcvonások és fordulópontok a keleti politika világában (Bu-
dapest, SZIT, 2020) 13–16.

34 Öt világrész magyarsága ünnepli Szent István napját, in Bizottmány Közlöny (1950. aug.–szept.) 
14–15/15; OMKM–MNB, 6.2.

35 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 321.
36 A beszéd megtalálható: Zágon-Magániratok, I.1; lásd hozzá: Nඣආൾඍඁ László, Zágon József két 

köszöntője a Pápai Magyar Intézetben, in Magyar Sion (2022) 2/288–289.
37 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 318.
38 Nඣආൾඍඁ, A Magyar Nemzeti… 57.
39 OMKM–MNB, 2.3.450, Hlatky Endre Gácsér Imrének, 1951. aug.17. Az Amerika Hangját 

1942-től az Egyesült Államok kormánya hozta létre. Adásideje naponta két–két és fél óra volt. 
Nൺ඀ඒ 21.

40 OMKM–MNB, 2.1.109, Hlatky Endre levele Bárány Magdának, Róma, 1951. szept. 7. 



42

♦ ♦ ♦   Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ

főegyházmegyés pap volt a titkára,41 majd 1953 közepétől Kada Lajos, mi-
után menekültügyi előadói beosztása megszűnt.42 

Rඬආൺ, Vංൺ ൽൾඅඅൺ Cඈඇർංඅංൺඓංඈඇൾ 44.

Az MNB római irodájának életében az 1951. év kiemelkedő eseménye Var-
ga Bélának, az MNB elnökének európai körútja során tett római látogatá-
sa volt június 24. és július 4. között.43 A program egyik fontos és jelképes 
eseménye volt a Priscilla-katakombában mondott ezüstmiséje június 27-én 
délelőtt,44 mely után – a Varga Béla körútja az üldözött magyarságért cím-
mel megjelent tudósítás szerint – elsőként Zágon József köszöntötte, majd 
Apor Gábor, végül Tomek Vince.45 A köszöntések protokollsorrendje árul-
kodik arról, hogy Zágon lett a római magyar emigráció elsőszámú vezető-
je, megelőzve még a volt szentszéki követet, az MNB római képviselőjét is. 
Varga Béla a több mint egyhetes látogatás alatt előadást tartott a magyar 
kolóniának, és számos magyar egyházi személyt keresett fel. Zágon 1951. 
június 28-án délelőtt Rómán kívüli kirándulásra kísérte el. Az MNB elnöke 
1951. július 2-án többek között találkozott Mons. Gennaro Verolinóval, aki 
a II. világháború alatt Angelo Rotta munkatársa (uditore) volt a budapesti 

41 Csertő Sándor esztergomi főegyházmegyés pap, 1948-ban emigrált. Életrajza: Nඣආൾඍඁ László 
Imre, A római Szent István Alapítvány 50 éve (Budapest, SZIT, 2015) 34–35.

42 OMKM–MNB, 2.3.336, Hlatky Endre Tarnóczy Ádámnak, Róma, 1953. jún. 8. 
43 OMKM–MNB, 4.10.28, Varga Béla elnök úr római tartózkodásának programja. 
44 A meghívandók névsora, egyháziakat és világiakat sorol fel, Zágon és Mester neve nem szerepel 

rajta: OMKM–MNB, 4.10.26.
45 OMKM–MNB, 4.10.27, Amerikai Magyar Népszava.



43

Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája   ♦ ♦ ♦

nunciatúrán.46 A kommunista vezetésű Római Magyar Akadémia épületében 
lévő PMI meglátogatása nem szerepelt a programban, feltehetően azért, mert 
Péterffy Gedeon, a PMI vezetője ekkor ideiglenesen – három hónapig – az 
Egyesült Államokban tartózkodott.47 Az ideiglenes tartózkodásból végleges 
kivándorlás lett, Péterffy Gedeon az Egyesült Államokban maradt, és Vajda 
Ferenc is követte oda.48 Kivándorlásukhoz más okok mellett hozzájárulhat-
tak a megváltozott római erőviszonyok is.49 Távozásuk után Zágon apostoli 
vizitátorként lett a PMI adminisztrátora, aminek a vezetésével ideiglenesen 
az egri főegyházmegyés Mester Istvánt bízta meg, aki ekkor civil jogot tanult 
a Pápai Lateráni Egyetemen.50 A római magyar közösség lelkipásztori ellá-
tását Tóth Giulio győri egyházmegyés pap vette át, aki elődjéhez hasonlóan 
a PMI-ben lakott,51 és 1951 nyarán rövid ideig az MNB római irodájának 
menekültügyi előadói tisztét (referens) is betöltötte.52

A római magyar emigráció nagy vállalkozása volt az Anonymus Kiadó 
életre hívása 1951 közepén, amelynek igazgatója szintén Zágon József lett.53 
Az alapítók között volt Apor Gábor báró és Hlatky Endre is. A kiadó szintén 
a Via della Conciliazione 44. szám alatt kezdte meg működését. Hlatkynak 
a kiadó ügyében írt levelei az MNB római irodájának levéltárában kerültek 
archiválásra.54 Úgy tűnik, a két szervezet ügyei nála némiképp egybemo-
sódtak. A különböző, azonos székhellyel rendelkező emigrációs szervezetek 
működése közötti átjárhatóságra enged következtetni az is, hogy Bárányné, 
aki az MNB-től tiszteletdíjat kapott, az A. C. in Exteris kiadásában megjele-
nő Katolikus Szemle adminisztrációját is intézte.55 

46 Budapesti diplomata szolgálata: Nൺඉඈඅൾඍൺඇඈ, Matteo Luigi, Budapest igazai. A Soá és a vati-
káni diplomaták (Budapest, SZIT, 2014).

47 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 329 és itt a 126-os jegyzet.
48 Élet (1951. nov. 22.) 2. Amerikai működésük: Dඎൽගඌ Róbert Gyula, Magyar katolikus papok 

Észak-Amerikában (Budapest, Magyar Egyháztörténeti Enciklopédia Munkaközösség – Histo-
ria Ecclesiastica Hungarica, 2020) 308 (Péterffy), 394 (Vajda).

49 Kivándorlásukról lásd: Cඌඈඋൻൺ László, A római magyar követ jelenti… A magyar–olasz kap-
csolatok története 1945–1956 (kézirat, Budapest, 2010) 36 és itt a 193. jegyzet, http://real-d.
mtak.hu/538/4/dc_252_11_doktori_mu.pdf (2023.12.01.).

50 Zágon önmagát kérte adminisztrátornak a PMI-be Péterffy távozása után, a PMI-ben volt szo-
bája. PMI, 24/1951, Mester István levele Péterffy Gedeonnak, Róma, 1951. okt. 25. Mester élet-
rajza: Nඣආൾඍඁ László Imre, Magyar egyházi hírek 1975–1984, ahogy Mester István látta Rómá-
ból (Budapest, Magyar Egyháztörténeti Enciklopédia Munkaközösség – Historia Ecclesiastica 
Hungarica, 2024) 11–18.

51 Híradás: Élet (1951. jún. 20.–júl. 6.). Tóth Giulio életrajza: Nඣආൾඍඁ, A római Szent István Ala-
pítvány… 48.

52 OMKM–MNB, 4.6.10, Hlatky Endre Közi-Horváth Józsefnek, Róma, 1951. aug. 17. 
53 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról … 26–28.
54 Az Anonymus kiadó ügyei: OMKM–MNB, 2.130–136; 2.6.21–29.
55 OMKM–MNB, 2.3.450, Hlatky Endre Gácsér Imrének, Róma, 1951. aug. 17. 



44

♦ ♦ ♦   Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ

Az 1951. év vége felé még két jeles esemény történt. Novemberben ben-
sőséges ünnepre került sor. Apor Gábor a PMI-ben vette át a Habsburg Ottó 
által adományozott aranygyapjas rendet, amelyet Zágon József adott át.56 A 
következő hónapban, 1951 decemberében újabb fontos ünnepre került sor, 
szintén a PMI-ben. XII. Piusz pápa az 1950. évi szentév során végzett szol-
gálatukért több magyar személyiségnek adományozott érdemkeresztet.57 
Aranykeresztet kapott Mindszenty József bíboros, ezüstkeresztet többek kö-
zött Apor Gábor és Zágon József. A kitüntetéseket Mons. Magyary Gyula 
pápai kamarás, a Propaganda Fide tanára adta át, aki maga is kapott ezüstke-
resztet és emlékérmet.58 A szentévet előkészítő bizottságban ugyanis ő kép-
viselte a magyar egyházat.

Az 1950. évi szentév ezüstkeresztje

56 OMKM–MNB, 2.3.300, Hlatky Endre Jakabowits Lászlónak, Róma,1952. jan. 5. 
57 A pápa kitüntette Mindszenty József bíborost, in Hungaria (1952. máj. 23.) 3. Az érdemkereszt 

adományozása és rajza megjelent a Vatikán félhivatalos lapjában: Una croce di benemerenza e 
una medaglia commemorativa dell’Anno Santo, in L’Osservatore Romano (1951. dec. 24–25.) 2.

58 Fൾඃඣඋൽඒ 234. Magyary Gyula nevére kiállított okirat és az érdemkereszt megtalálható a Prímá-
si Levéltárban: Mons. Magyary Gyula hagyatéka, 3. doboz, Ezüstkereszt kitüntetés, Vatikán, 
1951.12. és 8. doboz, 4. 1950, Jubileumi év kitüntetés I., valamint az emlékérem: 8. doboz, 5. 
1950, Jubileumi kitüntetés II.



45

Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája   ♦ ♦ ♦

A jeles ünnepi eseményekről szóló információk mellett az MNB római 
irodájának levéltára fényt derít Hlatky Endre irodavezető és az apostoli vi-
zitátor kapcsolatára is. 1955. október 11-én a Szent Kallixtusz-katakombá-
ban tartotta Radics János győri egyházmegyés pap az újmiséjét,59 amelyen 
Zágon József volt a szónok.60 A szentbeszédről Hlatky azt írta Péterffy Ge-
deonnak, hogy ez alkalommal jól beszélt.61 Ebből következtetni lehet arra, 
hogy Zágon beszédeiről általában negatív véleménye volt. A következő év-
ben, 1956. október 11-én az ugyancsak győri egyházmegyés Balogh Vince 
germanikus újmiséjén beszélt Zágon a Liguori Szent Alfonz-templomban,62 
amiről Hlatky ismét elismerően írt.63 Ez arra utal, hogy Hlatky nem volt tel-
jesen elfogult Zágonnal szemben, képes volt elismerően is nyilatkozni róla. 
Amikor Pálinkás László,64 a firenzei magyar lektor magyar vonatkozású 
nyugat-európai kiadványok összegyűjtését kezdeményezte, Hlatky meg-
küldte neki a Kirche in Not segélyszervezet egyik kiadványát a vasfüggöny 
mögötti egyházakról, és tárgyilagosan hívta fel a figyelmét arra, hogy a 
magyar helyzetről a cikket Zágon József apostoli vizitátor írta.65 Hlatky 
Endre azonban, akinek át kellett engednie az irodáját Zágonnak nem sokkal 
Rómába települése után, nem nézte jó szemmel működését. Ismerőseivel 
folytatott levelezésében éles kritikával illette, valamint levelezőpartnereitől 
híreket gyűjtött róla. Balla Pálnak, az Új Magyar Út újságírójának a követ-
kezőt írta:66 „Z. [ti. Zágon József] használhatatlan, a kooperációra teljesen 

59 Életrajza: Radics János (saját közlés), in Magyar Katolikus Lexikon XI (Budapest, SZIT, 2006) 
410. A németországi Straubingban hunyt el 2020. jan. 7-én. Ismertető. Külföldi magyar kato-
likus lelkipásztori szolgálat 25. (szerk. Cserháti Ferenc; Budapest, Magyar Katolikus Püspöki 
Konferencia Külföldi Magyar Lelkipásztori Szolgálat, 2021) 15.

60 A beszéd megtalálható: Zágon-Magániratok, I.16; lásd hozzá: Nඣආൾඍඁ, Zágon József két kö-
szöntője… 287.

61 OMKM–MNB, 4.3.1.40, Hlatky Endre levele Péterffy Gedeonnak, Róma, 1955. okt. 26. 
62 Balogh Vince 1961-től Linzben működött, a menekültek egyházmegyei főlelkésze, majd 1984–

1990 között Ausztriában az idegen ajkú hívek nemzeti direktora. Életrajza: Dංඬඌ István, Lelki-
pásztoraink. 1945–2010 között elhunyt egyházmegyés és szerzetes papjaink (Budapest, SZIT, 
2015) 36. Ausztriai működéséről a Miklósházynál szereplő adatok kissé eltérnek a Diós István 
által közöltektől, vö. Mං඄අඬඌඁගඓඒ 150–154.

63 OMKM–MNB, 2.9.306, Hlatky Endre Schell Péternek, Róma, 1956. okt. 12.
64 Életrajzai: Tඬඍඁ László, Pálinkás László 1910–1974, in Katolikus Szemle 26 (1974) 2–3/237–239; 

Bඈ඀ඒൺඒ, Thomas von, László Pálinkás 1910–1974, in Ungarn–Jahrbuch Zeitschrift für d ie Kun-
de Ungarns und verwandte Gebiete 8 (1976) 300–301, https://epa.oszk.hu/01500/01536/00007/
pdf/UJ_1976_300-301.pdf (2025.10.22.); Nൺ඀ඒ 766; Bඈ඀ඒൺං Tamás – Vංർඓංගඇ János, Pálinkás 
László, in Magyar Katolikus Lexikon X (Budapest, SZIT, 2005) 466; https://www.arcanum.com/
hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-eletrajzi-lexikon-7428D/p-77238/palinkas-lasz-
lo-77296/ (2023.11.09.).

65 OMKM–MNB, 2.3.412, Hlatky Endre Pálinkás Lászlónak, Róma, 1953. okt. 8. 
66 OMKM–MNB, 2.1.64, Haltky Endre Balla Pálnak, Róma, 1953. márc. 8. Balla Pál közíró, Ka-

nadában, majd az Egyesült Államokban élt. Nൺ඀ඒ 56.



46

♦ ♦ ♦   Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ

alkalmatlan. Valami mentális hibának kell fennforogni. Sajnálattal azt kell 
megállapítanom, hogy a jelen helyzetben nincs jobb és így kénytelen az em-
ber tűrni.” Tarnóczy Ádámnak, az Amerikai Katolikus Liga ügyvezető tit-
kárának pedig arról számolt be,67 hogy nem sikerült Kada Lajostól, Zágon 
titkárától megkapni a papi névsort, amiről nem kis szarkazmussal így írt:68 
„Ebből láthatod, hogy milyen nemes magaslaton van az együttműködés a 
papsággal, – illetve Zágon irodájával.”

Hlatky ellenszenve Zágon iránt tetten érhető az MNB római irodájának 
levelezésében. 1952-ben például Barankovics Istvánnak írt jelentésében nem 
tett róla említést, azt írta, hogy a PMI élén Mester István áll.69 1953 elején a 
Rómában élő jelentős magyarok névsorában Zágon nevét nem tüntette fel.70 
Apor Gábornak, a Párizsban élő Aday János kérdőívére adandó válaszához71 
1953 végén készített fogalmazványában diplomatikusan, de a sorok között 
Zágon iránti kritikával, a következőket írta: 

Egy ideig Rómában jelent meg a mintegy esztendeje megszűnt Élet című 
kéthetente kiadott újság, mely bár hitbuzgalmi célra indult, de hamaro-
san általános jellegű és mindennel foglalkozó, mindent agyonbíráló és 
mindenbe éket verő sajtótermék lett, mire beszüntetését határozta el a 
fenntartó magyar egyházi elöljáró.72

Ez az egyházi elöljáró Zágon volt, aki vizitátori kinevezését követően indítot-
ta el a lapot 1950 decemberében.73 Apor ennél még diplomatikusabb volt, és 
Adaynak küldött válaszából Hlatkynak ezt a megjegyzését teljesen kihagy-
ta.74 Végezetül még szólni kell a Korvin Mátyás Társaságról és a Corvina 
folyóiratról, amelyeket Pálinkás László az MNB római irodájának közre-
működésével indított el.75 Pálinkás a társaság toborzása során Hlatkytól azt 
kérte, értesítse a római magyar papokat arról, hogy felkérést fognak kapni a 
belépésre.76 Hlatky a Rómában élő magyar papoknak körlevelet küldött, ame-

67 Tදඋද඄ István, Katolikus magyarok Észak-Amerikában (Youngstown, Ohio, Katolikus Magya-
rok Vasárnapja, 1978) 461–464.

68 OMKM–MNB, 2.3.336, Hlatky Endre Tarnóczy Ádámnak, Róma, 1953. jún. 8. 
69 OMKM–MNB, 2.1.83, Hlatky Endre Barankovics Istvánnak, Róma, 1953. márc. 16.
70 OMKM–MNB, 2.4.467, Hlatky Endre által készített névsor, 
71 Nඣආൾඍඁ László Imre, Pillanatfelvétel 1953-ban az Olaszországban élő magyarokról. Apor 

Gábor báró feljegyzése, in ArchívNet (2024) 1. sz., https://www.archivnet.hu/pillanatfelve-
tel-1953-ban-az-olaszorszagban-elo-magyarokrol-apor-gabor-baro-feljegyzese (2024.03.13.). 

72 OMKM–MNB, 2.1.3. 
73 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról … 318.
74 OMKM–MNB, 2.1.2.
75 Történetét lásd: Nඣආൾඍඁ László Imre, A Korvin Mátyás Társaság és a „Corvina” története 

1951–1955. Pálinkás László emlékére, halálának ötvenedik évfordulója alkalmából, in Magyar 
Egyháztörténeti Vázlatok (2024) 3–4/56–81.

76 OMKM–MNB, 2.3.375, Pálinkás László Hlatky Endrének, Firenze, 1952. márc. 10. 



47

Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája   ♦ ♦ ♦

lyen azonban Zágon neve nem szerepelt.77 Ennek ellenére a társaság alakuló 
gyűlésén 1952. március 29-én Zágon Józsefet is megválasztották a társaság 
tagjává.78

Aඓ ൺඉඈඌඍඈඅං ඏංඓංඍගඍඈඋ ඣඌ ൺඓ Aർඍංඈ Cൺඍඁඈඅංർൺ ංඇ Eඑඍൾඋංඌ

Hlatky Endre kritikus hangvételének hátterében elsősorban az A. C. in Exte-
ris vezetőségében történt változás állhatott.

A szervezet, amelynek megalapítása óta, amint arra már utaltunk, két 
megválasztott vezetője Apor Gábor és Hlatky Endre voltak, Zágon Rómába 
költözése után, 1951. május 15–17. között tartotta éves ülését.79 Ezen meg-
választották az új tisztikart. Az elnök maradt Apor Gábor, Hlatky Endre 
mellé két új főtitkárt választottak Horváth Elek és Horányi Tibor személyé-
ben.80 Az A. C. in Exteris központi egyházi tanácsadója ekkor Mihalovics 
Zsigmond volt, aki 1948. június 24-én hagyta el Magyarországot, Rómá-
ban részt vett az A. C. in Exteris alapításában, majd 1950. május 13-án 
kivándorolt az Egyesült Államokba.81 Ezért megválasztották állandó római 
helyettesét, Dám Ince ferencest.82 A választást Zágon apostoli vizitátorként 
hagyta jóvá, ami jelzi, megtette az első lépéseket, hogy a szervezetet irá-
nyítása alá vonja. 

Zágon apostoli vizitátorként szervezte meg a magyarok részvételét a Bar-
celonában 1952. május 27. és június 1. között tartott Nemzetközi Eucharisz-
tikus Kongresszuson, amiről már korábban részletesen írtunk.83 Ezen részt 
vett az A. C. in Exteris két vezető személyisége, az elnök Apor Gábor, akinek 
részvételét Zágon elsőként jelentette a barcelonai szervezőknek, és a lassan 
formálódó magyar delegáció tagja lett Hlatky Endre is mint az A. C. in Ex-
teris főtitkára.84 
77 OMKM–MNB, 2.3.377, Hlatky Endre körlevele, Róma, 1952. márc. 15. A címzettek felsorolása 

kézírással szerepel: Tomek Vince, Sigmund Raymund, Fűz Balázs, Dám Ince, Márton Hugó, 
Alszeghy Zoltán, Békés Gellért.

78 Nඣආൾඍඁ, A Korvin… 63–64.
79 Rómában ülésezett a Külföldi Magyar AC. Angelo Rotta pápai nuncius is megjelent a zárógyű-

lésen, in Élet (1951. jún. 10–20.) 4.
80 Rövid ideig töltötte be a főtitkári posztot, mert 1951-ben kivándorolt az Egyesült Államokba.
81 Emigrálásának története és kapcsolata Rómában XII. Piusz pápával: Sඈආඈඋඃൺං Ádám, Mihalo-

vics Zsigmond beadványai XII. Piusz pápához I, in ArchívNet (2022) 4. sz., https://www.archiv-
net.hu/mihalovics-zsigmond-beadvanyai-xii-piusz-papahoz-i-resz (2022.10.20.); kivándorlása: 
Római Magyar Kurír (1950. máj. 15.) 9; életrajzi adatai: Dඎൽගඌ 267.

82 Dám Ince 1950-ben emigrált, Görögországon keresztül jutott ki Rómába. 1955-ben kivándorolt 
az Egyesült Államokba. Életrajza: Dඎൽගඌ 76.

83 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 326–328.
84 A magyar delegációról készült csoportkép: Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 395 és ott 20. kép.



48

♦ ♦ ♦   Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ

Az A. C. in Exteris 1952 decemberében tartott közgyűlése hozott lényeges 
változást a szervezet vezetésében.85 Az Élet c. lapban megjelent tudósítás 
szerint Apor Gábort, Mihalovics Zsigmondot és Haltky Endrét az alapítás 
és vezetés körül szerzett érdemeik elismeréseként védnökökké választották, 
a főtitkár Tóth László professzor lett, az egyházi tanácsadó pedig Dám Ince 
ferences. A választásról Hlatky Endre a gyűlést követően egyik levelében 
másképpen számolt be:86

Hogy az A. C-t miért hagytam ott, könnyű a válasz: elég volt! Politizáló 
és pénzéhes emberek között nem érzem jól magam, de a lemondásomat 
nem erre hivatkozva jelentettem be, hanem tavalyi szélütésem kapcsán. 
[…] Apor követ úr szintén lemondott, sőt védnökké történt választást 
sem fogadta el. Arra hivatkozott, hogy a múlt közgyűlésen is csak a leg-
közelebbig vállalta. Ez tény is. De azt hiszem más atmoszférák mellett 
továbbra is vállalta volna. 

Egy másik levelében pedig egyenesen arról írt, hogy Apor Zágon miatt mon-
dott le.87 Lemondásának híre ténylegesen megjelent a Hungariában,88 és 
arról ő maga is tájékoztatta Borbély István jezsuita atyát:89 „Most volt az 
A. C. közgyűlésünk, melyen az elnökségről lemondtam, hiszen előre is egy 
évre vállaltam e tisztséget. […] hozzáteszem, sok kellemetlen dolog közelről 
szemlélésétől kimélődtél [sic!] meg azáltal, hogy nem vagy itt.”

Az MNB római irodájának levéltárában a jelentős személyek levelei kö-
zött van egy gyűjtemény Apor Gábortól is, de ezekben Apor csak egy dátum 
nélküli írásában tesz említést Zágonról, amelyben Tóth Giuliót kéri, hogy 
adjon át neki egy levelet. A hallgatás Zágonról talán a személyére vonatkozó 
véleményének diplomatikus kifejezése. Az MNB római irodájának megszű-
nését követő évek eseményei kapcsolatuk pozitív alakulására engednek kö-
vetkeztetni. Apor Gábor 1958-ban részt vett azon az ebéden, amelyet a PMI 
új márványoltárának megáldása után tartottak. Zágon köszöntőjében elisme-
rően szólt arról, hogy Apor tanúja volt a PMI sok évtizedes küzdelmének.90 
A Zágon által 1965-ben létrehozott Szent István Alapítványban Apor alapí-
tó tag lett. Temetését azonban 1969-ben a Tizenkét Apostol bazilikájában 
mégsem Zágon végezte az alapítvány elnökeként, hanem Tomek Vince, volt 
piarista generális.91

85 A Külföldi Magyar Actio Catholica Közgyűlése Rómában, in Élet (1952. dec. 25.) 2. 
86 OMKM–MNB, 2.5.600, Hlaty Endre Pálinkás Lászlónak, Róma, 1952. dec. 28.
87 OMKM–MNB, 2.1.64, Haltky Endre Balla Pálnak, Róma, 1953. márc. 8.
88 Apor Gábor lemondott az A. C. elnökségről, in Hungaria (1953. febr. 20.) 2.
89 OMKM–MNB, 2.1.119, Apor Gábor Borbély Istvánnak, Róma, 1952. dec. 16.
90 A beszéd megtalálható: Zágon-Magániratok, I.5; közzétéve: Nඣආൾඍඁ, Zágon József két köszön-

tője… 298–299.
91 Altorjai Báró Apor Gábor, in Életünk (1969) 5/6.



49

Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája   ♦ ♦ ♦

Visszatérve az A. C. in Exteris történetére, az 1952. decemberi gyűlés 
Zágon vizitátori működésének utolsó hivatalos eseményei közé tartozott. 
Zárszavában elbúcsúzott, mert az Exsul Familia apostoli konstitúció rendel-
kezése értelmében vizitátori beosztása 1952 végén megszűnt.92 XII. Piusz 
pápa 1953. február 24-én a PMI régensévé nevezte ki.93 Zágon és Hlatky kap-
csolata évek múlva sem változhatott, amit jelez, hogy utóbbi nagy megköny-
nyebbüléssel írt arról, hogy Zágon a Via della Conciliazionéről 1954 végén 
beköltözött az intézetbe.94 A menekültekkel kapcsolatban pedig a Vatikán 
politikáját – azaz az Exsul Famila apostoli konstitúciót – és Zágon helyzetét 
Hlatky így értékelte 1955-ben Máriaffy Lajos volt földbirtokosnak, az Unio 
csoport vezetőjének írt levelében: 

A Vatikán legtöbbször olyan dolgokat harangoz be és forszíroz, amik az 
életben meg sem kezdődnek. Pl. az egész menekültügy lelki gondozásá-
ról szóló enciklikája […] Zágon azt gondolta, hogy ő lesz […] nemzeti 
direktor, de bizony se ő, se más nem lett. Ő most olaszországi főlelkész. 
A vizitátori beosztásából jó összeköttetései maradtak s így a többi főlel-
kész primus inter paresnek95 ismeri el.96

Zágon összeköttetéseit Hlatky is megpróbálta igénybe venni. 1957. április 
19-i keltezéssel levelet kapott Cagliariból, Stehlo (vagy Sztehlo) Zoltántól, 
akit régebbről ismert.97 Stehlo gyerekkori barátjával, Franciscy Györggyel 
együtt menekült a forradalom után Kanadába, ahol együtt is laktak. Bu-
dapesten, a forradalom napjaiban 8 mm-es filmet készítettek a levelükben 
írtak szerint Mindszenty bíboros kiszabadításáról és az Úri utcai palotánál 
adott első áldásáról.98 Nem túl fényes menekült helyzetükben a film értéke-

92 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 331.
93 PMI, 74/1953.
94 OMKM–MNB, 4.4.36, Hlatky Endre Horányi Tibornak, Róma, 1954. dec. 9. Korábban azt feltéte-

leztük, hogy régensi kinevezését követően már 1953-ban beköltözött. Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 270.
95 Első az egyenlők között.
96 OMKM–MNB, 2.7.452, Hlatky Endre Máriaffy Lajosnak, Róma, 1955. máj. 10.; Bඈඋൻගඇൽං 52 

és 166.
97 OMKM–MNB, 3.2.269, Sztehlo Zoltán Hlatky Endrének, Cagliari, 1957. ápr. 19. Sztehlo Zol-

tán díjugrató az 1968. évi nyári olimpián indult kanadai színekben. Egyéniben kiesett, csa-
patával hetedik helyen végzett, https://hu.wikipedia.org/wiki/Kanada_az_1968._%C3%A9vi_
ny%C3%A1ri_olimpiai_ j%C3%A1t%C3%A9kokon (2024.03.13.).

98 Mindszentynek az Úri utcai prímási palota udvarán 1956. nov. 1-jén napközben felvett, majd 
este a rádióban elhangzott nyilatkozatáról filmfelvétel elérhető az interneten, azon áldást 
nem ad. https://www.youtube.com/watch?v=XkkbOx3lw2I&ab_channel=GeneralForgeron 
(2024.03.13.). Ismereteink szerint kiszabadításáról filmfelvétel nem készült. 1956-os megnyi-
latkozásairól lásd: Sඈඬඌ-Vං඄ඍඈඋ Attila, Mindszenty József a forradalom idején, in A katoli-
kus egyház 1956-ban (szerk. Rosdy Pál; Budapest, Új Ember, 2006) 129–139; részletesebben: 
Bൺඅඈ඀ඁ Margit, Mindszenty József (1892–1975) I–II (Budapest, MTA, Bölcsészettudományi 
Kutatóközpont, 2015) 1014–1022.



50

♦ ♦ ♦   Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ

sítéséből szerettek volna némi bevételhez jutni. Stehlo arra kérte Hlatkyt, 
hogy a katolikus témájú film értékesítésében segítsen nekik. Hlatky Endre 
1957. május 7-én az alábbi megszólítással fordult ez ügyben Zágon József-
hez:99 „Tisztelt Barátom!” A Zágon iratai között fennmaradt levelet Hlatky 
saját kézzel úgy írta alá: „öreg barátod”, az Olaszországi Magyar Katolikus 
Misszió (OMKM) levéltárába letett példányra csak kézjegyét írta rá. Zágon 
1957. május 13-án válaszolt, Hlatkyt „Kedves Bandi Bácsi” megszólítás-
sal illetve. „Az államtitkárság magyar referense – írta válaszában – […] 
bár érdeklődéssel vette a hírt, kilátástalannak tartja, hogy a Vatikán erre a 
célra pénzt áldozzon.” Feltehetően ebben az ügyben leveleztek egymással 
utoljára, mert Hlatky nemsokára, július 11-én elhunyt. Hlatky egyébként 
Zágon válaszának megérkezése előtt azt javasolta Stehlónak, hogy a film 
értékesítésével forduljanak a Magyar Katolikus Ligához.100 Jelezte neki, 
hogy várja Zágon válaszát, akiről az a véleménye, hogy „ő olyan típus, 
kinek nagy az üzleti érzéke”. Ebben a megjegyzésében visszacseng, amit 
az A. C. in Exterisnél betöltött főtitkári beosztásáról való lemondásával 
kapcsolatban Pálinkás Lászlónak írt: pénzéhes emberek között nem érzi 
jól magát.101 Nem kétséges tehát, hogy ezt Zágonra értette. Zágon iratha-
gyatékában fennmaradt néhány levélváltásuk hangvétele azonban arra en-
ged következtetni, hogy igyekeztek segíteni egymásnak tiszteletben tartva 
egymás illetékességi területét. Zágon gyűjteményében Hlatky Endrével 
folytatott levelezésének utolsó darabja Hlatky Károly, Hlatky Endre fiának 
kézzel írt levele Montreálból, amelyben ezt írja:102 „Mindenekelőtt hálásan 
köszönöm, hogy apám gyászmiséjének szomorú szolgálatát vállalta. Tu-
dom, hogy barátja volt apámnak s azokban az órákban egyformán bánkód-
tunk mindketten. S ezért azt is tudom, hogy a miseáldozat több kegyelmet 
eszközöl ki a meghalt léleknek.”

99 OMKM–MNB, 3.2.270, Hlatky Endre Zágon Józsefnek, Róma, 1957. máj. 7. A kérelmező nevét 
ebben a levélben „S”-el írta. A levél és az arra adott válasz megtalálható Zágon irathagyatéká-
ban is: SZIA–Zágon, 11.3, Levelezés Hlatky Endrével, 1955. nov. 7. – 1957. máj. 13. (8 lap). 

100 OMKM–MNB, 3.2.271, Hlatky Endre S(z)tehlo Zoltánnak, Róma, 1957. máj. 8. A film további 
sorsa eddig ismeretlen, az ’56-os dokumentumfilmek között nem történik róla említés. Eදඋඌං 
László, Dokumentumfilmek ’56 (1988–2003), in Országos Széchényi Könyvtár 1956-os Inté-
zet és Oral History Archívum, http://www.rev.hu/ords/f?p=600:2:::::P2_PAGE_URI:tanulma-
nyok/1956/dokfilm (2024.10.28.).

101 OMKM–MNB, 2.5.600, Hlaty Endre Pálinkás Lászlónak, Róma, 1952. dec. 28.
102 SZIA–Zágon, 11,3, Hlatky Károly Zágon Józsefnek, Montreal, 1957. aug. 31.



51

Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája   ♦ ♦ ♦

Hlatky 1955-ben Nyisztor Zoltánnak103 azt írta, hogy „Zágon Józsi geszti-
ója [ti. vezetése] nem talált kellő megértésre az A. C.-ben”,104 aminek azt lett 
az eredménye, hogy a szervezet tevékenysége kizárólag a Katolikus Szemle 
kiadására korlátozódott.105 Ennek okát abban láthatta, hogy szerinte Zágon 
semmit sem fejezett be, amihez hozzákezdett, minden félbemaradt.106 Ez rö-
vid távon sem tűnik igaznak, de hosszú távon biztosan nem az. Elég talán 
két dologra utalni ezzel kapcsolatban. Vizitátorként kezdeményezte a nyuga-
ti magyar papság kartotékrendszerének összeállítását. Eddig nem akadtunk 
nyomára annak, hogy ez vizitátori működése alatt elkészült volna, viszont 
hagyatékában fellelhető az 1964–1971 között készített kartotékrendszere, 
amelyben több mint 800 magyar pap és szerzetes kartonját gyűjtötte össze.107 
A nándorfehérvári győzelem 500. évfordulójára készülve 1953-ban megfo-
galmazódott egy római magyar ház felépítésének terve.108 1956-ra nem való-
sult meg, de amikor ténylegesen szükség lett rá, mert 1964-ben az emigráns 
magyar papi csoportnak el kellett hagynia a PMI-t, 1965-ben létrehozta a 
Szent István Alapítványt, amely 1967-re felépítette a Szent István Házat, ami 
életének nagy műve lett.

Öඌඌඓൾൿඈ඀අൺඅගඌ

Az MNB római irodájának levéltára sok értékes részlettel egészíti ki Zágon 
József eddig ismert életrajzát, olyanokkal, amelyek más forrásokból ismeret-
lenek voltak, elsősorban az 1950–1951. évi római eseményekről, továbbá ár-
nyaltabbá teszi a róla megrajzolt képet. Vizitátori működését a háború utáni 
emigráció sokrétű szövetében kellett végeznie, amelynek egyik jellemzője 
– amit alaposan bemutat Borbándi – a negyvenötös és a negyvenhetes emig-
ráció közötti különbség. Ezt a következtetést támasztja alá Somssich Lász-
ló gróf alábbi véleménye, aki Olaszországon keresztül emigrált az Egyesült 
Államokba:109 „A keresztény politikusoknak […] két táborában ma, legalább 
is úgy látszik – a nézeteltérések áthidalhatatlanoknak látszanak. Zágon és a 

103 Nyisztor Zoltán pap, író (1894–1979) 1946-tól 1954-ig Rómában élt, majd Venezuelában. Élet-
rajza: Aൽඋංගඇඒං Gábor – Cඌං඄ඒ Balázs, Nyisztor Zoltán (Dissertationes Hungaricae ex Historia 
Ecclesiae XVII) (Budapest, Argumentum, 2005).

104 OMKM–MNB, 2.7.303, Hlatky Endre Nyisztor Zoltánnak, Róma, 1955. dec. 12.
105 A Katolikus Szemle 1949. jún. 1-jén jelent meg. Kiadásának történetét lásd: Nඣආൾඍඁ: Magya-

rokról… 20–22.
106 OMKM–MNB, 2.1.19, Hlatky Endre Balla Pálnak, Róma, 1953. febr. 23. 
107 Nඣආൾඍඁ, Esztergomi főegyházmegyés… 75–98.
108 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 282–289. 
109 OMKM–MNB, 2.5.678, Somssich László Hlatky Endrének, NewYork, 1953. márc. 28. 



52

♦ ♦ ♦   Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ

körülötte álló fiatal és tapasztalatlan papoknak a magatartása ennek a követ-
kezménye.” 

Zágon örült vizitátori beosztása megszűnésének, mert küzdelme a nyu-
gati magyar emigráns papsággal kimerítette, amint azt korábban bemu-
tattuk.110 Ehhez az emigráció akkori állapotának összetett volta is hoz-
zájárulhatott, amit a személyére vonatkozó itt megemlített kritikák jól 
szemléltetnek.

110 Nඣආൾඍඁ, Magyarokról… 331–335.



53

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

♦ ♦ ♦    KISS-PETŐ APOR

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke 
nélkül”

A saint-pons-de-thomières-i bencés apátság elveszett 1533-as 
misekönyve nyomában

Bൾඏൾඓൾඍෛ අൾඏඣඅ

Tisztelendő Atyám!1

Megtiszteltetés számomra, hogy visszajuttathatom Önnek a saint-pons-i 
misszále rubrikáját, amelyet nekem elküldött. Semmi nincs a mi templo-
munkban, ami segíthetne megvilágítani, amit Ön kérdez. Mi mindenben 
a római rítust követjük, azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül, 
amelyből e misszále szerzője minden bizonnyal merített. Tegye meg ne-
kem azt a szívességet, hogy tisztázza: vajon ez a misszále kéziratos-e, 
illetve ez a rubrika mindjárt az elején szerepel-e a misszálénak. Van két 
példányunk egy 1535-ben [1533-ban]2 kinyomtatott saint-pons-i misszá-
léból, amelyben vannak bizonyos sajátosságok a kánon szertartásaiban, 
és a prefációk közt vannak többletek, amelyek nem tartoznak azok közé, 
amelyeket a római egyházban énekelnek, sem másutt, tudomásom sze-
rint. Megkértem egy barátomat, hogy készítsen róla jegyzeteket. Nem 
tudom, vajon készíti-e őket, és nem is tudom őket elkérni tőle, mert vi-
dékre utazott; az a személy, aki az Ön levelét kézbesíti, holnap el kell, 
hogy induljon.

1 A levél forrása: Bibliothèque nationale de France, Département des Manuscrits (a továbbiakban: 
BnF DdM), Français 22879, f. 179r–180r. Digitálisan elérhető itt: Usuarium – A Digital Library 
and Database for the Study of Latin Liturgical History in the Middle Ages and Early Modern 
Period, https://usuarium.elte.hu/book/7737/view (2025.09.25.). A levél francia nyelvű átiratának 
tisztázásáért külön köszönettel tartozom Denis Fontaine-nek, a perpignani Pyrénées-Orientales 
Megyei Levéltár (Archives départementales des Pyrénées-Orientales) munkatársának, a ma-
gyar fordításért dr. Földváry Miklós Istvánnak és Földváryné Nényei Sárának.

2 A misekönyv kiadási ideje valójában 1535 helyett 1533.

Mਁਇਙਁ਒ Sਉਏ਎ XIX (2025) 1–2/53–92.



54

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

Találni fog néhány jegyzetet, amelyet a püspök úr készített belőle, és 
másokat, amelyeket Gentil kanonok úr,3 akinek odaadtam, hogy olvassa 
el, de mindez nem különösebben sok. Örültem volna, ha De Vert úr4 
megismerkedhetett volna ezzel a misszáléval: ő bizonyára sok mindent 
megmagyarázott volna, akár ennek a rubrikának a szertartásairól is, 
amelyek közt néhány meglehetősen sajátos dolog akad.

Reméltük, tisztelendő Atyám, hogy részesülhetünk abban az öröm-
ben, hogy látjuk Önt Félines-ben, de értesültem, hogy pihenni vonult 
vissza. Ami a tavaszt vagy a következő nyarat illeti, Dumay úr,5 saint-
pons-i kanonok, az én jó barátom és a bencések lelkes barátja és magam 
is szeretnénk Önt meglátogatni, hogy meggyőzzük: viszonozza látogatá-
sunkat. Kérem, ne feledkezzék meg rólam imáiban, és legyen meggyő-
ződve megbecsülésemről, tisztelendő Atyám.

1716. november 9.

Az Ön legalázatosabb és legengedelmesebb szolgája, Duffours6 kanonok

A ൿඈඋඋගඌ ඣඌ ൺ ඌඓൾඋඓෛ

A párizsi Francia Nemzeti Könyvtár, azaz a Bibliothèque nationale de
France kéziratgyűjteményében (Département des Manuscrits) Français 
22879 jelzet alatt található egy több mint 600 oldalas jegyzetlapgyűjtemény, 
melyet eddig nem dolgoztak föl, és eredetéről, rendeltetéséről is keveset tu-
dott a tudomány. A több témát magukban foglaló, változatos jegyzeteket utó-
lag – minden bizonnyal a könyvtárba kerüléskor – egybekötötték. Előbb a kis 
méretű lapokat ragasztották egyenként egy-egy nagyobb papírcsíkhoz, majd 
az így kapott füzetet kemény táblával látták el. Szerzőjét a könyvtárban nem 
jelölték meg, mindössze a „Blancs Manteaux 12.” és „Mélanges historiques 
et ecclésiastiques”7 rövid címekkel látták el. A könyvtár digitális katalógusa 
a dokumentumot – fizikai paramétereinek és főbb tartalmi elemeinek leírása 

3 Jean-Baptiste Trottet-le-Gentil kanonok.
4 Claude de Vert bencés szerzetes, abbeville-i perjel, liturgista. 1708-ban halt meg. Réunion des 

musées nationaux et du Grand Palais, Images d’Art, https://art.rmngp.fr/fr/library/artworks/
claude-de-vert-1645-1708-vicaire-de-l-ordre-des-benedictins-prieur-de-saint-pierre-d-abbevil-
le (2025.09.25.).

5 Pierre-François Dumay kanonok.
6 Pierre-Fulcrand Duffours kanonok. A három kanonok nevének forrása: Sൺඁඎർ, Joseph, Archi-

ves de l’ancien évêché de Saint-Pons. Inventaire de 1746 1–2 (Montpellier, J. Lauriol, 1907).
7 BnF DdM, Français 22879.



55

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

mellett – 17. századi francia nyelvű egyház- és liturgiatörténeti kéziratként 
határozza meg,8 eredetéről többet nem árul el.

Aimé -Georges Martimort toulouse-i kanonok, a II. Vatikáni Zsinat 
(1962–1965) egyik liturgikus tanácsadója 1982-es tanulmányában, amely 
Languedoc tartománynak a Trienti Zsinat előtt íródott, illetve kiadott litur-
gikus könyveit listázza településenként, Saint-Pons-de-Thomières és Tou-
louse alatt említi a kéziratot.9 Az adatok innen Robert Amiet katalógusába 
is átkerültek.10 Martimort a kéziratot tanulmányában a „Papiers Martène” 
megnevezéssel látta el, tehát azt Edmond Martène-nek tulajdonította (róla a 
későbbiekben még lesz szó), azonban ez, amint látni fogjuk, mindössze saját 
feltételezése volt.

A jegyzetfüzet explicit módon nem hivatkozik egykori tulajdonosára, de 
személye a kézirat egészének áttekintésével kikövetkeztethető. Erre azért 
nyílik lehetőség, mert az író sok esetben régi leveleket hasznosított jegyzet-
lapként. Három levél alapján,11 melyeket ugyanannak a személynek címeztek, 
és jól kivehetőek rajtuk a postára adás miatti hajtogatás nyomai,12 valamint 
egy autográf irat13 – valószínűleg levélpiszkozat – alapján megállapítható, 
hogy a jegyzetek szerzője Ursin Durand francia maurinus bencés szerzetes, 
történész. Életének rövid áttekintése tanulságos mind a forrás, mind a törté-
nelmi korszak megértéséhez.

Ursin Durand 1682-ben született Tours-ban, és 1771-ben halt meg Párizs-
ban. Szerzetesi fogadalmát Marmoutier-ban tette le. 1709–1713 között a mau-
rinus kongregáció generális káptalanja és a francia klérusgyűlés (Assemblée 
du clergé) megbízásából Franciaországban és Belgiumban gyűjtőúton vett 
részt munkatársával, az egyházi régiségek legnagyobb korabeli kutatójával, 
Edmond Martène-nel, akivel bejárták Franciaország mintegy nyolcszáz apát-
ságát és száz székesegyházát, kiadatlan források után kutatva. A kutatóút 
célja az volt, hogy anyagot gyűjtsenek a 17. század közepén félbehagyott 
Gallia Christiana sorozat készülő új kiadásához. 1718-ban a két szerzetes 
hasonló célú forrásgyűjtő utat tett Németországba és Hollandiába. A fellelt 

8 Bibliothèque nationale de France. Rechercher dans le catalogue BnF Archives et manuscrits. 
https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc52313c (2025.09.25.).

9 Mൺඋඍංආඈඋඍ, Aimé-Georges, Répertoire des livres liturgiques du Languedoc, antérieurs au 
concile de Trente, in Liturgie et musique: IXe–XIVe s. (Cahiers de Fanjeaux 17) (szerk. Colloque 
de Fanjeaux; Toulouse, Privat, 1982) 70–71, 76.

10 Aආංൾඍ, Robert, Missels et bréviaires imprimés (supplement aux catalogues de Weale et (Bohatta). 
Propres des saintes (édition princeps) (Paris, Centre National de la Recherche Scientifique, 
1990) 92.

11 BnF DdM, Français 22879, f. 2r–2v, 22v, 88r–88v.
12 A levéltechnológia témájához lásd: Dൺආൻඋඈ඀ංඈ, Jana – Sආංඍඁ, Daniel Starza, Letterlocking. 

The hidden history of the letter (Cambridge – Massachusetts, MIT Press, 2024).
13 BnF DdM, Français 22879, f. 23v.



56

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

dokumentumok egy része a Gallia Christiana mellett Martin Bouquet Rerum 
Gallicarum et Francicarum scriptores című művében jelent meg, míg másik 
felüket saját maguk tették közzé, az első út esetében Thesaurus novus anec-
dotorum, a második út esetében pedig Veterum scriptorum et monumento-
rum historicorum, dogmaticorum et moralium amplissima collectio címmel 
1717-ben, illetve 1724–1733 között.

Két forrásgyűjtő útjuk történetét és tapasztalataikat is megjelentették 
Voyage littéraire de deux religieux bénédictins de la congrégation de Saint-
Maur címmel 1717-ben, majd 1724-ben.14 Olvasmányos útleírásukból meg-
tudhatjuk, hogy minden évben húsvétkor indultak el, és lóháton, szerzetesi 
ruhában, idegenvezető segítségével tették meg az utat. Egyházi intézmények-
ben, valamint fogadókban is megszálltak, mígnem decemberben vagy janu-
árban hazatértek. Franciaország nagy szerzetesi hagyományokkal bíró régi-
óit (Nyugat-Franciaország és a Massif Central) nem látogatták meg, mivel 
ezeket a vidékeket már korábban más szerzetesek végigjárták.

Ursin Durand élete során az említett Martène mellett együttműködött még 
Maurus Dantine-nal és Charles Clémencet-vel diplomatikai, Pierre Sabati-
er-vel biblikus kutatásokban, valamint elvállalta az elhunyt Pierre Coustant 
művének, azaz a pápai levelek kiadásának folytatását. Mind a négyen mau-
rinus szerzetesek és janzenisták voltak. Életének első szakaszában Durand 
lakóhelye a párizsi Saint-Germain-des-Prés-monostor volt. Itteni tartóz-
kodásának az vetett véget, hogy Henri-Pons de Thiard de Bissy bíboros, 
meaux-i püspök mint janzenista „fellebbezőt” (appelláns) 1734-ben a noyoni 
Saint-Éloi-monostorba helyezte át, majd két év múlva külön engedéllyel a 
párizsi Notre-Dame des Blancs-Manteaux-monostorba költözhetett. Életének 
hátralevő részét itt töltötte csendes visszavonultságban.15

A füzet bekötésekor megadott cím – „Blancs Manteaux 12.” – tehát szerző-
je tartózkodási helyére utal, a sorszám pedig arra enged következtetni, hogy a 
jegyzet egykor több füzetből álló sorozat része volt. Maguk a jegyzetek nem 
tartalmaznak dátumokat, de az újrahasznosított levelek az 1720–30-as évek-
ben íródtak. A jegyzeteknek későbbieknek kell lenniük, tehát a kézirat nem 
17. századi, amint az a könyvtár katalógusában olvasható.

14 Teljes szövegű kiadása: Hඎඋൾඅ, Daniel-Odon, Le Voyage littéraire de dom Edmond Martène et 
de dom Ursin Durand (Paris, 1717 et 1724), édition critique. Érudition mauriste et regard sur la 
vie religieuse en France, aux Pays-Bas et en Allemagne au début du XVIIIe siècle (PhD-disszer-
táció; Tours, Université François Rabelais, 1991).

15 Hඎඋൾඅ, Daniel-Odon, Le séjour de dom Edmond Martène et de dom Ursin Durand entre
Saint-Chinian et Albi en octobre 1711, in Études Héraultaises (1990) 123–130; Oඍඍ, Michael, 
Durand Ursin, in Catholic Encyclopedia (New York, Robert Appleton Company, 1909).



57

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

Tදඋඍඣඇൾඅආං ඁගඍඍඣඋ

A szellemi környezet tehát, amelyben járunk, a 18. század első felének Fran-
ciaországa, politikai szempontból az ancien régime, azaz a Bourbon-abszolu-
tizmus időszaka, egyházi szempontból pedig a gallikanizmus, azaz a francia 
nemzetegyházi eszmeiség korszaka.

A gallikán mozgalom hivatalosan 1682-ben vette kezdetét, amikor a ki-
rályhű francia klérus megfogalmazta kiáltványát a pápasághoz és a király-
sághoz fűződő viszonyáról. Ebben a nyilatkozatban a papság kijelentette, 
hogy noha hűségét fejezi ki a pápa mint az Egyház feje iránt, a 15. századi 
konciliarista mozgalom szellemét viszi tovább, amely szerint a pápai primá-
tust korlátoznia kell egyrészt az egyetemes zsinatnak (tágabb értelemben az 
egyetemes Egyháznak), másrészt a világi hatalomnak.16 Ez utóbbi lehetősé-
get biztosított a királynak saját országában az egyházi intézmények felügye-
letére és befolyásolására. A Szentszék mindent megtett annak érdekében, 
hogy elkerüljön egy újabb, a 16. századi angliaihoz hasonló, „nemzeti ka-
tolicizmushoz” vezető egyházszakadást, ezért ha tételesen nem is egyezett 
bele, hallgatólagosan tudomásul vette hatalmának csorbítását Franciaország 
területén, jelentős, bár némiképp korlátozott szabadságot biztosítva a francia 
királyoknak.17

A gallikán mozgalom egyházpolitikai, jogi törekvéseit történelmi, kul-
turális alapokkal is igyekezett megerősíteni. Ennek eredményeként érté-
kelődött fel mindazon szentek (pl. Mária Magdolna, Areopagita Dénes) és 
ókeresztény vértanúk kultusza, akik a hagyomány szerint gall területen 
tevékenykedtek vagy haltak mártírhalált. Ezek a szentek kellő tekintélyt és 
ősiséget biztosítottak a francia egyháznak, hogy bizonyítsák Rómával való 
egyenlőségét.18 A gallikán mozgalom a római centralizáció ellenhatásaként 
természetszerűleg fordult a középkori Franciaország vallási öröksége felé is, 
noha ezen örökség megismerése nem feltétlenül jelentette annak továbbvite-
lét. Így születtek azok a történelmi részhagyományokra hivatkozó, de tartal-
mukat tekintve tőlük elrugaszkodó, önkényes tételválogatású reformkönyvek 
és -liturgiák, amelyeket neogallikánnak hívunk (megkülönböztetendő a kora 

16 Tඳඌ඄ඣඌ Gábor, Janzenizmus, felvilágosodás, emlékirat, in A felvilágosodás előzményei Erdély-
ben és Magyarországon (1650–1750) (szerk. Balázs Mihály – Bartók István; Szeged, SZTE 
Magyar Irodalom Tanszék, 2016) 23–39.

17 Rൾංඇඁൺඋൽඍ, Nicole, The King’s Confessor: Changing Images, in Monarchy and Religion.
The Transformation of Royal Culture in Eighteenth-Century Europe (szerk. Michael Schaich; 
Oxford, Oxford University Press, 2007) 153–185.

18 Aඎඌඅඈඈඌ, Marcel, Hagiotoponyms in France: Saint Popularity, like a Herding Phase Transi-
tion, in Physica A: Statistical Mechanics and Its Applications (2021) 3/566; Lൾ Gൺඅඅ, Jean-
Marie, Le mythe de saint Denis: entre Renaissance et Révolution (Seyssel, Champ Vallon, 2007).



58

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

középkori gallikán rítustól). Ezek a liturgikus könyvek bőségesen átitatódtak 
a kor filozófiai, irodalmi és lelkiségi irányzataival, amilyen a racionalizmus, 
a klasszicizmus vagy a janzenizmus.19 Egy-egy 17–18. századi szerkönyvben 
így más-más arányban keverednek a tovább élő középkori hagyományok, a 
trienti átvételek és a neogallikán újítások.20

A 17–18. századi Franciaország rendkívül turbulens volt az egymásnak 
sokszor ellentmondó vagy egymásra ható vallási mozgalmak és teológiai is-
kolák szempontjából. Ezek közül csupán egy volt a 18. században jószerével 
egyeduralkodóvá váló, alapvetően egyházpolitikai fókuszú gallikanizmus. 
A gallikanizmus eleve nem volt egységes: radikálisabb szárnya – Edmond 
Richer nézetei alapján – a pápai hatalom mellett a püspökök szerepét is kor-
látozni próbálta volna, amikor kijelentette: ahogy a pápa az egyetemes zsi-
natnak és a püspöki karnak, úgy a püspök is köteles engedelmeskedni az egy-
házmegyei zsinatnak és a plébánosi karnak, a plébánosok pedig a keresztény 
népnek. Érthető módon a richer-ista egyházpolitikai nézetek az alsópapság 
körében rendkívül népszerűek voltak, míg a felső klérus mereven elutasította 
azokat.21

Számos lelkiségi mozgalom vert gyökeret a francia vallási élet e fellazult 
táptalajában. Ezek közül a legnagyobb hatású a janzenizmus volt. Az egyes 
irányzatok sokszor a felső klérus mellett egymással is konfliktusban voltak. 
Az egyházi felsőbbség számára az jelentette a biztos jogalapot egy szerző 
félreállítására, ha kiderült, hogy az adott kutató, liturgus már nem pusztán a 
korstílust, divatot követte, hanem eretnekségbe esett, amint az – legalábbis a 
meaux-i püspök szerint – Ursin Durand esetében is történt.

A janzenizmus teológiai térhódítása, majd bukása Franciaországban a fen-
tebb tárgyalt egyházpolitikai küzdelmekkel párhuzamosan ment végbe, a két 
jelenség jelentős egymásra hatásával. A mozgalom szellemi megalapozója 
Cornelius Jansen leuveni teológiaprofesszor, ypres-i püspök volt, aki Szent 
Ágoston kegyelemtanából írta fő művét. Gondolatai, amelyeket az emberi 
természet teljes romlottságáról és az akaratszabadság lehetetlenségéről val-
lott, kísértetiesen hasonlítottak Kálvin János tanaihoz. Jansen mintegy szin-
tetizálni próbálta a svájci reformátor nézeteit a katolikus teológia tételeivel, 

19 Fදඅൽඏගඋඒ Miklós István, Thesaurus absconditus. A barokk kor szertartáskönyveinek liturgia-
történeti forrásértéke, in Lelkiségtörténeti számvetés II (szerk. Bajáki Rita; Budapest, HUN-
REN–PPKE Barokk Irodalom és Lelkiség Kutatócsoport, 2023) 53–56.

20 Bൺඋඍඁൾ, Claude, Foreword, in Liturgical Travels Through France Being An Account of Re-
searches made in the various Towns of the Realm By the Sieur De Moléon, Containing many 
Particularities touching the Rites and Uses of the Churches: With Discoveries in ecclesiastical 
and pagan Antiquity (szerk. és ford. Gerhard Eger – Zachary Thomas; Lincoln, Os Justi Press, 
2025) XIX–XX.

21 Tඳඌ඄ඣඌ 31–32.



59

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

megtisztítva ez utóbbit a Jansen által elhajlásként értelmezett skolasztikus 
elemektől, visszatérve a patrisztikus teológiai gondolkodás szelleméhez. 
Noha a pápák már a 17. század közepén, 1643-ban és 1653-ban eretnekké 
nyilvánították Jansent, és műveit indexre tették, a janzenista mozgalom Fran-
ciaországban nagy népszerűségre tett szert, és eleinte a gallikán klérus támo-
gatását is élvezte.22

A janzenizmus nem kívánta valamiféle ellenegyház szerepét felvenni, sőt 
tagjai különálló lelkiségi irányzatként sem tekintettek magukra. Egyszerű, 
aszketikus életmódjukkal követői mintegy természetes immunválaszt, ellen-
súlyt képeztek a kor fényűző udvari és egyházi életével szemben. Központjuk 
a Párizs melletti Port-Royal-des-Champs női ciszterci apátsága lett. A janze-
nista papok kiterjedt kapcsolati hálóval rendelkeztek, leveleztek és segítet-
ték egymást tudományos és liturgikus munkájukban. Ennek ellenére nem 
alkottak egységes mozgalmat, a janzenizmus inkább egy szellemi központ, 
a Port-Royal körül kibontakozó csoportnak tekinthető, sokszínű és változó 
eszmékkel, célkitűzésekkel. Képviselői a teológiai, hitéleti kérdések mellett 
filozófiai, politikai, művészeti és pedagógiai kérdésekkel is foglalkoztak.23 A 
francia egyházi kultúra vérkeringésében aktív és elismert szerepet vállaltak; 
példának okáért Nicolas Letourneux, a Port-Royal-apátság hivatalos gyónta-
tója püspöki felkérésre részt vett az első, mintaadónak számító neogallikán 
reformkönyvek, az 1680-as párizsi breviárium és az 1684-es párizsi mise-
könyv összeállításában.24

Szellemi alapját tekintve a janzenizmus és a gallikanizmus számos kö-
zös elemmel bírt. Ezek közül vallási szempontból a legfontosabb az érett kö-
zépkorral és a trienti reformokkal szembeni ellenszenv volt. Ideáljuknak az 
általuk elképzelt óegyházi állapotokat tekintették. Az ókort nyilvánvalóan 
csak elszórt irodalmi utalásokból és régészeti leletek alapján tudták vizsgál-
ni, ezért a liturgiakutatók, noha erős bírálattal, de nagy érdeklődéssel for-
dultak a középkori és kora újkori szerkönyvek és jelen koruk élő szertartási 
gyakorlata felé, melyekben egyaránt a nagy múltra visszavezethető sajátossá-
gokat keresték, a frissen kibontakozó kritikai tudományosság módszereivel 
elemezve azokat.

A liturgiát tekintve két fő értelmezés alakult ki. Az egyik irányzat a kö-
zépkori allegorikus exegézis hagyományait folytatta, vagyis az egyes litur-
gikus elemek mögött szimbolikus, lelkiségi tartalmakat keresett, átvitten, 

22 Cඁൺඇඍංඇ, Jean-Pierre, Le Jansénisme: entre hérésie imaginaire et résistance catholique (XVI-
Ie–XIXe siècle) (Paris, Cerf, 1996).

23 Uo.; Tඳඌ඄ඣඌ 27–29.
24 E඀ൾඋ, Gerhard – Tඁඈආൺඌ, Zachary, Introduction, in Liturgical Travels Through France… 

XXIV–XXVIII.



60

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

mintegy rejtett jelentésekben gazdag műalkotásként értelmezve a szertartá-
sokat. A másik, racionalista-utilitarista iskola megvetette, középkori babo-
naként jellemezte az allegorézist, és azt vallotta, eredendően minden szer-
tartáselem kialakulásának egyszerű és gyakorlati oka van, ezért felesleges 
mögöttes tartalmat keresni bennük: ezek minden esetben utólagos interpre-
tációk. Értelemszerűen az előbbi irányzat a díszes, összetett szertartásokat, 
a liturgia gazdagodását természetes és üdvös folyománynak, míg az utóbbi 
irányzat elhajlásnak tekintette, amelyet vissza kell metszeni, meg kell tisz-
títani. Ez nem feltétlenül jelentett a mai fogalmak szerinti puritanizmust: ha 
egy sajátos jelenségre sikerült történeti, gyakorlatias magyarázatot találniuk, 
örömmel megtartották, sőt különös érdeklődést mutattak iránta. A 17–18. 
századi kutatók és liturgusok e skála két szélső értéke között helyezkedtek 
el, sok esetben középtájon: mindkét (azaz az allegorikus és a történeti) nézet 
érvényét elfogadva és ötvözve. A janzenisták és a radikális gallikánok vi-
szont egyetértőleg a racionalista megközelítés kizárólagossága mellett tették 
le voksukat.25

Ennek a tudománykritikai iskolának volt elindítója a főképp diplomatikai 
munkásságáról ismeretes, de a liturgiakutatásban is korszakalkotó maurinus 
szerzetes, Jean Mabillon. Az ő tanítványa volt a fentebb említett Edmond 
Martène, aki Ursin Durand-nal kísérletet tett a francia liturgikus élet teljes-
ségének, múltjának és jelenkorának dokumentálására.26

A 17. században a Port-Royal-csoport érdeklődésének fókuszpontjában – 
Jansent követve – a kegyelemtan teológiai kérdésköre állt. Ám a 18. század 
elejére egyre jelentősebbé vált politikaelméleti, különösképp az állam és az 
egyház viszonyával foglalkozó vizsgálódásuk. Az értelmezési horizont sok-
színű volt.27

Antoine Arnauld port-royali pap az 1680-as években megjelentetett írá-
saiban hevesen vitázott Pierre Jurieu hugenotta lelkésszel az ideális állam-
forma kérdéséről. Jurieu – az újrainduló hugenottaüldözés árnyékában, fe-
lekezete helyzetét javítandó – azzal vádolta a katolikusokat, hogy a pápa 
iránti hűségük gyengíti alattvalói hűségüket a király felé. Arnauld ezzel 
szemben – a gallikán cikkelyek értelmében – kijelentette, hogy az egyedü-
li elfogadható államforma az abszolút monarchia; a népszuverenitás és az 
ellenállás joga protestáns eltévelyedés. Ezzel támadta Jurieu azon nézetét, 
miszerint a szuverenitás forrása Isten és a nép, és így nincs hatalom (akár 
világi, akár egyházi), amely közvetlenül Istentől származnék, és amely kor-
látlan lenne. Arnauld szerint a királyi hatalom természeténél fogva abszolút, 

25 Bൺඋඍඁൾ XV–XXXIV.
26 Uo.
27 Tඳඌ඄ඣඌ 31–32.



61

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

így egy törvényes király nem lehet zsarnok, és az uralkodót feltétel nélküli 
alattvalói hűség és engedelmesség illeti meg. Aktuálpolitikai kitekintéssel, 
összehasonlításképpen III. (Orániai) Vilmos angol királyt (1689–1702) nyíl-
tan trónbitorlónak és zsarnoknak nevezte, és leszögezte, hogy a „dicsőséges 
forradalom”-nak nevezett uralkodóváltás szerinte közönséges puccs, a nyo-
mában létrejövő parlamentáris monarchia összeegyeztethetetlen a katolikus 
politikai gondolkodással.28

Ezzel szemben egy másik janzenista gondolkodó, Pasquier Quesnel – Ri-
cher nézeteit továbbvíve – a püspöki tekintély korlátozásáról, az alsópapság 
és a hívek szerepének növeléséről értekezett. Gyakorlati meglátásai közül 
egy példa, hogy szerinte a püspök által elrendelt kiközösítés csak a hívő kö-
zösség beleegyezésével érvényes. Nézeteit a pápaság, a francia király támo-
gatásával, az Unigenitus kezdetű bullában hivatalosan is elítélte. Az alulról 
építkező egyházmodell, a képviseleti eszme hirdetése azonban egyre inkább 
az abszolutista világi hatalom bírálatát is jelentette. Természetszerűen az 
Arnauld-féle traktátusok hasznosak és támogatandóak, míg a Quesnel-féle 
átalakítási javaslatok veszélyesek és üldözendőek voltak a királyi hatalom 
szempontjából. Az abszolutista rendszer egyre kevésbé viselte el más szel-
lemi központok, csoportosulások létét.29 A gallikán–janzenista kölcsönös 
egymásra hatás így átmenetinek bizonyult, és a janzenizmus a pápaság rosz-
szallása mellett a francia király támogatását is elveszítette. Mivel a püspöki 
kar megosztott volt a janzenisták ügyében, a király – félretéve a gall külön-
jogokkal kapcsolatos nézeteltéréseiket – a pápával keresett szövetséget. A 
Szentszék és az udvar 1705-ben előbb csak közös szellemi fellépést hirdetett 
a janzenisták ellen. A konfliktus szimbolikus tetőpontjaként a már 1709-ben 
bezárt Port-Royal-apátságot királyi utasításra 1711-ben alapjáig lerombolták, 
létezésének nyomait is eltüntették. A janzenista papokat kötelezték, hogy 
írásban tagadják meg nézeteiket.30

Az erőszakos fellépés azonban nem vetett véget a mozgalomnak, a jan-
zenisták a szétszóratásban is folytatták tevékenységüket. Miután a pápaság 
1713-ban, az Unigenitus kezdetű bullában ismét elítélte a janzenizmust, 
1717-ben több püspök is támogatásáról biztosította őket, fellebbezve a bul-
la ellen – őket nevezzük appellánsoknak. Ezután a janzenistákra nehezedő 
nyomás enyhült, sok pap visszavonta kényszer hatására aláírt nyilatkoza-

28 Sංආඈඇඎඍඍං, Luisa, Jansenist Fears and Huguenot Polemics. Arnauld, Jurieu, and Bayle on 
Obedience and Toleration, in Paradoxes of Religious Toleration in Early Modern Political 
Thought (szerk. John Christian Laursen – Maria Jose Villaverde; Lanham – New York, Lexing-
ton Books, 2012) 53–66.

29 Tඳඌ඄ඣඌ 29–33.
30 Bൺඋඍඁൾ XLI–XLIII.



62

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

tát, sőt 1728-ban saját hetilapot is indítottak, a nyilvánossághoz fordulva 
támogatásért. Ezen viták következtében értelemszerűen erősödtek a jan-
zenizmus antiroyalista tendenciái, mely jelentősen hozzájárult a királyi és 
egyházi hatalomról való gondolkodás deszakralizálódásához.31 Az 1730-as 
években az udvar ismét üldözni kezdte a janzenistákat, ami változó inten-
zitással folytatódott a nagy francia forradalomig. Kegyvesztettségük után a 
janzenista szimpátiájú francia papokat, akik nem menekültek el az ország-
ból, egy-egy félreeső kolostorban mintegy háziőrizetben tartották, nyilvá-
nos ténykedésüket megtiltották,32 amint az Durand-nal is történt.

A janzenisták támogatottsága minden bizonnyal összefüggött a fran-
cia államhatalom hugenottákkal kapcsolatos politikájának változásával, a 
vallásilag homogén ország megteremtésének igényével is. Az 1598-ban ki-
adott nantes-i ediktum nyomán a 17. században a protestánsok viszonyla-
gos vallásszabadságban és nyugalomban élhettek Franciaországban. Ebben 
a légkörben a janzenizmus nemhogy megfért, hanem jól bele is illeszkedett: 
mintegy azt demonstrálta, hogy a kálvini teológia és életideál bizonyos ke-
retek között a katolicizmusban, az egyházi hierarchia elutasítása nélkül is 
megélhető. A janzenisták ugyanakkor minden hasonlóságuk mellett sokkal 
inkább különböztek a hugenottáktól: mély áhítattal viszonyultak az Eucha-
risztiához, tisztelték a szentek ereklyéit, szigorú bűnbánati és böjti fegyelmet 
tartottak.33 Magukat az igazi katolikus teológia és életideál továbbvivőiként 
aposztrofálták, és vitáztak a hugenottákkal. Ennek ellenére állandó vád volt 
a janzenistákkal szemben az udvar részéről, hogy valójában kriptoprotestán-
sok. A viszonylagos átjárhatóság nem mindig szolgálta a vallási megbékélést. 
Erre jellemző példaként szolgál Jean de Labadie jezsuita pap esete, aki előbb 
a janzenistákkal szimpatizált, majd áttért hugenottává, végül német területre 
menekülve csatlakozott a frissen kibontakozó, de hasonló spirituális alapo-
kon álló pietista mozgalomhoz.34 Az életútból jól kivehető, hogy a felekezeti 
„csúszós lejtő” kiindulópontja a janzenizmus volt.

Ez az aránylag békés időszak ért véget akkor, amikor 1685-ben XIV. Lajos 
király (1643–1715) visszavonta a nantes-i ediktumot, és elkezdődött a huge-
nották mintegy két évtizeden át tartó szisztematikus üldözése, áttérítése. Az 
erőszakos fellépés természetszerűleg vezetett a fundamentalista vallásosság 
megjelenéséhez: a délfrancia vidékeken, Languedoc és Dauphiné tartomány-

31 Tඳඌ඄ඣඌ 29–31.
32 Uo. 33–35.
33 E඀ൾඋ – Tඁඈආൺඌ XLIII–LIII.
34 Lൺൻඈඋංൾ, Lionel, Huguenot Prophecies in Eighteenth-Century France, in Early Modern

Prophecies in Transnational, National and Regional Contexts 3 (szerk. Lionel Laborie – Ariel 
Hessayon; Leiden, Brill, 2020) 189–244.



63

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

ban millenarista mozgalmak bontakoztak ki, önjelölt próféták hirdették a 
világvége eljövetelét. A hugenották egy kisebb csoportját, a camisard-okat, 
akik a fegyveres ellenállást választották, 1702–1710 között füstölte ki a kirá-
lyi hadsereg a Cévennek hegyei közül.35 Ez az időszak láthatóan egybeesik a 
janzenizmus betiltásával, különösképp a Port-Royal 1709-es bezárásával és 
1711-es lerombolásával.

A hugenották helyzete XIV. Lajos 1715-ös halála után valamelyest javult 
ugyan, de a szórványos üldözési hullámok ezután is megmaradtak, egészen 
1762–1763-ig. Antoine Court lelkész titokban hozzálátott a kálvinista egy-
házszervezet óvatos újraépítéséhez, és a passzív ellenállást szorgalmazta 
mint magatartási mintát. Az „ortodox protestantizmus” elítélte és elhatárolta 
magát a camisard-okhoz hasonló profetikus, militáns vallási mozgalmaktól.36

A janzenista iskola intézményesen a legtovább Németalföldön maradt 
meg, immár elszakadva a katolicizmustól, önálló egyházként. A 19. század 
végén beolvadtak az I. Vatikáni Zsinat (1869–1870) után kibontakozó, a pápai 
tévedhetetlenség dogmájának kihirdetését ellenző német ókatolikus mozga-
lomba.37

A ൿඈඋඋගඌ ඍൺඋඍൺඅආൺ

Durand jegyzetgyűjteménye témáját tekintve főképp helytörténeti, diploma-
tikai és liturgikus jegyzeteket tartalmaz, de elszórtan biblikus és patrisztikus 
teológiai témákkal is foglalkozik. Elemzésünkben a liturgikus adatokra össz-
pontosítunk.

A füzet liturgiatörténeti része két nagy egységből áll. Az első szakasz kü-
lönböző műfajú és eredetű toulouse-i liturgikus könyvek töredékeit tartalmaz-
za: a 113–114. fólión egy 8. századi, a Szent-Szaturniusz-apátságból származó 
evangeliárium; a 132–135. fólión ugyanezen apátság három kéziratos misszá-
léjának (1344, 1346, 1420) kivonata található. Ezt követi nagyjából féloldalnyi 
terjedelemmel egy miseordó, amely a daurade-i Miasszonyunk-monostor egy 
14. századi breviáriumában maradt fenn; majd a 136–138. fólión a Toulouse-i 
Egyházmegye két, 1490-es és 1574-es nyomtatott misekönyvének és egy 
15–16. századi rituáléjának részletei. A második egység két nagyobb léleg-
zetvételű jegyzetből áll. A 140–177. fólión szerepel Saint-Pons-de-Thomières 

35 Uo.
36 Uo.
37 Gගඅ Ferenc – Sඓൺൻඬ Ferenc, Janzenizmus, in Magyar Katolikus Lexikon, https://lexikon.katoli-

kus.hu/J/janzenizmus.html (2025.10.26.).



64

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

székesegyháza 14. századi ordináriusának, a 181–209. fólión pedig ugyanezen 
város bencés monostora 1533-ban nyomtatott misekönyvének kivonata.

Maga az 1533-as misekönyv-jegyzet három jól elkülöníthető egységből 
áll. Az első, rövid egység (181r–182v f.) a misekönyv sajátos tartalmainak 
tömör, francia nyelvű összegzése. A második, fő rész (183r–206r f.) a misszá-
le teljes anyagának, azaz kalendáriumának, valamint propriumának (a mise 
szövegének az év körforgása szerint változó részei) és ordináriumának (a 
mise állandó részei) kivonata. A jegyzetelő módszere az volt, hogy nem írta 
ki a teljes forrást, hanem csak a jellegzetes, a korabeli, egyetemesen használt 
római misekönyvtől eltérő tételeket jegyezte fel, néhol teljes szöveggel, néhol 
csak kezdőszavakkal. A harmadik, szintén rövid egység (208r–209r f.) pedig 
a 18. században már különlegességnek ható hétköznapi (szerdai és pénteki) 
olvasmányokat tekinti át a teljesség igényével. A három tartalmi egység há-
rom jól elkülöníthető kéz munkája. Az első és a harmadik egység rögzítője 
gyakorlott írnok volt, de nem volt különösebben járatos a liturgikus forrá-
sokban. A második, leghosszabb egységet kevésbé gyakorlott kéz jegyezte 
le, ugyanakkor látszik, hogy magabiztosan olvasta és értelmezte a liturgikus 
forrásokat: minden bizonnyal ő volt maga a füzet tulajdonosa, míg a másik 
két szakaszt munkatársai rögzítették.

Fennmaradt a füzetben egy 1716-os keltezésű levél, amelyben Durand 
a jelen tanulmány tárgyát képező misekönyvről kap információt.38 Ebből a 
levélből – mely a tanulmány elején teljes terjedelmében olvasható – meg-
tudhatjuk, hogy Durand konkrét liturgikus kérdéssel fordult Pierre-Fulcrand 
Duffours kanonokhoz, aki azonban nem tudott magyarázatot adni. Válaszle-
vele a „rubrique”, azaz „rubrika” szót használja, kissé furcsa fogalmazással, 
egyes számban, azt sugallva, mintha egyetlen szertartási elem lett volna a 
kérdés tárgya. Durand füzetében, a 142–150. fólión található egy rövid jegy-
zet a saint-pons-i ordinárius sajátosságairól. A jegyzet felépítése mindenben 
követi a Duffours levelében foglaltakat: a jobb hasábban szerepel a főszöveg; 
a bal hasábban pedig két kéz által írt megjegyzések olvashatóak (egyik kézí-
rás sem Duffours-é), amelyek legtöbbször arra utalnak, hogy nem tudják, 
honnan eredhet egy-egy szokás, legfeljebb utalnak a római gyakorlatra. Az 
egyik megjegyzés hivatkozik Claude de Vert liturgikus kutatásaira, akinek 
halála miatt Duffours kanonok szomorúságát fejezte ki.

Akár ez a szöveg volt a megnevezett „rubrique”, akár más jegyzet, Durand 
minden bizonnyal először az ordináriuskönyvet dolgozta fel. A fentebb em-
lített útleírás, a Voyage littéraire szerint Durand és Martène 1710–1711-ben 
járt Franciaország déli régióiban, azonban Saint-Pons-t nem említik.39 Ha az 
38 BnF DdM, Français 22879, f. 179r–180r.
39 Mൺඋඍජඇൾ, Edmond – Dඎඋൺඇൽ, Ursin, Voyage littéraire de deux religieux bénédictins de la 



65

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

évszámokat összevetjük, akkor kiderül, hogy Durand csak évekkel később, 
valószínűleg az 1716-os levélből szerzett tudomást az 1533-as misekönyvről, 
és utólag emelte azt be az általa feldolgozott források körébe, azaz munká-
ja a Voyage-projekt utólagos kiegészítését, folytatását jelentette. A nyomta-
tott misekönyv tartalmából az első rövid, áttekintő egység készülhetett el 
először, melyet valószínűleg egy helyi klerikus jegyzetelt ki és küldött el 
Durand-nak, aki ezután személyesen is átnézte a misekönyv egészét.

A szerző – amint fentebb említettük – csak a rómaitól eltérő elemeket írta 
ki, ezzel időt és helyet takarítva meg, és mintegy előválogatás után értelmez-
te is a forrást. Hogy ennek jelentőségét megértsük, vessünk egy pillantást a 
középkori és kora újkori Európa liturgikus életére!

Lංඍඎඋ඀ං඄ඎඌ ගඍඍൾ඄ංඇඍඣඌ

A 16–17. századig a római rítus amellett, hogy – az ambrozián Milánót és a 
mozarab hagyomány foltokban fönnmaradt spanyolországi emlékeit kivéve40 
– az egész nyugati kereszténység bevett rítusa volt, nem merev egyforma-
ságban, hanem helyi változatok sokféleségében létezett. Ezek a változatok az 
úzusok, vagyis azok a liturgikus hagyományok, amelyek ugyanolyan vagy 
erősen hasonló szerkezetűek, ugyanakkor több-kevesebb egyedi jelenség fi-
gyelhető meg bennük. Fontos kiemelni, hogy egy rítusvariánst csak akkor 
tekinthetünk úzusnak, ha egy jól körülhatárolható területi egység vagy kö-
zösség által használt, tartós hagyományról beszélünk, azaz liturgiáik egyéni 
vonásai nem véletlenszerűek, hanem rendszert alkotnak, és ez a rendszer ki-
fejezi és fölismerhetővé teszi a liturgiát végző intézményt. Elméletileg három 
közösségtípus rendelkezhetett úzussal: az egyházmegyék, a szerzetesrendek 
és a monasztikus közösségek (azaz a bencés apátságok és ágostonos kano-
nokrendi apátságok).41

Az úzusok kialakulása kezdetben önkéntelen folyamat volt: a még kép-
lékeny tételkészletű, majd különféle helyeken különféleképpen kiegészített 

congrégation de Saint-Maur 1 (Paris, Florentin Delaulne et al., 1717).
40 Kංඇ඀, Archdale A., Liturgies of the Primatial Sees (London – New York – Toronto, Longmans 

– Green, 1957).
41 Fදඅൽඏගඋඒ Miklós István, A római rítus változatai. Törvényességük és újjáéledésük, in XVI. 

Benedek pápa és a Szent Liturgia (szerk. Földváry Miklós István – Talmácsi József; Budapest, 
SZIT, 2011) 108–110; Uෛ, Régiók, történelem és önazonosság a középkori Európában. A litur-
giatörténet tanúsága, in (Magyar) Nemzet és Európa. Tanulmányok a 70 éves Martin József 
tiszteletére (szerk. Széchenyi Ágnes – Buzinkay Géza; Eger, Líceum, 2014) 91–105; Uෛ, A római 
rítus változatainak kutatása II: Módszerek és forráshasználat, in Magyar Egyházzene (2013) 
2/115–120.



66

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

római rítusban egyes variánsok megszilárdultak, majd konzerválódásuk után 
a 11–14. században használóik úzusként kezdték értelmezni őket. A 15–16. 
század fordulójára ez nagyjából kétszázötven, nyomtatott szertartáskönyvek-
kel is adatolt úzus meglétét eredményezte. Ebben az időben már, mintegy 
lokálpatrióta érzülettől vezetve, az úzusok identitásindikátorként is szolgál-
tak, püspökségek és szerzetesi közösségek egyaránt büszkén végezték saját 
liturgikus hagyományaikat, és hirdették azok tiszteletre méltó ősiségét.42

Ez a helyzet változott meg a Trienti Zsinat (1545–1563) után, amikor Szent 
V. Piusz pápa (1566–1572) 1568-ban kiadta és kihirdette a római breviárium új 
kiadását és vele együtt Quod a nobis kezdetű bulláját, 1570-ben pedig a római 
misekönyvet a Quo primum bullával. A rendelkezés értelmében mindazok a 
püspökségek és szerzetesrendek, amelyek kétszáz évnél régibb saját úzussal 
rendelkeztek, megtarthatták liturgikus könyveiket, de az ennél fiatalabbak 
kötelesek voltak áttérni a római szerkönyvek használatára. V. Piusz pápát dön-
tése meghozatalában egyrészt az a gondolat vezette, hogy a reformáció térhó-
dításának évszázadában, amikor a vallási identitást már a felekezetek határoz-
ták meg, a katolicizmus fejezze ki liturgiája által is egyetemességét és erejét. 
Bullája – amint azt fentebb említettem – nem kívánta eltörölni a nagy múlttal 
rendelkező helyi úzusokat. A pápa nem a legitim hagyományok sokféleségét 
kifogásolta, hanem a 16. században meginduló reformliturgiákkal és az ezek 
okán kialakuló káosszal volt problémája. Ezen reformok közül a legismertebb 
a Francisco de Quiñones bíboros által összeállított, önkényes tételválogatású 
és nyelvezetű breviárium volt. Érdemes megfigyelni e 16. századi liturgikus 
reform és az egy évszázaddal később elinduló neogallikán reformok eszmei 
hasonlóságait. V. Piusz pápa tehát ezeket a 16. századi reformokat kívánta 
visszanyesni, különböző okokból mégis nagyjából egy évszázad alatt kiala-
kult az az állapot, hogy – néhány szerzetesrend és önállóságát hangsúlyozó 
francia püspökség kivételével – minden közösség feladta saját úzusát, és áttért 
a római liturgikus könyvek használatára.43

A 18. században tehát egy középkori úzust őrző misekönyv már egzotikus-
nak és élő hagyomány helyett pusztán történelmi dokumentumnak számított, 
így joggal fordult felé a kutató egy olyan korban, amely a római–kuriális gya-
korlathoz képest igyekezett alternatívát keresni. Ebbe a korhangulatba illesz-
kedik Saint-Pons-de-Thomières misszáléjának újrafelfedezése. Amint az a 

42 Fදඅൽඏගඋඒ, Régiók, történelem és önazonosság a középkori Európában.
43 Tදඋද඄ József, A katolikus egyház és liturgia Magyarországon. A kezdetektől a 19. század vé-

géig (Budapest, Mundus Magyar Egyetemi Kiadó Kft., 2000) 73; Fදඅൽඏගඋඒ Miklós István, 
A hagyományos római (tridenti) liturgia, in Stáció (2010) 6/8–9; Uෛ, Liturgikus könyvek, in 
Ars sacra. A liturgikus művészet kézikönyve (szerk. Szakács Béla Zsolt; Budapest, SZIT, 2019) 
337–402; Uෛ, A római rítus változatainak kutatása II.



67

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

bevezetőben közölt levélből kiderül, a saint-pons-i káptalan tudott az 1533-as 
misekönyv létezéséről, ismerték annak tartalmát, és tisztelettel viszonyultak 
hozzá, de a gyakorlatban nem végezték.

A saint-pons-i misekönyv külön érdekessége, hogy monasztikus forrás. A 
három úzustípus (egyházmegye, szerzetesrend, monasztikus közösség) kö-
zül ez a legritkább; csak kis számban voltak olyan apátságok, amelyek adtak 
ki saját liturgikus könyveket. Ezeknek az úzusoknak számuk mellett ható-
körük is kicsi volt: legfeljebb a nekik alárendelt házak alkotta kongregáció 
követte gyakorlatukat. Az egységes úzusú, központosított szerzetesrendek-
kel ellentétben nem valamiféle bencés vagy ágostonos hagyományt követtek, 
hanem az őket körülvevő székesegyházakhoz hasonlóan egy-egy liturgikus 
tájhoz illeszkedtek. A ma hozzáférhető ilyen nyomtatott misszálék anya-
intézményei a következők: Franciaországból: Cluny, Marmoutier (Tours), 
La Chaise-Dieu, Ainay (Lyon), Fontevraud, Saint Remi (Reims); Itáliából: 
Vallombrosa, Monte Cassino; Spanyolországból: Montearagón, San Beni-
to el Real (Valladolid). Ehhez a tíz apátsághoz csatlakozik Saint-Pons-de-
Thomières misekönyvének fennmaradt kivonata.44 Néhány további intéz-
mény könyveiről is maradtak fönn közvetett adatok, de példányaik egyelőre 
nem kerültek elő.

Monasztikus előzmény tette lehetővé Saint-Pons-de-Thomières úzusá-
nak létrejöttét is. Liturgiatörténetileg megállapítható, hogy az úzusképződés 
folyamata a 14. századra lezárult. Azok az egyházmegyék, amelyeket a 14. 
században alapítottak, már nem adtak ki saját liturgikus könyveket, hanem 
korábbi anyaegyházmegyéjük úzusát vették át (vagyis azét az egyházme-
gyéét, amelyből területüket alapításukkor kihasították). Az újonnan alapított 
szerzetesrendek pedig a római–kuriális könyveket használták és egészítet-
ték ki. Délfrancia viszonylatban az előbbi utat követték Toulouse és Poitiers 
1317-ben leválasztott szuffragáneus püspökségei.45 Saint-Pons-de-Thomières 
ebből a szempontból sajátos kivételt képez.

Aඓ ൺඉගඍඌග඀ ඣඌ ൺඓ ൾ඀ඒඁගඓආൾ඀ඒൾ ඍදඋඍඣඇൾඍൾ

Saint-Pons-de-Thomières az Espinouse-hegység déli lejtőinek lábánál fek-
vő, kis méretű erődített város, félúton Carcassonne és Béziers között. Míg a 
későbbi századokban ezt a területet a kiterjesztett Languedoc délkeleti hatá-

44 Fදඅൽඏගඋඒ Miklós István, Usuarium. A Guide to the Study of Latin Liturgical Uses in the Middle 
Ages and the Early Modern Period I: Preliminaries, II: The Mass (Budapest, ELTE BTK Vallás-
tudományi Központ – Liturgiatörténeti Kutatócsoport, 2023) 28–29.

45 Uo. 17–19.



68

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

rának tekintették, az érett középkorban a pagus Narbonensis, azaz a mai Pro-
vence északnyugati határát jelentette. A térség legtekintélyesebb földesurai 
a toulouse-i grófok voltak.46 Saint-Pons bencés apátságát Raymond Pons tou-
louse-i gróf, később egyben Akvitánia hercege és felesége, Garsinde de Gas-
cogne alapította 936-ban. Az apátság a továbbiakban is szorosan kötődött az 
alapító kegyúri családhoz. Aktív politikai szerepet vállalt a toulouse-i grófok 
vetélkedésében a szomszédos földesurakkal (mint a narbonne-i, béziers-i, 
albi és nîmes-i vikomtok vagy a barcelonai grófok), valamint a család temet-
kezési helyéül is szolgált.47 A kegyurak emlékére még az 1533-as misekönyv 
is tartalmazott egy votív könyörgést Toulouse elhunyt grófjainak lelki üdvé-
ért: „Pro defunctis vel pro comitibus Tholosanis.”48

Az új apátság két védőszentje Szűz Mária, valamint Cimiez-i Szent Pon-
ciusz ókeresztény galliai vértanú, az alapító gróf személyes patrónusa lett. 
A gróf ezzel mintegy hagyományt teremtett, a Pons név az elkövetkező év-
századokban népszerű lett családja körében. Az alapítólevél leírja, a gróf az 
aurillaci Szent Gerald-apátság apátját bízta meg, hogy küldjön szerzeteseket 
Saint-Pons-ba. Az új apátság első elöljárója Otgarius lett, akit a narbonne-i 
érsek benedikált a régió többi püspökének társaságában. Fontos megemlíteni, 
hogy Saint-Pons ekkor már rendelkezett egy kicsiny templommal, a Szent 
Márton-plébániatemplommal (Saint-Martin-du-Jaur). A település vallási éle-
tét továbbra is ez az intézmény biztosította, a bencés monostor – irányító 
szerepe mellett – elkülönítette magát a lakosságtól.

Az alapító gróf bőkezű földadományokkal és kiváltságokkal látta el az 
apátságot, amely így a lelkiek mellett a térség világi hatalmai közé is szá-
mított. Az apát lett a terület földesura (seigneur), és fenntartása érdekében 
az apátság adószedésre is jogosult volt. Ez azonban nem ment zökkenőmen-
tesen, ugyanis Saint-Pons lakossága sok esetben ellenállást tanúsított az 
adófizetéssel szemben, a francia király segítségét kérve. Az apátság egyház-
szervezetileg a narbonne-i érsekség területén feküdt, de nem tartozott an-
nak joghatósága alá. Ebből számos hatalmi konfliktus származott a két fél 
között, például 1098-ban, amikor az apát érseki jóváhagyás nélkül fogadott 
vissza kiközösítetteket, és lobbizott a tarragonai püspökség leválasztásáért a 
narbonne-i érseki tartományról. Az alapítólevél leszögezte, hogy az apátság 
exempcióval rendelkezik, azaz független minden egyházi és világi alávetett-
ségtől, és közvetlenül a Szentszék ellenőrzése alatt áll. Ugyanakkor ezen cik-
kely hitele kérdéses, egyes kutatók későbbi betoldásnak tartják.

46 Bඎඌඌංඌ-Tൺංඍ, Leslie, Histoire du monastère de Saint-Pons-de-Thomières. Sources documen-
taires (936–1874), in Études Héraultaises (1995) 23–26.

47 Uo.
48 BnF DdM, Français 22879, f. 202r.



69

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

Az apátság fénykora a 11. század utolsó harmadára tehető, Frotard apát 
idejére, aki a szerzetesi reformmozgalom egyik vezetője volt. Saint-Pons, 
kevesek között, bencés kongregáció központja lett. Erre az időszakra esik, 
amikor Sancho Ramírez aragóniai (1063–1094) és navarrai király (1076–
1094) fiát oblátusként Saint-Pons-ba küldte szerzetesnek, aki mintegy négy 
évtizednyi monostori élet után II. Ramiro néven (1134–1137) aragón király 
lett. Lemondása után életét a huescai Szent Péter-apátságban töltötte, amely 
Saint-Pons joghatósága alá tartozott. Emellett 1205–1267 között Saint-Pons 
apátsága részt vett az albigens eretnekség felszámolásában. Noha túl nagy 
szerepe nem volt az inkvizícióban, az apátság mégis karakánabb volt, mint 
a környékbeli egyházmegyék vagy VII. Raymond toulouse-i gróf, akit 
passzivitása, az albigensek megtűrése miatt a pápai legátus ki is közösített.

A 12. században az apátságot jelentősen átépítették és fallal is megerő-
sítették. A kolostor saját levéltárral rendelkezett, azonban iratainak nagy 
része mára megsemmisült, mintegy hatvan oklevélmásolat maradt csak 
fenn. Emellett az apátságnak tekintélyes, háromszáz kötetes könyvtára 
is volt.49

Saint-Pons-de-Thomières 1317-ben emelkedett egyházmegyei rangra, 
amikor a pápa átszervezte a languedoci egyházmegyék rendszerét. Ennek 
során a narbonne-i érsekség hatalmas területéről leválasztották Alet-t és
Saint-Pons-t. Saint-Pons esetében szokatlan módon a bencés apátság vált
székesegyházzá, az egyházmegye első püspöke Pierre Roger de Beaufort, 
az addigi apát lett, a káptalan pedig a szerzetesi közösségből alakult meg, 
így sajátos dómmonostori képződmény jött létre.50  (Ábrát lásd a következő 
oldalon.)

Saint-Pons a 15. század elején átmeneti gazdasági hanyatláson ment át a 
százéves háború miatt, a 15–16. század fordulójára azonban regenerálódott, 
és óriási építkezések kezdődtek, mindenekelőtt a székesegyház kibővítése. 
A munkálatok felemésztették a vagyont, amit jól szemléltet, hogy Alessand-
ro Farnese bíboros, névleges saint-pons-i püspök, miután 1534-ben III. Pál 
néven (1534–1549) pápa lett, búcsút hirdetett azoknak, akik adományoztak 
a székesegyház javára. Az egyházmegye prosperitása azonban átmenetinek 
bizonyult, ugyanis 1567 októberében a hugenották betörtek Saint-Pons-ba, 
kifosztották a város katolikus intézményeit, a székesegyház újonnan épült 
kerengőjét és kórusát, valamint tornyait lerombolták. Valószínű, hogy a tá-
madás részben tervezett volt: a katedrális költséges átépítése kiváltotta a

49 Bඎඌඌංඌ-Tൺංඍ 26–29.
50 Tඋඈඍඍൾඍ-අൾ-Gൾඇඍංඅ, Jean-Baptiste, Chronologie des abbez du monastère et des evesques de 

l’église de S. Pons de Thomières (Béziers, Étienne Barbut, 1703) 29–30.



70

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

A ඇൺඋൻඈඇඇൾ-ං ඣඌ ൺ ඍඈඎඅඈඎඌൾ-ං ඣඋඌൾ඄ං ඍൺඋඍඈආගඇඒ 1317 ඎඍගඇ51

hugenották haragját, így a fő pusztítás a nemrég elkészült, fényűző kórus 
ellen irányult.52

A hugenották 1568. júliusi kiűzése után a székesegyház pénzhiány miatt 
nem épült újjá, csak 1619-ben szenteltek fel egy kisebb templomot a romok 
között. Ezzel együtt a szerzetesi élet lényegében megszűnt, a megmaradt ti-
zenhat kanonokot – akik csak a szertartásokra gyűltek össze – a város kü-
lönböző pontjain szállásolták el. A pápa már előbb, 1612-ben szekularizálta 
a káptalant. Ugyanakkor egy idő után az új templom szűkösnek bizonyult, 
ezért előbb 1655–1658 között kibővítették, majd 1716-ban – épp Durand le-
vélváltása idején – a kórust átépítették. Az építkezések azért is húzódtak el 
ilyen sokáig, mert a káptalan nem egyezett bele a Pierre-Jean-François Percin 
de Montgaillard püspök által szorgalmazott költséges beruházásokba.

51 Jൺඅൺൻൾඋඍ, Marie-Laure – Bඈඎඋංඇ, Monique, Le Livre vert de Pierre de La Jugie. Une image 
de la fortune des archevêques de Narbonne au XIVe siècle étude d’une seigneurie (Perpignan, 
Presses universitaires de Perpignan, 2009) 35–50.

52 Bඎඌඌංඌ-Tൺංඍ 29–31.



71

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

A ඌඓඣ඄ൾඌൾ඀ඒඁගඓ ൺඅൺඉඋൺඃඓൺ 1716 ൾඅෛඍඍ53

M: főoltár, O: befalazott romanikus kapu, P: kapu a kolostorhoz,
R: a régi kórus romjai, S: sekrestye, T: északi kapu, V: harangtorony

Percin de Montgaillard hosszú, mintegy öt évtizedes püspöksége szelle-
mi szempontból is viharos időszaka volt az egyházmegyének. A polemikus 
levélváltásairól elhíresült, janzenista szimpátiájú, tudós püspök (a Sorbonne 
jogi doktora) aktív szerepet vállalt kora egyházpolitikai vitáiban: elítélte a 
pápai tévedhetetlenség tanát és a hugenották kényszeráttérítését, valamint 
engedélyezte egyházmegyéjében a janzenisták letelepedését. Liturgikus 
szempontból kiemelendő, hogy Percin de Montgaillard védelmébe vette a 
közeli Alet-i Egyházmegye janzenista szellemben átszerkesztett rituáléját, 
melynek tartalmát a toulon-i püspök eretnekséggel vádolta.

Percin de Montgaillard elhúzódó joghatósági harcot folytatott a rekollek-
tákkal, azaz a ferences rend trienti szellemben megreformált ágával, akik 
1609-ben alapítottak kolostort Saint-Pons-ban. A püspök megtiltotta nekik 
egyházmegyéje területén a gyóntatást és az adománygyűjtést, mire válaszul 
a rekollekták ellenálltak a püspöki vizitációnak. Ez az epizód egyúttal jól 
megvilágítja a területi alapú egyházmegyék és az azoktól többé-kevésbé füg-
getlen szerzetesi intézmények közötti állandó joghatósági, engedelmességi 
viszályokat. Percin de Montgaillard bírálata a rekollekták pasztorációs en-
gedékenységének is szólt. A rekollekták, noha maguk szegény és aszketikus 
életet éltek, az egyszerű hívek esetében a gyakori gyónás és szentáldozás 
mellett az enyhe böjti és bűnbánati fegyelem elkötelezettjei voltak, és meg-
53 Bඈඇඇൾඍ, Jean-Louis H., Les Melair-Parant, artisans carcassonnais du XVIIe siècle au service 

de la cathédrale de Saint-Pons-de-Thomières, in Études Héraultaises (2001) 86.



72

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

tűrték a népi jámborság szentimentálisabb megnyilvánulásait, melyek sok-
szor babonás nézetekbe, gyakorlatokba csaptak át. Ez a ferences népmisszió 
élénk hitéletet eredményezett, ugyanakkor a meglehetősen elitista püspök 
rosszallását váltotta ki. A rekollekták visszaszorítása, ténykedésük korláto-
zása idővel az ellenkező hatást érte el: az egyházmegyében a hívek körében 
vallási passzivitás, közönyösség lett úrrá, és drasztikusan lecsökkent a szent-
ségek vétele, sokan éveken át nem gyóntak és nem áldoztak.54

A fentebb említett építkezések szükségessége egyúttal megvilágítja: év-
tizedek kellettek hozzá, de a székesegyház vallási-kulturális élete kezdett 
helyreállni a viszontagságok után. Az 1655–1658-as bővítés idején a káptala-
ni kórusban négy gyerek tanult és szolgált – ez a létszám, noha alacsonynak 
tűnik, a régióban átlagosnak számított. Az énekes elitképzés mellett nagyobb 
létszámban volt hangszeres oktatás is (viola da gamba és szerpent). A nagy 
székesegyház újjáépítése így végül csak a 18. század elejére valósult meg, 
az eredetihez képest szerényebb kivitelben. A munkálatokat főképp carcas-
sonne-i építőmesterek végezték; voltak családok (Melair, Parant), amelyek 
három generáción át felügyelték a székesegyház javításait. Ennek a családi 
elkötelezettségnek tudható be, hogy a kórus 1716-os átrendezésekor tisztelet-
ben tartották az 1655–1658-as építkezés eredményeit.55

A középkori épületek maradványait, köveit és faragott szobrait a lakos-
ság széthordta és újrahasznosította annak ellenére, hogy a püspök ezt kiát-
kozással büntette. A francia műemlékvédelem 1840-ben próbálta a törmelék 
megmaradt darabjait összegyűjteni, de sikertelenül.56 A Saint-Pons-i Egy-
házmegyét végül a francia forradalom idején, 1791-ben számolták fel, és az 
1801-es konkordátum után sem állították helyre, hanem a pápa hivatalosan is 
megszüntette, területét a montpellier-i érsekséghez csatolva.57

Aඓ නඓඎඌ ൾඋൾൽൾඍൾ

Az apátság, amint azt fentebb említettem, eredendően a Narbonne-i Főegy-
házmegye területéhez tartozott, és csak 1317-ben lett püspökség, ennek el-
lenére nem a narbonne-i úzust használta, hanem saját misekönyvet adott ki. 
Ez azonban nem új, egyházmegyés úzust jelentett, hanem a korábbi apátsági 

54 Mൾඒൾඋ, Frédéric, L’évêque contre les récollets. La querelle des sacrements dans le diocèse de 
Saint-Pons-de-Thomières à la fin du XVIIe siècle, in Études Héraultaises (2001) 75–83.

55 Bඈඇඇൾඍ 90–91.
56 Bඎඌඌංඌ-Tൺංඍ 31.
57 Jൾൺඇ, Armand, Les évêques et les archevêques de France depuis 1682 jusqu’à 1801 (Paris – 

Mamers, Alphonse Picard – G. Fleury – A. Dangin, 1891) 275–277; Gඈඒൺඎ, Georges, Diocese of 
Montpellier, in Catholic Encyclopedia (New York, Robert Appleton Company, 1911).



73

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

úzus továbbélését, utólag átvéve egyes püspöki funkciókat. Ennek követ-
keztében még az 1533-as misekönyv is a szerzetesi káptalanra hivatkozik és 
nem a püspökségre: Missale ad usum religiosorum inclyti Pontiani capitu-
li.58 A könyv címoldalán – amint azt Durand tételesen lejegyezte – két szent 
képmása volt látható: Szent Benedeké, a nyugati monasztikus szerzetesség 
atyjáé, és Szent Ponciuszé, az apátság védőszentjéé. A monasztikus eredetet 
bizonyítja a könyv jellegzetes ünnepkategóriája, a tizenkét olvasmányos ün-
nep (festum duodecim lectionum) is: a monasztikus zsolozsmában ugyanis a 
vasár- és ünnepnapi matutínumban nem kilenc olvasmány és responzórium 
hangzott el, hanem tizenkettő.59

A ඌൺංඇඍ-ඉඈඇඌ-ൽൾ-ඍඁඈආංජඋൾඌ-ං ඌඓඣ඄ൾඌൾ඀ඒඁගඓ ඇൺඉඃൺංඇ඄ൻൺඇ60

58 Fදඅൽඏගඋඒ, Usuarium (Guide) 18–19.
59 Kൾඅൾආൾඇ Áron, Liturgikus újjászületés a reneszánsz Európában, in Magyar Egyházzene 

(2007/2008) 15/247.
60 Editions des Riches Heures, https://www.richesheures.net/epoque-6-15/eglise/34st-pons-

general.htm (2025.09.25.). Fotó: Russ Pinder.



74

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

Hogy a bencés apátság és az egyházmegye kapcsolatát jobban megértsük, 
érdemes legalább szúrópróbaszerűen összevetni a misekönyvet a 14. századi 
ordináriussal. Noha a misekönyv több mint egy évszázaddal későbbi, mégis 
archaikusabb állapotot rögzít és az apátságra hivatkozik, míg az ordinárius 
későbbi állapotot rögzít és a katedrálisra hivatkozik, legalábbis elméletben.

Az 1533-as könyvben tételesen nincsenek főpapi funkciók, egyedül a 
püspöki hármasáldás általános rendjét közli a forrás. Ennek külön furcsasá-
ga, hogy a könyv átlagon felüli részletességgel közli a hármasáldás rendjét, 
szóról-szóra követve a 13. századi Guillelmus Durandus (nem azonos a mi 
Durand-unkkal) pontifikáléjában leírt szertartássort a kórus bevezető áldás-
kérő énekeivel (Princeps ecclesiae, Humili voce laudantes),61 melyeket a 16. 
században összesen csak három másik, spanyol misekönyv (Ávila, Elne, Pa-
lencia) szerepeltet.

Saint-Pons frissen alapított egyházmegyéjének ordináriuskönyve pedig a 
püspöki szertartások közül mindössze a nagycsütörtöki krizmaszentelő mise 
szövegeit közli, mintegy függelékként, utólagos hozzáadásként.

Aඓ Uඌඎൺඋංඎආ-ൺൽൺඍൻගඓංඌ, ඄ඎඍൺඍගඌආඬൽඌඓൾඋඍൺඇ

Ursin Durand számára a korabeli szakértő megközelítéséből nézve a legké-
zenfekvőbb összehasonlítási alapot a misekönyv sajátosságainak szemlélte-
tésére a római szerkönyvek kínálták. Durand – kollégájához, a kor legna-
gyobb liturgiakutatójához, Edmond Martène-hez hasonlóan – csak azokat az 
elemeket írta ki, amelyek eltértek a Missale Romanumtól. Ezáltal a kivonat, 
amelyet írt, lényegében teljes forrásnak minősül, mert amiről hallgat, az azo-
nosnak tekinthető a rómaival, és így annak alapján kiegészíthető. Ehhez a 
jegyzetelési módhoz nagy fokú liturgikus jártasságra volt szükség. A szerző 
ugyanis az adatokat azonnal és biztosan szűrni tudta aszerint, hogy a kora-
beli gyakorlattal megegyeztek, vagy attól eltértek. Ez a munkamódszer volt 
a leghatékonyabb, mivel a jegyzetelés idő- és helytakarékos lett, mégis teljes 
rálátást biztosított az egyedi elemekre.

A modern kutatás potenciálja ehhez képest a szélesebb kontextus ismere-
te. Kutatócsoportunk, az Eötvös Loránd Tudományegyetem Liturgiatörténeti 
Kutatócsoportja a középkori és kora újkori római rítus változataival foglal-
kozik. Az eredmények tárolására és szemléltetésére szolgál az Usuarium, 
mely a világ legnagyobb liturgikus adatbázisa.62 Az adatbázisban jelen állás 

61 Le pontifical romain au moyen-âge 3. Le pontifical de Guillaume Durand (szerk. Michel And-
rieu; Città del Vaticano – Saint-Siège, Biblioteca Apostolica Vaticana, 1940) Cap. III. XXV.

62 Elérhetőség: Usuarium – A Digital Library and Database for the Study of Latin Liturgical His-



75

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

szerint több mint 7800 darab, különböző műfajú, korú és eredetű liturgikus 
könyv van regisztrálva, melyek közül több mint 1700 könyv digitális másola-
ta érhető el teljes terjedelemben.

Földrajzi lefedettség tekintetében az adatbázis gyűjtőköre a középkori és 
kora újkori Katolikus Egyház, a latin kereszténység teljes területére vonat-
kozik, amely magában foglalja a kulturális értelemben vett európai „Nyuga-
tot”, a Brit-szigetektől Lengyelországig, valamint Norvégiától Szicíliáig. Az 
Európán kívüli területekből jelenik meg az érett középkor viszonylatában 
a Szentföld, a kora újkor viszonylatában pedig Mexikó, az a két tájegység, 
amely az európai kultúra e két kiáramlásának idején saját úzust vagy úzuso-
kat tudott kialakítani.

A kutatás fő csapásiránya jelenleg a trienti misekönyv előtt megjelentetett 
15–16. századi nyomtatott misekönyvek feldolgozása, mely átfogó igénnyel a 
2013-ban elindult Missalia-projekt során valósult meg. Ennek eredményeként 
mintegy 250 egyházmegyés, szerzetesi és monasztikus úzus misekönyvének 
tartalma került feldolgozásra, és vált összehasonlíthatóvá teljes terjedelmé-
ben. Ami az időbeliséget illeti, a 15–16. századi – azaz a katolikus litur-
gia központosítása előtt kiadott utolsó helyi – misekönyvek elemzése három 
szempontból is indokolt: biztosan azonosítható a források származási helye, 
nagy és pontos adattartalmúak, valamint széles körű használatuk miatt az 
általános gyakorlatot dokumentálták.63

A források feldolgozása három fázisból áll. Ezek közül az első az adatbe-
vitel. Ennek első lépése az indexelés, vagyis tartalomjegyzék készítése: egy-
egy szerkönyv átnézése, végiglapozása után fő tartalmi egységeinek közlése. 
A mutatóban az egyes szertartások egységes megnevezést, címkét kapnak, 
így tartalmuk könyvtípustól függetlenül a teljes szövegkorpuszban vissza-
kereshető. Az adatbevitel következő lépése az indexelés során címszavakkal 
ellátott szertartáselemek kiírása tételről tételre. Az így kapott digitális szö-
vegkiadás (úgynevezett konspektus) minden egyes liturgikus szöveget (kö-
nyörgést, olvasmányt, énektételt stb.) eredeti sorrendjében közöl.

A feldolgozás második nagy szakaszaként az adatokat standardizálni kell: 
a konspektus elemei különféle azonosítókat kapnak. Egy tétel besorolásának 
legnagyobb egységei a „ceremony”-k, azaz azon halmazok, amelyek önálló 
szertartásokat jelölnek (ezek találhatóak meg az indexben is). Ilyen például 
a keresztelés, a házasság, a vízszentelés, a miseproprium, a miseordinárium. 
A „ceremony”-k, amennyiben szükséges, kisebb egységekre, „module”-okra 
tagolódnak, például a miseordinárium esetében ilyen a felajánlás, az áldozás 
vagy az elbocsátás. Az így kapott adatsorok különböző szempontok (pl. föld-

tory in the Middle Ages and Early Modern Period, https://usuarium.elte.hu (2025.09.25.).
63 Fදඅൽඏගඋඒ, A római rítus változatainak kutatása II.



76

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

rajzi hely, liturgikus idő, műfaj) alapján szűrhetőek. E módszer által egy-egy 
liturgikus szöveg elvonatkoztatható attól a konkrét szerkönyvtől, amelybe 
egykor leíratott: összehasonlíthatóvá válik ugyanazon tétel minden lehetsé-
ges funkciója, illetve az ugyanazon funkciót betöltő minden lehetséges tétel 
is.64

Mindezek után a harmadik fázis az elemzés: az adatbázis segítségével a 
szerkönyvek egy-egy elemét egy teljes Európát lefedő gyűjtés összefüggésé-
ben tudjuk értelmezni. Ennek alapján a forrás jellegzetes vonásait koncent-
rikus körönként különíthetjük el. Jelen forrásunk, Saint-Pons-de-Thomières 
misekönyve esetében ezek a következők: általános késő középkori, kora 
újkori sajátosságok (amelyek Európa-szerte elterjedtek voltak, de a római 
hagyományból történetesen hiányoztak), a nagyobb (Dél-Franciaország) és 
a szűkebb térség (Narbonne környéke) jellegzetességei, valamint a teljesen 
egyedi vonások.

A variálódás az alábbi szinteken valósulhat meg:
1) Szerkezeti különbségek, vagyis mindazok a szertartáselemek vagy mű-

fajok, amelyek hiányoznak vagy jelentősen eltérő rendben szerepelnek a ró-
mai gyakorlatban.

2) Szövegi különbségek: ahol a szerkezet megegyezik a rómaival, de más 
tétel tölti ki (pl. egyedi miseproprium-tételek).

3) Dallami különbségek: az egyedi, helyi gregorián dallamok – ez jelen 
esetben az eredeti szerkönyv hiányában nem vizsgálható, de a jegyzet indi-
rekt módon megemlíti, hogy mely tételek mellett szerepelt kotta.

4) Ceremoniális különbségek: a rítushoz kapcsolódó gesztusok, mozgá-
sok, a liturgikus performansz elemei (főképp a miseordó, valamint a nagyhét 
és a processziók esetében mérvadó).

Aඓ ൾ඀ඒඁගඓං ඣඏ

A mise általános rendje szempontjából a következő egyediségeket érdemes 
kiemelni. A középkori, engedékenyebb gyakorlattal összhangban a könyör-
gések számát egy misében nem három, hanem hét tételben maximálja a 
könyv. Az egyedi műfajoknál a saint-pons-i misekönyv a trópusok tekinte-
tében visszafogott, ugyanis mindössze egy található benne, a Gloria in ex-
celsis leggyakoribb, Spiritus et alme kezdetű, Szűz Mária tiszteletére íródott 

64 A kutatási módszertanhoz lásd: Fදඅൽඏගඋඒ Miklós István, Accessus altaris. A mise-előkészület 
változatai és egy liturgikus hungarikum, in Mestereknek gyengyének. Ünnepi kötet Madas Edit 
hetvenedik születésnapjára (szerk. Hende Fanni – Kisdi Klára – Korondi Ágnes; Budapest, 
Országos Széchényi Könyvtár – SZIT, 2020) 387–390.



77

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

trópusa. A misszále szekvenciagyűjteménye azonban jóval tekintélyesebb, 
mintegy húsz tételből áll. A próféciák alkalmazása is gyakoribb, mint a ró-
mai szokás, például karácsony mindhárom miséjének és vízkeresztnek is volt 
egy-egy próféciája.

Emellett, az általános európai gyakorlatnak megfelelően hétköznapi (szer-
dai és pénteki) olvasmányok is szerepelnek az egyházi év teljes tartamára. 
Durand ezeket külön jegyzetben is kiírta. Számára két szempontból is ér-
dekes lehetett ez a gyűjtemény. Egyrészt a 18. században, a római liturgia 
térhódításával szokatlannak hatott, hogy a miseproprium nem szorítkozik a 
vasárnapokra. Másrészt, a neogallikán szerkönyvek összeállítói a legfonto-
sabb szempontok között tartották számon, hogy a misekönyv bibliai szöve-
gekben gazdagabb legyen. Ezért is mutathatott Durand különös érdeklődést 
a többletolvasmányok iránt.

Az egyházi év tekintetében a pünkösd utáni („évközi”) vasárnapok szá-
mozása is az általánosabb európai, praktikus rendet követi. A római kalen-
dárium esetében itt felmerül az a probléma, hogy a pünkösd utáni első va-
sárnapot mindig háttérbe szorítja a Szentháromság vasárnapja, felülírva a 
vasárnap eredetibb propriumát. Ennek kiküszöbölésére sokhelyütt a tempo-
rális ciklus propriumát elcsúsztatták, és így a pünkösd utáni második vasár-
napon mondták, illetve énekelték a római misekönyv szerinti pünkösd utáni 
első vasárnap tételeit, és így tovább. Ezáltal az egyházi év végén is ritkábban 
szembesültek azzal a problémával, hogy a propriumok elfogytak, és a fölös 
számú vasárnapokat máshonnan kölcsönzött tételekkel kellett kitölteni.

A rendkívüli rítusok tekintetében a hamvazószerda meglehetősen vissza-
fogott. A hamvak megáldása egyetlen orációval és áldással történt.

A Gyertyaszentelő Boldogasszony-napi gyertyaszentelés viszont megle-
hetősen összetett. Az elején a pap két orációt mondott a gyertyák felett, majd 
egy bibliai és teológiai utalásokban gazdag prexet, vagyis prefációdialógussal 
bevezetett, prefációdallamon énekelt, ünnepélyes, nagy terjedelmű konszek-
rációs imát (Omnipotens, aeterne Deus, Domine Iesu Christe, omnipotens, 
incomprehensibilis lumen…). A prex szövegét Durand – mivel nem volt szá-
mára ismerős – teljes terjedelmében kiírta. Az adatbázist áttekintve azonban 
megállapíthatjuk, hogy az ima egyértelmű párhuzamokat mutat a katalán–
okcitán régió gyertyaszentelő prexeivel, melyek közül azonban a saint-pons-i 
szöveg a leghosszabb és legretorikusabb. A prex után két – nagyszombatról 
ismeretes – orációval tűzszentelést tartottak, majd külön könyörgés szerepelt 
a gyertyák meggyújtására, végül általános záróáldás. A misekönyv ezután 
nem beszél körmenetről, de az ordináriuskönyv párhuzamos tanúsága szerint 
volt ilyen: a kézirat kiírja az összes énektételt, és egyenként megnevezi a 
processzióban közreműködő szolgálattevőket és az általuk végzett feladato-



78

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

kat. Mivel a misekönyv alapvetően az oltáron feküdt, nem volt ritka, hogy az 
ilyen „mozgó” tételcsoportokat kihagyták belőle.

Hasonló komplementer módszerrel találkozunk, ha összevetjük az or-
dináriuskönyvnek és a misekönyvnek a nagyhét egyes napjaira vonatkozó 
szertartásrendjét. A misekönyv főképp a templombeli szertartásokra össz-
pontosít, a körmeneteket és más kiegészítő szertartásokat legfeljebb vázla-
tosan említi. Az ordinárius ezzel szemben részletesen leírja ezen rítusoknak 
nemcsak a tételkészletét, hanem végzésük pontos mikéntjét, a szolgálattevők 
szerepét és egymáshoz viszonyított helyzetét is. Noha más-más logika sze-
rint épül fel a két szerkönyv leírása, ha a szertartások vázát egymás mellé 
helyezzük, azok megegyeznek. Fontos kiemelni, hogy az ordinárius tartal-
mán, noha püspöki szerkönyvként definiálja magát, egyértelműen kivehető 
a monasztikus eredet, összhangban azzal, amit fentebb megállapítottunk a 
Saint-Pons-i Egyházmegye keletkezésének körülményeiről. A könyv össze-
állítója nem szerkesztette át az apátság meglévő hagyományait, mindössze 
egy-egy rövid utalással jelezte a püspök szerepét – aki kezdetben egyúttal 
maga az apát volt –, miszerint ha jelen van, ő vezeti a szertartásokat.

Virágvasárnapon az ágszentelés két könyörgéssel, majd prexszel történt. 
Az ágakat a sacrista osztotta ki, előbb a szerzeteseknek (fratres), majd a nép-
nek. Ezután a szerzetesi közösség és a nép a Szent Márton-templomba, azaz 
a fentebb említett, a lakosság vallási életét irányító Saint-Martin-du-Jaur-plé-
bániatemplomba vonult. Az ordinárius ez esetben is részletesen közli az 
egyes szolgálattevők feladatait, egyúttal megvilágítva a helyi kultusz eleme-
it. A processzió során egy-egy pap vitte a hely két kedves szentje, Szent Pon-
ciusz és Szent Sámson ereklyéit a tiszteletükre készített zászlók kíséretében. 
A templomba érkezvén az ereklyetartó ládikákat egy-egy oltárra helyezték, 
Ponciuszét a Szent Márton-oltárra, Sámsonét pedig a Szent János-oltárra. 
Ezután a szószékről egy diákonus elénekelte a Cum appropinquasset kezdetű 
evangéliumot, majd prédikáció következett a népnek. Az apátság elkülönü-
lését jelzi, hogy a közös, néppel együtt végzett processzió után, visszatérvén 
a székesegyházba, a szerzetesek külön, egyszerűsített körmenetet tartottak a 
kolostorban a megszentelt ágakkal és az ereklyékkel, de stációk nélkül. Ezu-
tán a székesegyházban ismét elhangzott a Cum appropinquasset-evangélium, 
majd újabb prédikáció után kezdetét vette az ünnepi mise.

Nagycsütörtök reggelén hagyomány volt, hogy a monostorban adomány-
osztást tartottak a helybéli szegényeknek. Ezt az eleemosynarius végezte egy 
másik szerzetes (monachus) segítségével. Összesen háromszáz szegényt ven-
dégeltek meg, kétszázötven férfit és ötven nőt. A férfiakat helyben szolgálták 
ki, a nőket az apácákhoz delegálták. Ebből az elejtett utalásból következtet-
hetünk arra, hogy Saint-Pons-ban a férfi szerzetesközösség mellett női szer-



79

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

zetesek is éltek. Az ordinárius külön kiemeli, hogy a megvendégeltek nem 
áldozhattak, hanem csak szentelt kenyeret kaptak, illetve hogy az osztóknak 
vigyázniuk kellett, hogy a háromszáz között ne legyen zsidó, muszlim vagy 
kiközösített. A gyerekek azonban áldoztak a misén, majd ebédet kaptak az 
apátságban.

Az általánosabb középkori gyakorlat szerint a szent háromnap (nagycsü-
törtök, nagypéntek, nagyszombat) mindegyikén volt tűzszentelés a mise előtt. 
Ehhez a szertartáshoz nem a római–kuriális liturgia 1955 előtti változatából 
ismeretes háromágú gyertyatartót (harundo vagy olaszul tricereo) használták, 
hanem ennek egy változatát, az ún. serpenst vagy más néven arundina ser-
pentinát, azaz egy kígyó vagy sárkány formájú gyertyatartót.65 Az ordinárius-
könyv a helyi viszonyokat ismertetve azt is leírja, hogy a nagycsütörtöki mise 
után, a szentség elrejtésekor az Eucharisztiát processzióval a templom Szent 
Péter-oltárához vitték. A processzió után erről az oltárról azonnal eltávolították 
a textíliákat, míg a nagy oltárfosztásra csak a vesperás után került sor.

A nagypénteki passióéneklés közben, annál a résznél, ahol a katonák el-
osztották a keresztre feszített Jézus ruháit, mintegy dramatizálásként két 
szolgálattevő két, előzőleg az oltár sarkaira helyezett törlőkendőt lopva lerán-
tott. Ez általános középkori gyakorlatnak számított, de nem világos, ponto-
san hogyan nézhetett ki a cselekmény.

A kereszthódolathoz az Eucharisztia őrzésére szolgáló Szent Péter-oltártól 
hozták a feszületet a kórusba. Itt tette hódolatát a püspök, a papság és a többi 
szerzetes, majd a feszületet visszavitték a Szent Péter-oltárhoz. Ezek egy ten-
gelyen lehettek, mert a szőnyeg, amelyet a processzió útvonalára terítettek, 
elért a kórusból a Szent Péter-oltárig (talán a rekesztőhöz kapcsolódott). Itt 
két pap állványon tartotta a keresztet, és nyújtotta a hódoló híveknek, előbb 
a férfiaknak, majd a nőknek. A szentségi processzió – azaz a nagypénteki 
„csonkamise” azon része, amikor a félretett Eucharisztiát ünnepélyesen az 
oltárhoz vitték az áldozáshoz – szintén a Szent Péter-oltártól indult, hiszen 
amint láthattuk, előző nap itt rejtették el. A processzió során az Eucharisz-
tiát nem a barokk kor óta ismeretes monstranciában, hanem a custodia (más 
néven capsa, scrinium vagy pyxis)66 néven ismeretes szelencében vitték a 
szentélybe; ez előtt haladt egy szolgálattevő az egyszerű borral töltött kehely-
lyel, valamint a paténával és a korporáléval. A 14. századi ordináriuskönyv 
szerint az Eucharisztiát a pap, míg a kelyhet a diákonus vitte, míg a 16. száza-
di misszále szerint a diákonus vonult az Eucharisztiával és a szubdiákonus a 
kehellyel. Az elegyítés (commixtio) előtt a pap az Eucharisztiát a Miatyánk-

65 Kංඇ඀, Liturgies of the Primatial Sees 224, 281–282.
66 Hൺඁඇ, Cynthia, Reliquaries, in A Companion to Medieval Art (szerk. Conrad Rudolph; Oxford, 

Wiley – Blackwell, 2019) 681–703.



80

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

tól kezdve a kehely felett tartotta. Ezután, az elterjedtebb középkori gyakorlat 
szerint, nemcsak a celebráns, hanem a szolgálattevők is megáldoztak.

A nagypénteki vesperás után a szerzetesek visszavonultak a rendházba. 
A refektóriumban némi kenyeret és vizet vettek magukhoz, majd a kerengő-
ben leültek, és kolláció gyanánt felolvastak három, eucharisztikus csodákról 
szóló szövegrészt. Ezután visszamentek a refektóriumba, egy kis bort ittak, 
majd elmondták a kompletóriumot.

A nagyszombati vigíliaszertartásban a húsvéti gyertya és a keresztkút 
szentelésénél nem találkozunk egyedi elemekkel, egyedül a próféciák rendjé-
nél. Saint-Pons-ban összesen hat próféciát olvastak, ami az egyik legritkább 
eshetőség. A legelterjedtebb a négy próféciás változat volt, ezt követte gya-
koriságban a (Rómából is ismeretes) tizenkét próféciás, valamint a főképp 
Német- és Franciaországban előforduló öt próféciás változat. A hat próféciás 
rendtartás a 15–16. században szintén francia sajátosság volt, öt egyházme-
gyében alkalmazták, de más-más olvasmányválogatással. Ha a saint-pons-i 
tételeket (In principio creavit, Factum est in vigilia, Apprehendent, Haec 
est hereditas, Audi Israel, Scripsit Moyses) összevetjük a másik öt úzussal, 
akkor azt láthatjuk, hogy szintén egyedi összeállítással van dolgunk, amely 
viszont a leginkább a viviers-i úzussal van átfedésben, mindössze egy prófé-
ciában térnek el egymástól.

A ඉඋඈඉඋංඎආ

Amint fentebb említettem, Durand csak azokat az elemeket jegyzetelte ki
a misekönyvből, amelyek korának római gyakorlatától eltértek. Ez a jegyze-
telési mód leginkább a propriumanyagon figyelhető meg. A látszólag követ-
kezetlennek tűnő adatok összességében vizsgálva halmazokat alkotnak, az 
egyedi elemek szabályos eltérések rendszerét alakítják ki. Ezek az eltérések 
koncentrikus körönként egyre szűkülő földrajzi régiókat rajzolnak ki.

Saint-Pons úzusában a vízkereszt vigíliája egyedi misével rendelkezett, 
melyet Durand teljes terjedelmében ki is írt, mivel ez a misetétel-összeál-
lítás szokatlan, ismeretlen volt számára. Az Usuarium-adatbázison átfut-
tatva az egyes adatokat azonban jól kivehető, hogy a már többször tárgyalt 
ibériai–okcitán régióban meglehetősen elterjedt volt. Ugyanezen ibériai–
okcitán terület sajátossága volt nagyböjt második vasárnapján a Domine 
dilexi-introitus a hozzá tartozó, végig egyedi propriuménekekkel. Az Euró-
pa-szerte általánosan elterjedt tétel ebben a szerepben a Reminiscere volt. 
Emellett azonban az okcitán régió két egyházmegyéjében (Maguelone, 
Uzès) az Intret oratiót énekelték introitusként.



81

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

A helyi sajátosságok tehát legtöbbször kisebb-nagyobb régiókban figyel-
hetőek meg, de ez nem minden esetben jelent következetes együttállást. Erre 
példaként szolgál advent negyedik vasárnapjának introitusa, amely Saint-
Pons-ban a Memento nostri Domine. Ez az introitus egész Európában, a 
kontinens jószerével minden régiójában megtalálható, ugyanakkor Rómában 
nem. A római gyakorlat (Rorate caeli) jóval ritkább volt: csak a katalán–
okcitán régióban és Párizs környékén volt gyakori. Emellett az okcitán régió 
három egyházmegyéjében, a fentebb már említett Maguelone, Uzès, vala-
mint Aix-en-Provence úzusában újabb egyedi hagyomány, a Veni et ostende-
introitus szerepelt. Saint-Pons tehát követhette volna a katalán–okcitán na-
gyobb régió, valamint Montpellier környéke mint kisebb régió hagyományát, 
ennek ellenére az általános európai tételt használta. (Ábrákat lásd a követke-
ző oldalpáron.)

Az egyes liturgikus sajátosságok mint koncentrikus körök jól megfigyel-
hetőek egy-egy szent kultuszának elterjedtségén is. Itt ugyanúgy megkülön-
böztethetünk egész Európában, a nagyobb és kisebb liturgikus tájakon elter-
jedt, valamint teljesen egyedi, helyi szenteket.

Arles-i Szent Genéziusz ókeresztény vértanú egyetemesen tisztelt szent-
nek tekinthető. Kultuszának központja értelemszerűen a provence-i Arles 
volt, ennek eredményeképp tisztelete az Ibériai-félszigeten és Franciaország-
ban volt a legintenzívebb, emellett azonban szórványosan Észak-Itáliában és 
Magyarországon is ismerték. Tarragonai Szent Fruktuózusz püspök és két di-
ákonusa, Auguriusz és Eulogiusz szintén ókeresztény vértanúk voltak, ám is-
mertségük jóval korlátozottabb. Spanyolországban mindenütt tisztelték őket, 
noha az északi régiókban jóval gyakrabban fordulnak elő, mint a déliekben. 
Emellett két délfrancia egyházmegyében találhatóak meg: Carcassonne-ban 
és Saint-Pons-ban. Jellegzetes északspanyol–okcitán szent Narbonne-i Szent 
Pál hitvalló püspök, a „gallok apostola”. A helyi szentek közül a legszemléle-
tesebb példa Carcassonne-i Szent Hiláriusz püspök, akit egykori székvárosa 
mellett csak Saint-Pons-ban tiszteltek.

Általános középkori sajátosság, hogy a szentek közös miséit közlő kom-
múne egy-egy liturgikus műfajra tömbökben kínál alternatívákat, és nem 
elkülönülő miséket ad, mint a római úzusban. Ennek szemléltetésére vizsgál-
juk meg a több mártír ünnepére (de pluribus martyribus) rendelt közös mise 
szövegeit! Az 1629-es Missale Romanum négy önálló misét kínál introitustól 
posztkommúnióig. Ezt a négy misét, mintegy engedményként lehetett két al-
ternatív könyörgéssel (kollekta, szekréta, posztkommúnió) és öt olvasmány-
nyal (szentlecke, evangélium) variálni. Az énektételek (introitus, graduále, 
alleluja, traktus, offertórium, kommúnió) esetében a misekönyv nem kínált 
alternatívákat, ragaszkodott azok kötött használatához.



82

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

Nൺ඀ඒൻදඃඍ ආගඌඈൽං඄ ඏൺඌගඋඇൺඉඃගඇൺ඄ ංඇඍඋඈංඍඎඌൺං67

67 Forrás: Usuarium – A Digital Library and Database for the Study of Latin Liturgical History in 
the Middle Ages and Early Modern Period, https://usuarium.elte.hu (2025.09.25.).



83

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

Aൽඏൾඇඍ ඇൾ඀ඒൾൽං඄ ඏൺඌගඋඇൺඉඃගඇൺ඄ ංඇඍඋඈංඍඎඌൺං68

68 Forrás: uo.



84

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

A saint-pons-i misekönyv esetében ezzel szemben az egy-egy témára ren-
delt misék egyetlen cím alatt szerepelnek, és a könyv műfajonként válogatva 
és jóval nagyobb számban kínál választási lehetőségeket. A könyörgések a 
római gyakorlathoz hasonlóan visszafogottabbak, legfeljebb kettő szerepel 
belőlük. Az énektételek ambivalens helyzetűek, általában kettő vagy három 
szerepel belőlük, kivéve az introitusokat, amelyek jóval számosabbak. A több 
mártír ünnepére rendelt mise esetében például tizenkét introitus szerepel 
egymás után. Az olvasmánygyűjtemény átlagosan a leggazdagabb, a több 
mártír miséjének esetében nyolc szentlecke és tizenegy evangélium szerepel.

Ez a propriumkínálat így a szentek ünnepeinél nagyobb szabadságot biz-
tosított a celebránsnak a misetételek kiválasztásánál és növelte a változatos-
ságot, bővítette a variációs lehetőségeket. Hasonló elgondolással találkozunk 
a gyászmisék esetében is. A könyörgések, az olvasmányok és az énektételek 
egyaránt a halott társadalmi állása (püspök, apát, toulouse-i gróf, városi kon-
fraternitás tagja) szerint variálódhattak. Ezenkívül az olvasmányok a misé-
zés napja, az énektételek pedig a misézés ünnepélyessége szerint is elkülö-
nültek.

Szintén általános európai, a késő középkorban kialakult jelenség a nem 
bibliai alapú énektételek alkalmazása, azaz a liturgikus műköltészet. Ha a 
három propriumtípus forrásbázisát összehasonlítjuk, megállapítható, hogy 
az olvasmányok értelemszerűen mindig bibliai szövegek, a könyörgések pe-
dig mindig költöttek. Az énektételek esetében ősi gyakorlat, hogy szintén 
bibliai eredetűnek kell lenniük (a zsoltárok a legalkalmasabbak), azonban ez 
a konszenzus a 15. századra veszített erejéből. A szekvencia mint műfaj meg-
jelenése eleve ezt a célt szolgálta, a szövegalkotási kedv kielégítését, de más 
műfajok, leginkább az introitus esetében is hasonló folyamat figyelhető meg. 
Azokhoz az ünnepekhez, amelyek már rendelkeztek saját, biblikus propri-
umkészlettel, nem nyúltak hozzá. A költött énektételek legfőképpen a követ-
kező esetekben jelentek meg: különleges szentek ünnepein (az adott régió, 
egyházmegye, templom patrónusa; új szentek vagy sajátos összefüggésben, 
patrónusként tisztelt régi szentek futótűzként elterjedő kultusza), illetve votív 
miséknél, jellegzetes hittartalmak kidomborítására.

Saint-Pons misekönyve a szenteknél az első eshetőségre, azaz a helyi szen-
tek kultuszára kínálja saját védőszentje, Szent Ponciusz vigíliájára a Domi-
ne praevenisti-introitus alternatívájaként a Consona plebs kezdetű introitust. 
Az előbbi a 20. zsoltárból való, szentek miséiben eleve Dél-Franciaországra 
jellemző, ritkább tétel, míg az utóbbi költött ének, kifejezetten Szent Ponci-
usz érdemeinek dicséretéről szól, és Saint-Pons-ban íródott, semelyik másik 
úzusban nem található meg. Figyelemre méltó a hagyománytisztelet, aho-
gyan az új liturgikus szöveggel bántak: nem a szent ünnepnapján szerepel, 



85

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

hanem csak a vigíliamisében, és itt is pusztán alternatívaként. A második es-
hetőségre, vagyis az új, egész Európában kedvelt szent tiszteletére szerzett új 
propriumra példa Szent Rókus ünnepén a Congratulamini omnes-introitus, 
mely spanyol és francia vidékeken meglehetősen gyakori volt, de – a pestis-
járvánnyal összefüggésben – német, lengyel, magyar, itáliai területeken is 
énekelték.

A votív miséknél olyan költött énektételeket érdemes kiemelni, mint a 
Salve sancte angele Dei-introitus az őrangyalok miséjében vagy a Constituit 
Deus Pater ad dexteram suam Iesum Christum-graduále Jézus Nevének vo-
tív miséjében. Mindkét tétel általánosan, Európa szinte minden régiójában 
ismert volt, ugyanakkor fontos különbség, hogy az őrangyalokat megszólító 
introitus Salve sancte custos szöveggel volt gyakoribb, a Salve sancte angele 
Dei forma Saint-Pons mellett csak három másik délfrancia úzusban szerepel.

Sajátos kérdéskört jelentenek az énektételeken belül a verzusok. Ereden-
dően a római rítusban minden énektételnek volt verzusa, és mindig egy teljes 
zsoltárt képviselt. Ez a későbbiekben két módon is lekopott: a gyászmiséket 
kivéve csak az introitusnál maradt meg teljes formájában (introitus-antifóna, 
verzus, kis doxológia, antifóna ismétlése), és már nem a teljes zsoltárt, hanem 
csak annak első versét énekelték. Idővel aztán elhomályosult annak ismerete, 
hogy a verzusnak ideálisan minden esetben teljes zsoltárnak kellene lennie, 
és megjelentek a bibliai eredetű, de nem zsoltáralapú verzusok. Ezek a tételek 
általában közvetlenül az antifóna gondolatát vitték tovább.

Erre szolgál például Saint-Pons esetében a virágvasárnapi mise, ahol az 
introitus (Domine ne longe) után a misekönyv megjegyzi, hogy verzusként 
énekelhető a római gyakorlat szerint a 21. zsoltár 1. verse, a Deus Deus meus 
respice vagy a Diviserunt sibi, amely ugyanezen zsoltár 19. verse. Ez a vers 
a nagycsütörtöki oltárfosztás szertartásából ismeretes, introitus-verzusként 
való használata Krisztus szenvedésének drámaiságát kívánta hangsúlyozni.

Ennél továbbmegy a saint-pons-i úzus a templomszentelési (dedikációs) 
mise esetében. Ennek introitus-antifónája a Terribilis est locus iste, azaz Já-
kob szavai Mózes első könyvéből, melyeket azután mondott, hogy Bételnél 
álmában látta a megnyílt eget és Isten angyalait egy létrán a menny és a föld 
között járni. A római gyakorlatban ezután a kórus a Quam dilecta-zsoltárt 
énekelte verzusként, amely a jeruzsálemi Templomot dicséri. A saint-pons-i 
úzusban azonban – szintén drámai eszközként – a Vidit Iacob scalam-verzus 
szerepel, azaz Jákob látomásának leírása Mózes első könyvének ugyanazon 
fejezetéből. Nemcsak témájában, hanem konkrét szövegében is illeszkedik 
e tétel az antifónához, de – a verzusok második generációjához tartozóként 
– megsérti azt az eredendő szabályt, hogy a verzus csakis a zsoltárokból 
származzék.



86

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

Mindkét fentebb szemléltetett egyedi verzus, a virágvasárnapi Diviserunt 
sibi és a templomszentelési Vidit Iacob scalam közös tulajdonsága, hogy a 
katalán–okcitán régió sajátos liturgikus leleménye.

Aඓ ඈඋൽංඇගඋංඎආ

A misekönyv ordináriuma szintén jellegzetes, ezért érdemes külön, szaka-
szonként megvizsgálni. A római rítus szerkezete az alapvetően énekelt for-
mában elhangzó propriumtételekre (könyörgések, olvasmányok, énektéte-
lek) és az állandó szövegű kánonra épül, mely az órómai korban még szintén 
fennhangon, énekelve imádkozott rész volt. Ezeket az elemeket szegélyezte, 
vezette be vagy kötötte át egy-egy ordináriumelem. Ezen tételek jellemzően 
a híveknek szóló rövid instrukciók voltak, vagy ritkább esetben a celebráns 
és az asszisztencia apologetikus formulái.

Ezt a viszonylag szikár szerkezetet kezdték felduzzasztani a 9–10. szá-
zadban. A kibontakozási lehetőségeket kereső kreativitás egyik fő levezetési 
csatornája az ordinárium volt. Ez a folyamat főképp az alapvetően cselek-
ményalapú, szöveg nélküli szertartáselemeket érintette, melyekhez utólag 
szövegtételeket rendeltek, kiemelve egy-egy cselekmény lelkiségi aspek-
tusait. Ezek legjellegzetesebb terepe a miseelőkészület, a lépcsőima, a fel-
ajánlás, a pap áldozása és a mise végi vagy utáni hálaadás. Megszólaltatás 
szempontjából ezeket az imákat vagy a pap imádkozta csöndben, csak maga 
által hallható módon, vagy a pap és az asszisztencia között hangoztak el, 
középhangon. Így, noha az ordináriumban a szerkönyveket vizsgálva jelentős 
különbségek adódnak, élőben végezve, a hívek szemszögéből nézve általá-
ban nem eredményeztek érzékelhető különbséget. Kívülről csak az ellentétes 
irányú folyamat volt észlelhető: az alapvetően szövegalapú szertartáselemek 
gesztusokkal, cselekményekkel tűzdelése. Ennek legjellegzetesebb pontja a 
misekánon, melyet eredendően végig kitárt karral, egyetlen nagy imaként 
imádkozott a celebráns. Az érett középkorban azonban elkezdték tisztelet-
adási gesztusokkal (pl. meghajlás, térdhajtás) és az egyes imarészletek szö-
vegét értelmező mozdulatokkal (pl. oltárcsók, kezek adományok fölé helye-
zése) tagolni.

A mise eleji oltárhoz járulás, lépcsőima két fő gondolati szála a szent tér-
be való belépés és ezzel összefüggésben a bűnbánat felindítása. Az előbbi 
aspektust képviseli a jellegzetes Introibo-antifóna és Iudica-zsoltár. A bűnbá-
nattartás gondolata a hispán és délfrancia úzusokban különösen hangsúlyos. 
Előtte rövid lélekhívás, Szentlélek-hívó précesz áll. Ezután jön a közgyónás, 
melynek teljes szövegét Durand nem írta le, csak kezdő szavait (Confiteor, 



87

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

Misereatur), az Indulgentiam-imát viszont teljes terjedelmében lemásolta. 
Ennek oka valószínűleg az volt, hogy az első két ima szövege megegyezett a 
rómaival, csak a harmadik volt egyedi. Az egyezés – amennyiben erről van 
szó – szintén sajátságos, mert a közgyónási imák az ordinárium legképléke-
nyebb rétegéhez tartoznak.

Ezután szimbolikus penitenciakérés következett (Iudicium et paenitenti-
am pro peccatis meis), melynek keretében a celebráns és az asszisztencia 
egy-egy Miatyánkot imádkozott csendben az oltár lábánál. A penitencia-
kérés és -teljesítés Lyon környékén, a Rhône folyó mentén volt gyakori, de 
megtalálható Katalóniában, valamint egy-egy előfordulással más hispán tar-
tományokban, illetve Akvitániában és Szicíliában is.

Az oltárhoz való felmenetelt az általánosabb középkori gyakorlat szerint 
meghajlás és nem térdhajtás előzi meg. Ezután az evangéliumolvasásig nincs 
jellegzetesebb pont az ordináriumban. Ott azonban evangéliumolvasás előtt-
re és utánra is kínál a könyv devóciós imákat alternatívaként a rómaiakhoz 
képest, illetve a gesztusok szintjén figyelemre méltó, hogy az evangéliumol-
vasás kezdetekor a homlokra, az ajakra és a szívre rajzolt, ősi és máig általá-
nos három kis kereszt helyett a diákonus vagy pap az evangéliumszöveg után 
csak a homlokát és a szívét jelölte meg, az ajkát nem.

A legegyedibb a felajánlás rítussora, mely a korporále kihajtásakor mon-
dott imával (In conspectu tuo) kezdődik. Ez az Ibériai-félsziget és Dél-
Franciaország sajátossága, egyik legbiztosabb, markáns jelölője. Spanyol
és portugál úzusok mellett megtalálható az okcitán vidékeken, Toulouse és 
Narbonne környékén. Ezt követi a bor és a víz kehelybe töltése, utána pedig 
– a megszokotthoz képest fordított sorrendben – előbb a bor, majd a kenyér 
felajánlása. Az adományok megtömjénezése után a pap körbejárva megtöm-
jénezte az oltárt, majd a diákonus különös gesztussal, elölről megemelve a 
pap kazuláját, alátömjénezett. A miseruha ebben az időben – az ábrázolások 
tanúsága szerint – még nem a barokk korból ismert, kétoldalt megkurtított 
„hegedűtok alakú” kazula volt, hanem a jószerével földig érő, az egész tes-
tet a karokkal együtt elfedő „harang alakú” miseruha. A kazula elölről való 
megemelése máig ismeretes gyakorlat az ünnepélyes premontrei misében.69 
Ezután a diákonus körbejárt a templomban, és a mellékoltárokat is egyenként 
megtömjénezte. A tömjénezés után a pap fogadta a hívek adományait, amit 
követhetett prédikáció és kenyérszentelés is.

A felajánlást megszakítva tehát szerepel az ordináriumban egy mozgalma-
sabb szertartássorozat. Ennek megértéséhez tekintsük át egyenként az ele-
meket! A nép adományainak fogadása (oblatio populi) az ókeresztény korra 
69 Kංඇ඀, Archdale A., Liturgies of the Religious Orders (London – New York, Longmans – Green, 

1955) 208–209.



88

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

visszamenő hagyomány, és kezdetben a felajánlás elején volt, mivel a miséhez 
szükséges kenyeret és bort is ezek közül választotta ki a celebráns. A hívek 
rendszeres áldozásának letűntével azonban a hívek adományait a celebráns 
a tényleges felajánlást követően fogadta. Minden bizonnyal ez indokolta a 
kenyérszentelés közbeiktatását is: a pap megáldotta és azonnal visszaosztotta 
a híveknek az általuk hozott kenyeret. A kenyér mellett a bor is megmaradt 
mint adomány, ezt egészítette ki a gyertya, amely mint a liturgiához szük-
séges, drága termék szintén kézenfekvő adomány volt. A 16. századi oblatio 
populi ezen három elemét a miseordinárium nem jegyzi, azonban a nászmise 
leírásánál megtalálhatóak: „Offertorium. Deinde sponsus et sponsa ordinate, 
et quilibet eorum pro se offerat lumen, panem et vinum.”70

Ezen kiegészítő cselekményeknek a kézmosás elé helyezése azért is volt 
praktikus, mert a tömjénezés is mozgalmasabb, „koszolósabb” cselekmény 
volt, így csak egyszer kellett megszakítani a szertartást. A prédikáció a leg-
több helyen egészen a 20. századig nem volt a mise része, hanem jellemzően 
előtte tartották meg. A dél-európai, mediterrán területeken viszont egészen 
a 16. századig, a trienti szertartásrend átvételéig a misében volt, ám – amint 
ezt láthatjuk – a mai gyakorlattal szemben nem az evangélium és a hitvallás 
közé ékelődött, hanem a felajánlás végére, sőt itt különálló prédikációs isten-
tiszteletté duzzadhatott, népnyelvű könyörgésekkel.71

A felajánlás végén sajátos ima szerepel, melyet érdemes teljes terjedel-
mében közölni: „Suscipe, Domine, sancte Pater, omnipotens, aeterne Deus, 
hanc hostiam oblationis, quam ego, indignus et peccator, tibi, Deo meo vivo 
et vero, humiliter offero, et mittere digneris sanctum angelum tuum, qui
sanctificet hoc munus, tibi oblatum.” Az imát rubrikája oratio consecrationis-
nak nevezi, ami természetesen nem az áldozat létrejöttét jelentő átlényegü-
lésre vonatkozik, hanem a felajánlást lezáró invokációs, Szentlelket megidé-
ző ima, mely jelen esetben nem szó szerint a Szentlélek lehívását fogalmazza 
meg, hanem az áldozatot közvetítő angyal alászállását kéri. A szekréta (záró 
felajánlási könyörgés) előtt a pap külön verzikulust mondott csendben (Do-
mine exaudi); a gyászmiséknek saját verzikulusa volt (Requiem aeternam). 
Ez azért figyelemre méltó, mert eredendően, a 9–10. századig a felajánlás 
a római rítusban egyetlen imádsággal, a miséről-misére változó szövegű 
szekrétával történt meg. A felajánlást nyitó Dominus vobiscum és az „üres” 
Oremus értelmezhető úgy, mint a szekréta bevezető tétele, melyeket az Ot-
tó-kortól kezdve elválasztottak egymástól, és más, állandó szövegű felaján-
lási imákkal egészítettek ki, tropizálva, interpolálva a felajánlás rítussorát.72 

70 BnF DdM, Français 22879, f. 203v.
71 Fදඅൽඏගඋඒ, Usuarium (Guide) 329–331.
72 Uo. 331–332.



89

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

Ennek a folyamatnak a nyomait őrzi, hogy a legtöbb helyi hagyományban 
közvetlenül a szekréta előtt nem szerepel bevezető tétel, ugyanakkor vannak 
ellenpéldák, mint a saint-pons-i úzus esetében is.

A prefációdialógus jellegzetessége, hogy az evangéliumolvasás analógi-
ájára a pap a Sursum corda szavakra kis kereszttel jelölte meg a korporálét, 
majd homlokát és szívét. Ez a gesztus teljesen egyedi, egyedül a hieronimi-
ta rend (egyébként római–kuriális gyakorlatot követő) misekönyvében van 
párhuzama. Ezután a prefációt nem a római, visszafogottabb kéztartással, 
mellközépig kitárt karral mondta a celebráns, hanem ennél szélesebb tartás-
ban, tompaszögben felemelt karral, ún. ad modum sedemagestatis. A sedes 
maiestatis, azaz „felség széke” kifejezés arra a kánon előtti oldalon szerep-
lő, a kora újkorban jellemzően egész oldalas képre utal, amely a trónon ülő 
Atyaistent ábrázolja. Ez a leggyakoribb illusztráció, amely kiegészítheti a 
klasszikus kánonképet, azaz Krisztus keresztre feszítésének ábrázolását. A 
kánon mondását devóciós ima vezette be (Aperi Domine os meum), mely 
után a pap megcsókolta az oltárt vagy az előbb említett, trónon ülő Atyaistent 
ábrázoló képet.

A misekánon szövegében egyetlen eltérés található a bevett római válto-
zathoz képest: az élőkért való megemlékezés alatt az „atque omnium fidelium 
Christianorum” rövid, viszonylag elterjedt kiegészítés. Annál több az eltérés 
a kánon közben alkalmazott gesztusokban. A Communicantes-bekezdésben 
János és Pál vértanúk említése után ismét szerepel egy hármas kiskereszt, az 
oltár, a homlok és a szív megjelölésével. Az Unde et memores alatt általános 
középkori gyakorlat volt a karok vízszintes, kereszt alakban való kitárása 
Krisztus keresztre feszítésének imitációjaként. Ez Saint-Pons-ban is megje-
lenik, sajátos névvel, melyet a bővítmény alapján tudunk elkülöníteni a ma-
gasan kitárt karoktól: „in modum sedemagestatis cum crucibus facturis”. A 
Supplices te rogamus alatt a mell előtt keresztbe tett karokkal való meghajlás 
(in modum crucis supra pectus) szintén általános középkori szokásnak mond-
ható. A Nobis quoque alatti oltárcsók viszont ismét egyedi, mivel a celebráns 
háromszor, először középen, majd jobb oldalt, végül bal oldalt is megcsókolta 
a korporálét. A Miatyánk alatt szintén egyedi gesztusról olvasunk: a Sicut in 
caelo et in terra szavakra a celebráns felemelte a kelyhet és az ostyát, majd 
visszahelyezte őket a korporáléra. A nagypénteki „csonkamise” analógiájára 
valószínűsíthetjük, hogy a pap a Miatyánk kezdetétől az ostyát a kehely felett 
tartotta. Ezt a mozzanatot egyedül Grenoble 1532-es nyomtatott misekönyve 
jegyzi, de íratlanul is ismert, elterjedt gesztus lehetett. Ezt bizonyítja, hogy 
Lyon neogallikán átszerkesztésektől mentes misekönyve, melynek végzése 
máig élő hagyomány, szintén dokumentálja ezt a gesztust, noha középkor 
végi, gyérebben rubrikázott könyvei nem említik.



90

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

Az embolizmus alatt a celebráns a paténával megérintette a szentostyát, 
majd a kehely talpát és közepét, végül a kehely fölé emelte, és csak ezután 
vetett keresztet vele magára. A békecsók adása előtt a pap nem az oltárt, ha-
nem a kehely talpát csókolta meg, így kifejezésre juttatva a békeváltásnak az 
Eucharisztiából való kiindulását. Az áldozás előtt két egyedi devóciós imát 
mondott, az egyik általánosan elterjedt, noha a római könyvek nem jegyzik 
(Domine, sancte Pater, omnipotens, aeterne Deus, da mihi…), míg a másik 
egyedi, de sajnos a jegyzetelő ennek csak az incipitjét rögzítette: „Ego indig-
nus et infelix etc.” – ez a megfogalmazás a mise eleji közgyónás kiegészítése-
ként gyakori, áldozási imaként viszont nem ismertek párhuzamai.

A mise utáni hálaadás fő gondolata a távozás a szent térből, az isteni tűz-
ből való épen megmenekvés gondolata. Már az Ószövetség idején a válasz-
tott nép úgy tekintett a kultusztérre és a liturgiára, mint isteni tűzre, amely 
a méltókat megkíméli, míg a méltatlanokat elégeti, ahogy azt Izajás próféta 
megfogalmazta: „Ki lakhat közülünk együtt az emésztő tűzzel? Ki élhet kö-
zülünk az örök izzással?” (Iz 33,14). Ez a megközelítés a szent sátor, majd 
a jeruzsálemi Templom szertartásainak vezérelve – különösképp az engesz-
telőnap esetében –, de olyan egyedi történetekben is megfigyelhetjük, mint 
Dátán és Abiron esete (Szám 16), akik idegen tüzet vittek az Úr elé, vagy Óza 
esete, aki illetéktelenül érintette a frigyládát (2Sám 6): mindnyájan halállal 
bűnhődtek. Az Egyház liturgiamagyarázata is átvette ezt a toposzt. Arany-
szájú Szent János az Eucharisztiát tűzhöz, parázshoz hasonlítja, melyet a pap 
által maguk a szeráfok osztanak a híveknek, tűzfogóval érintve, Izajás prófé-
ta isteni elhívásának látomásából kiindulva.73 A tiszta szívűeket azonban az 
isteni tűz nem égeti meg, hanem megoltalmazza a földi szenvedésekben is.
A római gyakorlatban ez a gondolat fogalmazódik meg akkor, amikor a celeb-
ráns az oltártól való távozáskor a Dániel-kantikumot mondja, azaz a három 
ifjú énekét a tüzes kemencében. A saint-pons-i úzusban ez a motívum Szent 
Lőrinc segítségül hívásával történik meg, aki tűz által nyerte el a vértanúság 
koronáját. A Da quaesumus omnipotens Deus vitiorum-orációra rímelve a 
pap a Nunc dimittis-kantikum előtt a Levita Laurentius-antifónát mondta.

Öඌඌඓൾൿඈ඀අൺඅගඌ

A vizsgált 18. századi kézirat értékes adatokkal szolgált egy eddig ismeret-
len liturgikus hagyomány, a délfrancia kisváros, Saint-Pons-de-Thomières 
bencés apátságának, majd székesegyházának úzusáról. A jegyzetelő, Ursin 
73 Az egyházatyák szentbeszédeiből I. Tematikus szentbeszédek a görög egyházatyákból (szerk. 

Radó Polikárp, ford. Nádasy Alfonz; Budapest, SZIT, 1944) 10–11.



91

„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”   ♦ ♦ ♦

Durand számára az 1533-as misekönyv tanulmányozása és feldolgozása a 
franciaországi liturgia megismerésére irányuló gyűjtőmunka kései záróda-
rabját jelentette: többéves kutatóútja után szerzett róla tudomást és vonta be 
az általa vizsgált források körébe.

Hasonló szerepet töltött be az 1533-as misekönyv kutatócsoportunk életé-
ben is. A fentebb említett kutatási folyamat során mintegy kétszázötven úzus 
feldolgozása után jutott tudomásunkra a jegyzetfüzet léte és annak értékes 
tartalma. Saint-Pons úzusa így a Missalia-projekt záródarabjává is vált.

A szerző személyének megállapítása, majd életének feldolgozása szem-
léletes adalékokkal szolgált a 17–18. századi francia egyházi élet megisme-
réséhez, különös tekintettel a Port-Royal körül kibontakozó janzenista szel-
lemi iskolára, lelkiségi mozgalomra, az egyházi felsőbbséghez és a világi 
hatalomhoz fűződő viszonyára, annak változásaira. Amint azt Tüskés Gábor 
megállapította,74 a janzenizmus politikai filozófiája, az államhatalommal 
való kapcsolata, valamint más (saját korukban szintén különutas) teológiai 
iskolákkal folytatott vitái mind a mai napig nyitott, további kutatást igénylő 
kérdések. Jelen tanulmány e jelenségek és folyamatok megértéséhez is hozzá 
kíván járulni.

Saint-Pons és környékének vizsgálata, helytörténeti áttekintése egyrészt 
szükséges a liturgikus könyvek eredetének érzékletes bemutatásához, a ben-
nük szereplő adatok térbeli elhelyezéséhez. Másrészt Saint-Pons mint eset-
tanulmány szemléltetésül szolgál a kulturális és egyházi kapcsolatok feltárá-
sához. Amint láthattuk, egy-egy liturgikus tétel hasonlóságai és különbségei 
koncentrikus körönként értelmezhető régiókat adnak ki. Megállapítható, 
hogy Saint-Pons szűkebb környezete, a dél-franciaországi okcitán régió mel-
lett az északhispán, katalán régióval mutatja a legtöbb egyezést. Ez a kulturá-
lis kapcsolat Földváry Miklós István liturgikus tájakról szóló összegzésével 
válik érthetővé. Ha Saint-Pons úzusát el akarjuk helyezni a kora újkori litur-
gikus térképen, megállapítható, hogy az ún. iberoprovanszál tájba tartozik. 
Ennek alapja, hogy az egyes egyházmegyés úzusok földrajzi régiók szerint 
nagyobb csoportokba sorolhatóak. A római rítuson belül négy nagy tájat kü-
lönböztetünk meg: az iberoprovanszál (Ibériai-félsziget, Dél-Franciaország), 
a gall (Közép-Franciaország), az anglonormann (Normandia, Brit-szigetek) 
és a germán (Német-római Császárság, Közép-Európa, Skandinávia) liturgi-
kus tájat. Ezeket egészítik ki a köztük levő átmeneti sávok (pl. Lotaringia, 
Burgundia, Dél-Itália).75

A délfrancia és északhispán liturgikus hagyományok közt megjelenő 
kapcsolat a mai nemzetállami keretek között nehezebben képzelhető el, a 
74 Tඳඌ඄ඣඌ 23–25.
75 Fදඅൽඏගඋඒ, Régiók, történelem és önazonosság a középkori Európában.



92

♦ ♦ ♦   Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ

középkori Európában azonban teljesen organikus volt. A Hispán-félszigeten 
1492-ig nem volt egységes államhatalom, hanem a mai autonóm közösségek 
méreteinek megfelelő kis országok halmaza alkotta. Franciaország esetében 
hasonló volt a helyzet: noha a középkorban létezett egységes francia állam, 
az egyes tartományok széles körű szabadságjogokkal rendelkeztek, melyekre 
igényt is tartottak, ellensúlyozva a központi királyi hatalmat. Különösen igaz 
volt ez a déli régió nagy kiterjedésű, a fővárostól legmesszebb eső tartomá-
nyaira, amilyen Akvitánia vagy Burgundia. A Pireneusokon átívelő kapcso-
latot segítette a nyelvi hasonlóság is. A modern nemzetek kialakulásáig az 
újlatin nyelvek nem különültek el élesen egymástól, hanem ún. dialektuskon-
tinuumot alkottak, azaz a nyelvjárás régióról régióra oly mértékben változott, 
hogy az a szomszédos területek lakói számára alig volt észrevehető. Ilyen 
módon a földrajzi közelség miatt az okcitán nyelv – melyet a 19. századtól 
mesterségesen közelítettek a párizsi régió „összfranciává” kinevezett nyelv-
járásához – a katalánhoz volt a leginkább hasonlatos.76 A kulturális kötődést 
támasztják alá a fentebb tárgyalt történeti adatok is, mint Saint-Pons aragó-
niai kapcsolatai, vagy épp Narbonne jurisdikciós vitája a katalóniai Tarrago-
nával.

Saint-Pons-de-Thomières és a környező többi egyházmegye – amint azt a 
tanulmány elején közölt levélből megtudhatjuk – 1716-ban már nem tartot-
ta saját régi liturgikus hagyományait, hanem a római szerkönyveket hasz-
nálta. Ennek ellenére az egyházmegyei élet még meglehetősen aktív volt, 
és éppen ekkor végezték el a székesegyház egyik nagyszabású átépítését. 
A saint-pons-i bencések úzusát tartalmazó, 1533-as misekönyv ekkorra már 
a helyi klérus számára is pusztán történeti érdekesség, egy letűnt korszak 
lenyomata volt. Az egyházmegyét időközben feloszlatták, a misekönyv elve-
szett vagy megsemmisült, egyetlen mementója mára Ursin Durand jegyzet-
füzete, mely átmentette annak tartalmát. Amint 1716-ban a misekönyv volt, 
úgy ma ez a kis füzet maradt e „szép régiségnek legkisebb emléke”.

76 Hൾඋආൺඇ József, Vulgáris latin. Az újlatin nyelvek kialakulásának útja (Budapest, Tinta, 2003); 
Lൺආංඋඈඒ, Béatrice – Pංඇൾൽൺ, Anna, Grammaticalization across Romance Languages and the 
Pace of Language Change: The Position of Catalan, in Lingvisticae Investigationes (2017. dec. 
31.) 304–331.



93

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

♦ ♦ ♦    KÖZLEMÉNYEK

♦ ♦ ♦    Bൺඅඈ඀ඁ Mൺඋ඀ංඍ
Meszlényi Antal kiadatlan írása Mindszenty
Józsefről, avagy a kicenzúrázott XV. fejezet

Mൾඌඓඅඣඇඒං Aඇඍൺඅ ඉගඅඒൺൿඎඍගඌൺ

Meszlényi Antal személyét még a mesterséges intelligencia is keveri Mesz-
lényi Zoltánnal vagy Meszlényi Mihállyal. Pedig a paptörténész neve a tör-
ténelemtudósok között úgy csenghetne, mint Knauz Nándoré, Poór Antalé, 
Fraknói Vilmosé vagy Karácsonyi Jánosé – ha nem a szocializmus évtize-
deiben élte volna meg földi létezésének második szakaszát… 1894-ben a 
zalai Tótszentmártonban született, és 1984-ben, kilencvenévesen hunyt el 
a székesfehérvári Papi Otthonban. Írói és papi pályája az 1920-as években 
indult: a ciszterci rend tagjaként 1921-ben pappá szentelték, első cikkei is 
ekkortájt jelentek meg. Hosszú élete alatt sorsfordító események szemtanú-
ja és alanya volt. Több tízezer munkaóra ráfordításával elemezte a magyar 
egyháztörténet legkülönbözőbb kérdéseit az újkor kezdetétől szinte a saját 
koráig. 1928 és 1976 között tucatnyi könyve és több száz kisebb tanulmánya 
jelent meg. Több műve viszont kéziratban maradt, amelyek közül A Magyar 
Katolikus Egyház Rákosiék diktatúrája alatt (1945–56) című kéziratát – ret-
orziótól tartva – még a levéltárosok is évtizedeken át rejtegették.1 Érdeklő-
dése fókuszában a kora újkor állt, de roppant sokoldalú: a katolikus egyház 
és az állam 1848–49-ben játszott szerepétől (1928) Árpád-házi Szent Margit 
életrajzán át (1944) az egyház háború alatti, illetve régi zsidóüldözések kér-
déseivel is foglalkozott (1947) dokumentumokkal igazolva az egyház ember-
mentő és segítő tevékenységét. 

1 A jobb sorsra érdemes kézirat itt található: Esztergomi Főkáptalan Magánlevéltára (EF Mlt), 
Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 20. doboz, gépelt kézirat (a kézírásos verzió a hagyaték 
1. dobozában található).



94

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Meszlényi karrierje a II. világháborúig töretlen: 1928-ban egyetemi magán-
tanárrá, 1941-ben titkos pápai kamarássá nevezték ki. Munkásságára Géfin 
Gyula kanonok, a szombathelyi szeminárium rektora, Mindszenty ifjúkori 
barátja hívta fel a bíboros figyelmét, miután felmerült egy új egyháztörténeti 
tankönyv és olvasókönyv gondolata. Mindszenty kikérte Meszlényi vélemé-
nyét,2 aki vállalta a nagy mű összeállítását, de az végül nem jelent meg. 1947 
januárjában Mindszenty József esztergomi érsek, hercegprímás azzal a ké-
réssel fordult Keresztury Dezsőhöz, hajdani zalaegerszegi tanítványához, ám 
ez idő szerinti kultuszminiszterhez, hogy dr. Meszlényi Antal középiskolai 
rendes és egyetemi magántanárt komoly tudományos munkássága alapján a 
Pázmány Egyetemen történelmi tanszékhez juttatni méltóztassék.3 Katedrát 
azonban nem kapott. A baloldal ellenezte kinevezését, Andics Erzsébet tör-
ténész ezt írta róla 1948 októberében: „Meszlényi Antal még az 1947–48-as 
tanévben is, azaz demokráciánk harmadik esztendejében a Pázmány Péter 
Tudományegyetemen tartott szemináriumot” 1848-ról, a könyvével azonos 
szellemben, azaz diszkreditálva a magyar szabadság védelmezőit.4 Andics 
ekkor már javában saját 1848-as elemzésén dolgozott, amit 1949-ben publi-
kált.5 Értelmezésük gyökeresen eltérő: Meszlényi szerint a katolikus egyház 
és a nemzet érdekei azonosak, a püspökök hazafiak, legfeljebb egyeseket nem 
értettek meg, míg Andics szerint hazaárulók, és a katolikus egyház velejé-
ig romlott, népellenes intézmény. Meszlényi az Andics-kötet címnegyedébe 
dedikálás helyett valamikor bejegyezte: „Excentrikus támadás tudományos 
egyéniségemre! Ezt is megértem és nem haltam bele!”6 Meszlényi munkás-
sága valóban túlélte Andicsét… Az 1945 utáni politikai viharok közepette 
Meszlényi maradt az egyetlen Magyarországon élő katolikus egyháztörté-
nész, s vált idővel a magyar egyháztörténet-írás nesztorává.7

Kutathatott és többé-kevésbé írhatott is a régmúltról, talán mert nem – 
vagy csak igen-igen ritkán – exponálta magát kritikus helyzetekben. 1945-
ben például igazolólevelet írt a nyilasbarátsággal igaztalanul megvádolt Kál-
dy Ferenc balatonfüredi építész részére, amelynek sorai nemcsak a címzett 
jelleméről, hanem Meszlényi értékrendjéről is árulkodnak: „Sosem keres-

2 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 2. doboz, Mindszenty József 2702/1946. iktató-
számú levele Meszlényi Antalhoz, Esztergom, 1946. jún. 4.

3 Prímási Levéltár, Esztergom (PL), 270/1947. Levélfogalmazvány Mindszenty kézírásával.
4 Aඇൽංർඌ Erzsébet, 1848 az egyházi irodalom tükrében, in Forum (1948) 10/752.
5 Mൾඌඓඅඣඇඒං Antal, A magyar katholikus egyház és az állam 1848/49-ben (Budapest, SZIT, 

1928); Aඇൽංർඌ Erzsébet, Az egyházi reakció 1848–49-ben (Budapest, Szikra, 1949).
6 Esztergomi Főszékesegyházi Könyvtár, 76891 jelzetű kötet Meszlényi Antal bejegyzésével. Kö-

szönet Hegedűs András levéltár-igazgatónak, amiért felhívta rá a figyelmemet.
7 Mൾඌඓඅඣඇඒං Antal, Magyar szentek és szentéletű magyarok (Dissertationes Hungaricae ex his-

toria Ecclesiae V) (München, Auróra Könyvek, 1976), kiadói előszó.



95

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

te a szélsőségeket, hanem azon volt, hogy hasznára váljék a közérdeknek. 
Mindezt ha szükséges nemcsak írásban tanúsítom, hanem személyesen is, 
mert meggyőződésem, hogy mint ember a köz munkása és honpolgár minden 
becsületes támogatást megérdemel.”8 Dolgozószobája magányában inkább 
megengedett olykor egy-egy reflexiót, így a Kis Újság 1949. február 8-ai szá-
mának kitépett címlapjára ráírta: „Febr. 7-én Londonban volt a katolikusok 
nagygyűlése Mindszenty-ügyben. A gyűlésterem 6000 főt tudott befogadni 
s 26000 jegyet akartak váltani. Éles és heves tiltakozások hangzottak el az 
igazság megcsúfolása miatt.”9 Külön dossziéban gyűjtötte a Mindszentyről 
megjelent újsághíreket, de annak nincs nyoma, hogy nyilvánosan véleményt 
formált volna akár az 1948. december 26-ai letartóztatásról, akár az egyház-
politika sűrűsödő torzulásairól, hiszen ezzel maga is a börtönt kockáztat-
ta volna. Visszafogottságának köszönhetően nem ütközött akadályba 1951. 
március 1-jei kinevezése esztergomi főszékesegyházi mesterkanonokká, 
csak az ezzel járó emelt illetmény kifizetése húzódott hónapokig a Vallás- és 
Közoktatásügyi Minisztérium megszűnése és az Állami Egyházügyi Hivatal 
felállítása körüli zűrzavarban.10 

Ahogy sokakéban, Meszlényi életében is cezúra 1956 forradalma. A bu-
dapesti amerikai követségre menekült Mindszenty József prímás-érsek aka-
dályoztatása miatt a főkáptalan tagjaiból a következőket bízta meg az egy-
házkormányzati ügyek vezetésével: Gigler Károlyt, Mátrai Gyulát, Városi 
Istvánt, valamint Meszlényi Antalt.11 Kétség sem fér hozzá, hogy Meszlé-
nyi Mindszenty bizalmasai közé sorolható. Óvatosságát félretéve Meszlényi 
ekkoriban többször is állást foglalt egyházpolitikai kérdésekben. Egy 1957. 
január 5-ére datált gondolatfutamban első és legsürgősebb követelmény-
ként fogalmazta meg, hogy biztosítani kell Mindszenty József bíboros, ér-
sek-prímás jogainak és kötelességeinek szabad gyakorlását, de hasonló sú-
lyúnak minősítette a püspökök szabad diszponálási jogát is, mert „meg nem 
engedhető, hogy abba az állam egyházügyi szerve beleszóljon, ahogy azt a 
múltban tette”.12 Ám a nem is oly távoli jövőben saját bőrén kellett megta-

8 Állambiztonsági Szolgálatok Történeti Levéltára (ÁBTL), 3.1.9. V-63620, 176, Meszlényi Antal 
egyetemi tanár, pápai kamarás levele Káldy Ferenchez. Budapest, 1945. ápr. 10.

9 EF MLt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 11. doboz, sajtókivágatok.
10 PL, 2927/1951, Mátrai Gyula vicarius generalis levele Meszlényi Antalhoz illetményrendezés-

ről, Esztergom, 1951. jún. 28.
11 Magyarországi Mindszenty Alapítvány Levéltára (MMAL), 026. dosszié, MFN 8215, L-3163, 

Bp., USA követség, 1956. nov. 6. Eredeti kézírás. Vö. MMAL, MFN 8216, L-3164, valamint 
MMAL, MFN 8210, L-3158, Mindszenty József levele Mátrai Gyula kanonokhoz, Bp., A[meri-
kai] K[övetség] 1956. nov. 5.

12 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 12. doboz, „Az állam és Egyház közti meg-
egyezés feltételei” című gépelt irat Meszlényi Antal aláírásával, Esztergom, 1957. jan. 5.



96

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

pasztalnia az átmenetileg a Művelődésügyi Minisztérium alá rendelt Állami 
Egyházügyi Hivatal beleszólási gyakorlatát…

A forradalom után lassan, de biztosan teret nyert az ún. népfrontos egy-
házpolitika, melynek jegyében rehabilitálták az 1956-ban perifériára szorult 
békepapokat. A konszolidálási szándék ellenére – vagy épp azért – 1958. 
szeptember dereka roppant zaklatott időszak volt az egyház életében, amely-
nek nyitányát jelentette az Esztergomi Főegyházmegyét 1957. február 9. óta 
speciális delegátusként kormányzó Endrey Mihály püspök szeptember 4-ei 
távozása Vámosmikolára, majd az Állami Egyházügyi Hivatalhoz négy nap 
múlva benyújtott kényszerű lemondása.13 Ezután minden további történés 
csak következménynek tekinthető. Az egyházjogilag nem egyértelmű hely-
zetben az általános helynök, Schwarz-Eggenhofer Artúr vette át a főegyház-
megye kormányzását. A történések okaira csak sovány magyarázattal tudott 
szolgálni: 

Bizonyos dolgokat követelt az állam Delegátus Úrtól, amelyeket a Dele-
gátus Úr sem meg nem tagadott, de meg sem tett, pedig megígérte a vég-
rehajtásukat. A Delegátus Úr szerint olyan követelésekkel jöttek az állam 
részéről, amelyeket ő már nem tudott teljesíteni. Mikor tehát feltettem 
a kérdést: m i é r t? Az állami tényezők nekem azt mondták: a magyar 
törvények nem respektálása miatt történt a Delegátus Úr kiiktatása. Ami 
eddig történt, az az én tudtom nélkül történt.14 

Schwarz-Eggenhofer eltökélte, hogy kizárólag azt cselekszi, amire a törvé-
nyek, illetve az állam és egyház megegyezése kötelezi, de semmi olyat nem 
tesz, amit az egyházi törvények nem engednek. Kétségtelenül rendkívül ké-
nyes helyzetben kellett helytállnia és döntéseket hoznia.

Újabb személyi változásokra utalt az Új Ember 1958. szeptember 14-ei 
híradása, miszerint Papp Kálmán győri megyéspüspök több kanonokot le-
mondásra szólított fel, és új kanonokokat nevezett ki.15 A lemondatási hullám 
pillanatokon belül utolérte az Esztergomi Főkáptalant is, melynek szeptem-
ber 16-án délelőtt tartott ülésén kiderült: még Endreytől követelték, hogy 
három kanonok, név szerint Meszlényi Antal, Gigler Károly és Mátrai Gyu-
la mondjon le, és hagyja el Esztergomot. Schwarz-Eggenhofer mint az egy-

13 PL, 2694/1958, in 3051/1958, Jelentés Rómába Endrey Mihály akadályoztatásáról.
14 EF Mlt, konzisztoriális jegyzőkönyv, 1958. szept. 12. 86/1958. Endrey Mihály „kiiktatásához” 

az vezetett, hogy az Apostoli Szentszék részéről kiközösített Beresztóczy Miklóst és Horváth 
Richárdot az ÁEH követelése ellenére sem volt hajlandó visszahelyezni lelkipásztori pozícióba. 
A történtekről lásd: Hൾ඀ൾൽ෬ඌ András, Az Esztergomi Főegyházmegye kormányzata Mindszenty 
József bíboros, hercegprímás akadályoztatásának időszakában (1948. december 26. – 1974. 
február 5.), in Az Esztergom-Budapesti Főegyházmegye névtára és évkönyve 2017 (Budapest, 
SZIT, 2017) 330–334.

15 Személyi változások a győri egyházmegyében, in Új Ember (1958. szept. 14.) 37. sz., címoldal.



97

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

házmegyét kormányzó vikárius álláspontja szilárd: egyházi ok nélkül nem 
szólítja fel egyik kanonokot sem lemondásra. Az állam képviselőit azonban 
délutánra várja Esztergomba, nevezetteket ők fogják lemondásra felszólítani. 
Az elnök tudni vélte a hivatalos indoklást: „Olyan elemek a távozásra felszó-
lított kartársak, akik a püspököt rossz irányban befolyásolják és azonkívül a 
papi békemunka fejlődését akadályozzák.”16 A végkimenet nem lehetett kér-
déses, ahogy az sem, hogy a borítékolható lemondás „nem önként, hanem a 
nagyobb rossz félelméből történik”.17 

Ahogy a konzisztóriumi ülésen elhangzott, aznap délután az állam képvi-
selői tiszteletüket tették Esztergomban. Az elvárt dispozíciók teljesítésével 
kapcsolatban Schwarz-Eggenhofer a püspöki kar 1958. augusztus 28-án ho-
zott határozatára hivatkozott: 

A Püspöki Kar tagjai nem tartanak meg maguk mellett olyan eleme-
ket, akik magatartásukkal és tevékenységükkel zavarják az állam és az 
egyház őszinte jó viszonyát, akadályozzák a békemozgalom fejlődését. 
A Püspöki Kar ennek az elvi álláspontjának megvalósítása érdekében 
az Egyházügyi Hivatallal a személyi feltételeket rövidesen letárgyalja.18 

A vállalt kötelezettség igen tág értelmezési lehetőséget adott a forradalom 
utáni egyházpolitikai gyakorlatnak. Ennek következtében Budapestről Sza-
bó Imre püspöknek és egy plébánosnak, Esztergomból három kanonoknak, 
Budapestről kilenc káplánnak kellett távoznia, egy esperesnek pedig lemon-
dania, továbbá két hírhedt békepapot – Vitányi Györgyöt irodaigazgatói, 
Pollák Miklóst gazdasági intézői – befolyásos pozícióba kellett helyezni. 
Utóbbival Meszlényinek már nem egyszer meggyűlt a baja: egyszer nyilvá-
nosan „svihák gazembernek” nevezte, amiért Pollák perrel fenyegetőzött.19 
A konfliktus elült ugyan, de az ellenszenv maradt. Az Opus Pacis hivatalos 
lapjában, a Katolikus Szóban Pollák neve alatt egyik cikk kapcsán Meszlényi 
megjegyezte: „A cikket nem Pollák M. írta, hanem felkérésére és számára 
Meszlényi Antal. Miért tettem meg neki ezt a nagy szívességet, mert azt hit-
tem, hogy fel fog hagyni otromba rágalmaival. Tévedtem!”20

Az állami nyomás részét képezte tehát a három kanonok, köztük Meszlé-
nyi Antal szeptember 16-ai lemondatása. Schwarz-Eggenhofer Artúr gyors 

16 EF Mlt, konzisztoriális jegyzőkönyv, 1958. szept. 16.
17 EF Mlt, konzisztoriális jegyzőkönyv, 1958. szept. 16.
18 EF Mlt, konzisztoriális jegyzőkönyv, 1958. szept. 26.; A Magyar Katolikus Püspöki Kar

tanácskozásai 1949–1965 között II (összeáll. Balogh Margit; Budapest, METEM, 2008) 943,
A püspöki kar nyilatkozata, 1958. aug. 28.

19 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 12. doboz, Pollák Mihály kanonok levele a 
nagyprépost-helyetteshez, Esztergom, 1955. okt. 26.

20 Pඈඅඅග඄ Miklós, Pór Antal emlékezete, in Katolikus Szó (1961. márc. 5.): EF Mlt, Personalia, 
Meszlényi Antal hagyatéka, 9. doboz.



98

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

diszponálással próbálta menteni a menthetőt, és Meszlényi Antalt előbb 
Ságújfalura,21 majd Nagybajcsra,22 Mátrai Gyulát Hollókőre23 helyezte lelki-
pásztori munkára, de lépésével az állam nem elégedett meg. A sűrű nap vé-
gén dr. Mátrai Gyula, dr. Gigler Károly és dr. Meszlényi Antal kanonokok 
egy indoklás nélküli, szűkszavú nyilatkozatban benyújtották lemondásukat 
a kanonoki stallumukról.24 Döntésüket Horváth János, a Művelődésügyi Mi-
nisztérium Egyházügyi Hivatalának elnöke a 131-15/1957. számú miniszte-
ri rendeletre hivatkozva már másnap elfogadta, pontosabban „hozzájárult” 
lemondásukhoz,25 míg az általános helynök szeptember 26-án vette azt tu-
domásul. Schwarz-Eggenhofer Artúrnak az ekkor már idős kanonokokat 
vidéki lelkipásztori munkára kellett rendelnie. A 64 éves Meszlényi Antalt 
(a nagybajcsi rendelkezést hatálytalanítva) Szomorra,26 a 61 éves Gigler Ká-
rolyt Dunaszentpálra27 helyezte kisegítő lelkipásztori munkára. A 65 éves 
Mátrait pedig – a hollókői szolgálat helyett – saját kérelmére nyugdíjazta, és 
Dunakeszire rendelte, ahonnan csak 1965-ben térhetett vissza.28

Meszlényi Antal életének következő három esztendejét az Esztergomtól 
27 km-re fekvő Szomoron töltötte. Az őt ért méltánytalanság frusztrálta, nem 
igazán lelte kedvét a lelkipásztorkodásban, legalábbis erre utal, hogy több 
mint húsz, nevét is vállaló szomori hívő bepanaszolta: szentbeszédeiben oda 
nem illő, közönséges kifejezéseket használ, mint például „gatya”, „marha-
ság”.29 1961-ben visszakerülhetett Esztergomba, a prímási aulába, ahol admi-
nisztratív munkát is bőven végzett, például javaslatokat, választervezeteket 
készített espereskerületi koronák beszámolóiról. Semmi kompromittálót nem 
találni működésében. 1962. július 2-án mégis azzal rendelték be az Állami 
Egyházügyi Hivatalba, hogy Schwarz-Eggenhofer Artúr aranymiséjén nem 

21 PL, 2687/1958, Schwarz-Eggenhofer Artúr vicarius generalis levele Meszlényi Antal protonotá-
rius kanonoknak, Esztergom, 1958. szept. 16. A külzeten ceruzás megjegyzés: „Nem ment el.”

22 PL, 2696/1958, in 2856/1958, Schwarz-Eggenhofer Artúr vicarius generalis levele Meszlényi 
Antal protonotárius kanonoknak, Esztergom, 1958. szept. 16.

23 PL, 2686/1958, Schwarz-Eggenhofer Artúr vicarius generalis levele Mátrai Gyula protonotárius 
kanonoknak, Esztergom, 1958. szept. 16. A külzeten ceruzás megjegyzés: „Nem ment el.”

24 PL, 2698, 2699 és 2700/1958, in 2815/1958, dr. Meszlényi Antal, Gigler Károly és Mátrai Gyula 
kanonokok lemondólevelei, Esztergom, 1958. szept. 16. Nyilatkozatuk azonos szövege: „Főszé-
kesegyházi kanonoki tisztemről ezennel lemondok.”

25 PL, 2815/1958, Horváth János elnök levele „Schwarz-Eggenhofer Artúr vikárius” részére, Bu-
dapest, 1958. szept. 17. 

26 PL, 2856/1958, Schwarz-Eggenhofer Artúr vicarius generalis levele Meszlényi Antal pápai ka-
marás részére, Esztergom, 1958. okt. 1.

27 PL, 2685/1958.
28 PL, 2697/1958, Schwarz-Eggenhofer Artúr vicarius generalis levele Mátrai Gyula protonotárius 

kanonok részére, Esztergom, 1958. szept. 16.; Bൾ඄ൾ Margit, Esztergomi kanonokok (1900–1985) 
(Unterhaching, Görres Gesellschaft, 1989) 124.

29 PL, 2077/1959 [aug. 19.], keltezés nélküli panaszos levél Meszlényi Antal ellen.



99

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

mondhat köszöntőt, mert „működésem nem egészen megnyugtató az ÁEH 
számára”, amire Meszlényi elismerte, hogy „ha negatíve nem is lehet ellenem 
valamit felhozni, de viszont az is igaz, hogy pozitíve semmit sem ismerek el, 
amit a rendszer javára lehet írni”.30 Pedig a vidéki papság megfigyelésére állí-
tott egyik ügynököt kapcsolattartója ekkoriban épp azzal tartotta távol Mesz-
lényi kanonoktól, hogy „átpártolt a demokrácia oldalára”.31 Azonban szó sem 
volt semmiféle átpártolásról. Meszlényi visszaengedése Esztergomba csupán 
egy gesztus volt, előmozdítandó az egyház felé utakat, párbeszédet kereső 
állami egyházpolitikát. 

Meszlényit a tekintélyt követelő munkássága, kulturáltsága, nyelvtudása, 
provokációmentes magatartása átsegítette az állami biztonsági protokoll szű-
rőjén is: a nepáli király esztergomi látogatásakor, 1967-ben mint prefektus 
tagja volt az uralkodót a Keresztény Múzeumban kalauzoló magyar delegá-
ciónak.32 Ekkortájt rebesgették, hogy esélyes a veszprémi püspöki székre, 
amit az Állami Egyházügyi Hivatal nem támogat.33 1971 szeptemberéig a 
Keresztény Múzeum prefektusa, utódja Kovács Tibor protonotárius kanonok 
lett. A Prímási Levéltár prefektusi beosztását viszont még egy ideig meg-
tartotta. 1973-ban nagyprépost-helyettes, 1977-ben nagypréposti kinevezést 
kapott, ezzel az Esztergomi Főkáptalan vezetője lett. 1958-as lemondása nem 
került szóba, afelett mintha mind az állam, mind az egyház szemet hunyt 
volna. 

A ਍ਁਇਙਁ਒ ਈਅ਒ਃਅਇਐ਒ਮ਍ਣਓਏ਋ ਁ਒ਃ਋ਪਐਓਏ਒ਏਚਁਔਁ 1707–1945

E hivatalviselések mellett 1970-ben adta ki Budapesten a Szent István Társu-
lat A magyar hercegprímások arcképsorozata 1707–1945 című kötetét, amely 
az állami cenzúrának köszönhetően egy fejezettel rövidebben jelent meg, 
mégpedig az alábbi forrásközlés apropójául szolgáló, Mindszenty Józsefről 
szóló portré nélkül. A könyv a prímások személyén keresztül több mint két 
évszázad egyházi és általános magyar vonatkozású történetének keresztmet-

30 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 9. doboz, „A Kormányzó aranymiséjére vo-
natkozó megörökítése!” című gépelt összefoglalás Meszlényitől, Budapest, 1962. júl. 25. – A 
történtekről Meszlényi azonnal értesítette az apostoli kormányzót: „Ma Pestre kellett jönnöm, 
nem mea sponte, hanem hívásra. Itt tudtam meg, hogy a külső erők és tényezők nem teszik 
lehetővé, hogy az aranymisés szentbeszédet elmondhassam. Ezt igen szomorúan adom tudomá-
sodra, egyben azonban megteszem, hogy elkészített és el nem mondott, de legépelt beszédemet 
aranymisés ajándékul neked át fogom adni”: uo.

31 ÁBTL, 3.1.2. M-18505, 111 és 112, „Károlyi” fedőnevű ügynök jelentése, 1961. márc. 4.
32 Esti Hírlap (1967. máj. 6.) címlap: EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 12. doboz.
33 ÁBTL, 3.1.2 M-30390, 78, „Rónai Imre” fedőnevű ügynök jelentése, 1966. ápr. 18.



100

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

szetét adja. Tapintat és egyensúly jellemzi, amivel a kényes helyzeteteket 
is úgy képes tárgyalni, hogy sem az igazság nem szenved csorbát, sem a 
bizonyos helyzeteknek és személyeknek még kompromittáltságukban is ki-
járó tisztelet. Historia est magistra vitae! A lektori vélemény szigorú: „Az 
1848-as események megítélésénél kezdődnek azok a bonyodalmak, amelyek 
következetlenné teszik a munkát.” „Andics Erzsébet nem a »Rákosi-rendszer 
történetírója«, hanem a hazai tudományosság nemzetközileg is elismert ki-
váló képviselője.” Meszlényi a lektori vélemény hatására törölte a valós, de 
kellemetlen minősítést.34 

Meszlényi Antal először 1966. december 2-án kérvényezte a herceg-
prímási arcképsorozat kiadásának egyházi engedélyezését.35 Ezért Szabó 
Imre általános helynök még aznap felkérte Dékány Vilmos prefektust a kéz-
irat lektorálására, aki postafordultával jelezte, hogy a szerző az általa ko-
rábban kifogásolt részeket a kiadásra benyújtott kéziratban már kijavította, 
ezért részéről nincs akadálya a nyomtatás engedélyezésének.36 Így Schwarz-
Eggenhofer Artúr apostoli adminisztrátor két nap múlva, 1966. december 
9-én kiadta az imprimaturt. A szerzőhöz írt levélben azonban azt is kihang-
súlyozta, hogy a „munka terjesztésével, kinyomtatásával kapcsolatban […] 
az erre vonatkozó állami törvényeket szigorúan tartsa meg”.37 Aztán eltelt 
négy év, és ezalatt a mű az Állami Egyházügyi Hivatal engedélyének hiányá-
ban mégsem jelenhetett meg. Holott a Szent István Társulat rendre beállította 
éves tervébe, ám csak arról értesíthette a szerzőt, hogy „kiadói tervünkbe 
nem fogadták be sem a »prímásokat«, sem a magyar szenteket”.38 A szerző és 
a kiadásért felelős Esty Miklós között meg is romlott a viszony, a beváltatlan 
ígéretek évenkénti ismétlődése miatt Esty szavahihetősége kérdőjeleződött 
meg.39 A kiadás elhúzódásának oka a máig kiadatlan 15. fejezet, amelyet 
Meszlényi Mindszenty Józsefről írt. 

34 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 9. doboz, Meszlényi Antal reflexiói a lektori 
véleményre, Esztergom, 1969. aug. 21.

35 PL, 3890/1966, in 2910/1970, Meszlényi Antal kérvénye Schwarz-Eggenhofer Artúr apostoli 
kormányzóhoz, Esztergom, 1966. dec. 2.

36 PL, 3942/1966, in 2910/1970, Dékány Vilmos levele az Érseki Főhatósághoz, Esztergom, 1966. 
dec. 7.

37 Uo., Schwarz-Eggenhofer Artúr apostoli kormányzó levele Meszlényi Antalhoz, Esztergom, 
1966. dec. 9.

38 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 12. doboz, Esty Miklós levele Meszlényi An-
talhoz, dátum nélkül.

39 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 12. doboz, Esty Miklós és Meszlényi Antal 
levelezése, kivált Esty 1968. febr. 22-én kelt levele.



101

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

A ඄ංඇർൾඇඓනඋගඓඈඍඍ 15. ൿൾඃൾඓൾඍ

Erre a kéziratra először a Magyar Nemzeti Levéltár Komárom-Esztergom 
Vármegyei Levéltárában, az egyházügyi titkár hivatali iratanyagában buk-
kantam. Az iktatás szerint 1968. szeptember 1-jén érkezett Lázár Andor me-
gyei egyházügyi titkár hivatalába, aki a palliumra ezt írta: „Végső átdolgozás 
után 1969. IX. 5-én ÁEH-ban Meszlényivel a problémák megbeszélve. ’969. 
IX. 8. LA”40 Nyilvánvaló, hogy az állami hatóságok nem engedték meg ma-
guknak azt a nagyvonalúságot, hogy hozzájáruljanak a magyar belpolitikai 
rendszer antidemokratikus voltára eleven felkiáltójelként figyelmeztető, ek-
kor még a budapesti amerikai nagykövetség menedékét élvező Mindszenty 
József pályaképének közzétételéhez, lett légyen az mégoly „kidekázott” is. 
A szöveg felcsigázott, ezután kértem és kaptam engedélyt Meszlényi Antal 
rendezetlen hagyatékának kutatására, s annak alapján kirajzolódott a 15. fe-
jezet sorsa. A kanonok többször nekikezdett a fejezetnek, újra és újra meg-
fogalmazta az indító gondolatokat. 1956 szeptemberében Meszlényi még a 
százéves esztergomi bazilika történetével foglalkozott, a felszentelési cente-
náriumra a Szent István Társulat kiadta a főszékesegyházról írt könyvét. Ez-
után tért vissza a magyar hercegprímások életútjaihoz, konkrétan a portrésor 
végéről hiányzó Mindszenty József személyéhez. A több mint húsz, sűrűn 
teleírt kéziratos oldal első variánsát egészen biztosan 1956. október 6. után 
fogalmazta, mert utal Rajk és társai rehabilitációjára és újratemetésére, majd 
egy *os megjegyzésnek köszönhetően megtudjuk az írás pontos dátumát: 
1956. október 14. Legalább három verzióban is fennmaradt hagyatékában. 
Összevetésük, kritikai kiadásuk azonban reménytelen, nem annyira Mesz-
lényi nehezen olvasható kézírása miatt, hanem inkább azért, mert ceruzával 
írt, és a grafit idővel olvashatatlanná fakult. Ám szilánkok kivehetők. Az 
egyik változat utólag áthúzott első oldala így indul: 

Ő az utolsó ebben a sorozatban! Él és egyelőre mégis úgy kell beszél-
nünk róla, mint élőhalottról. Az ún. kirakat-pereknek lett az áldozata, 
miként sokan mások. 1949 óta a különböző börtönök lakója, mert élet-
fogytiglanra ítélték el. Csupán annyi engedményt kapott, hogy a kifeje-
zett börtönt [1954]-ben felváltotta a baranyai [püspökszentlászlói], majd 
a nógrádi felsőpetényi internálásra, ahol szintén őrzik s szabadnak nem 
mondható.

Közben persze kissé nálunk is megfordult a világ. Meghalt Sztalin s 
nem látható a magyar elvtárs, az ő „leghűségesebb tanítványa” Rákosi 
Mátyás sem, akinek 11 éves zsarnokságát a kivégzések tömege s az in-

40 Magyar Nemzeti Levéltár Komárom-Esztergom Vármegyei Levéltára, XXIII.15. Komárom 
Megyei Tanács VB Egyházügyi titkárának iratai, 5. doboz (1968–69), ET 711/1969.



102

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

ternáltak, munkaszolgálatosok és börtönviselők légiója hívja tetemre. A 
törvénytiprás és szabadságkorlátozás ma már a nyílt pártiratok tárgya. 
Jobbról és balról meaculpáznak, akik még a felszínen mozognak s ipar-
kodnak a hibákat, vétkeket, égbekiáltó bűnöket helyrehozni.

Egyelőre természetesen csak a párttagokról van szó. Élőket és hol-
takat rehabilitálnak, de mit használ a Rajk-per áldozatainak, hogy Rajk 
Lászlót, Pálffy Györgyöt, Szőnyi Tibort és Szalai Andrást rehabilitálták 
és 1956 okt. 6-án, éppen az 1848/49-es mártíroknak emléknapján meg-
kapták temetésüket, ez már az életnek nem adta vissza őket. Kádár János 
és Marosán György már szerencsésebbek voltak, mert börtönükből sza-
bad levegőre juthattak, sőt elszenvedett fogságukért pozícióval is jutal-
mazták őket. Tildy Zoltán és Szakasits Árpád az egykori köztársasági 
elnökök is megkapták elítélésük pártbeli jutalmát, bár őket különösebb 
szerephez eddig nem juttatták. Éppen e sorok írásakor41 olvasom a Sza-
bad Népben, hogy Nagy Imrét, a volt miniszterelnököt is enyhébb önkri-
tika révén visszavették a pártba, sőt egyetemi katedráját is visszaadták.42 

Egy másik verzió első bekezdése visszafogottabb: 
Ebben a képsorozatban ő lesz búcsúzója az eddig szerepelt 14 herceg-
prímásnak. Sok más okok között már csak a teljeség kedvéért is meg kell 
emlékeznünk róla! (Jól tudom, hogy) élőnek élőről írni a legkényesebb 
feladat, s főképpen az mostani bíboros-prímásunkkal kapcsolatban. […] 
Mindszenty József bíboros-hercegprímás nem felejtünk el!43 

Láthatjuk, hogy sokkal egyenesebben és nyersebben fogalmazott 1956 októ-
berében, mint az Állami Egyházügyi Hivatalnak 1968-ban benyújtott, alább 
közölt verzióban. 

A hagyaték 9. doboza az idézett kézírásos fogalmazvány mellett egy át-
gépelt kéziratszöveget is tartalmaz, ami azonban némi csalódást okoz, mert 
csupán a 13. fejezetig megy el (a 21. dobozban fellelhető gépelt példány még 
hiányosabb, az a 12. fejezetnél abbamarad). A kézirat első oldalán gépírással 
ez olvasható: „A magyar hercegprímások arcképsorozata (1707–1956). Írta 
Meszlényi Antal.” A lapon kézírásos megjegyzés: „Átírás folytán lettek hi-
ányzó fejezetek, a nyomdakész kéziratban találhatók. Szomor, 1960. márci-
us 28.” Ebből tudható, hogy az 1956 októberében elkezdett kéziraton 1960. 
március végéig dolgozott, a szomori száműzetés alatt is ezzel foglalkozott. 
Ám még évekkel később is finomította, igazgatta a szöveget, mert az itt kö-
zölt verzióban az 1962–1965 között tartott II. Vatikáni Zsinatot, az 1963-ban 

41 A kézirat eredeti jegyzete: „Hogy a pontos dátumot is ide jegyezzem: 1956. okt. 14.”
42 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 10. doboz.
43 Uo.



103

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

megválasztott VI. Pál pápát és az 1965-ben felállított Nemhívők Titkárságát 
is említi. 

A magyar hercegprímások arcképsorozata (1707–1945) című, 443 oldalas 
könyv kinyomtatását az Állami Egyházügyi Hivatal végül 1970. január 6-án 
55.006/1970 szám alatt engedélyezte, Nagy László főcsoportvezető aláírásá-
val.44 Ilyen kálvária után mehetett el a betördelt kézirat a Pécsi Szikra Nyom-
dába 1970. január 13-án. Újabb hónapok teltek el a könyv megjelenéséig. A 
nem ismert, de láthatóan érvényesülő hátráltató tényezők elhárítása érdeké-
ben Szabó Imre – ezúttal már apostoli kormányzóként – az állami törvények 
betartására vonatkozó passzus megismétlésével 1970. október 28-án újból 
megadta az imprimaturt.45 Mikor késő őszre elkészült a nyomdai korrektúra, 
Esty Miklós már csak karácsonyi kiadást ígérhetett,46 és azt ezúttal sike-
rült betartani. A Theologiai Szemlében közölt recenziót leszámítva, melynek 
szerzője szerint a mű árasztja magából az ellenreformáció hőskorának ápo-
rodott levegőjét,47 a könyv fogadtatása kedvező volt. Endrédy Vendel apát, a 
Grősz-perben elítélt és 1956-ban szabadult ciszterci szerzetestanár ezekkel a 
szavakkal gratulált: „Nagyon kérlek, ne írj mostanában olyan könyvet, mint 
»a magyar hercegprímások arcképcsarnoka«, mert félek, hogy elcsábítasz a 
mathematikától!”48 Azt senki nem firtatta, hogy a hercegprímások sora mi-
ért zárul az 1945-ben elhunyt Serédi Jusztiniánnal. Mert Mindszenty József 
neve már csak egyetlen lábjegyzetben fordul elő, a 415. oldalon… 

Meszlényi életében egyetlen gondolata sem látott napvilágot a kortárs 
bíborosról, így a Magyar szentek és szentéletű magyarok című, 1976-ban 
Münchenben megjelent kötetében sem szerepel Mindszenty, az Apor Vilmos 
életrajzával zárul. Mivel éveken át küzdött 15 fejezetből álló könyve megje-
lentetéséért, az utókor azzal róhatja le tiszteletét, ha közzéteszi a kicenzú-
rázott szöveget, melynek elsődleges értéke épp az, amit történészi munkák 
esetében csak kifogásolni szokás: a személyes ismeretségből eredő szubjek-
tivizmus. Rendkívül széles tárgyi tudással helyezi bele Mindszentyt a her-
cegprímások nagy vonulatába, akiknek szerepéről Meszlényi azt vallja, hogy 
ők a „haza” és a „nemzet” legitim vezetői. Ez a gondolat alapvető az arckép-
44 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 9. doboz, „Reflexiók A magyar hercegprímá-

sok arcképsorozatához” feliratú boríték.
45 PL, 2910/1970, Szabó Imre püspök, apostoli kormányzó levele Meszlényi Antalhoz, Esztergom, 

1970. okt. 28.
46 EF Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 9. doboz, Esty Miklós levele Meszlényi Antal-

hoz, Budapest, 1970. nov. 2.
47 Mගඋ඄ඎඌ Mihály, Dr. Meszlényi Antal: A magyar hercegprímások arcképsorozatra (1707–1945), 

in Theologiai Szemle (1971) 7–8/229–232. Meszlényi megjegyzésivel lásd: EF Mlt, Personalia, 
Meszlényi Antal hagyatéka, 9. doboz.

48 EF Mlt, Meszlényi Antal hagyatéka, 9. doboz, Endrédy Vendel levele Meszlényi Antalhoz, Pan-
nonhalma, 1971. ápr. 4.



104

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

sorozatban is. Sorait nagy írói rutin vezeti, csak akkor érezni nehézkességet, 
amikor politikai egyensúlyozásra törekszik: egy kis elismerés „szocialista 
rendszerünknek”, egy kis kritika Mindszentyről, és fordítva. 

Alábbi forrásközlésünkben dőlt betűkkel szerepelnek a gépelt kéziratba 
kézírással beszúrt javítások. A hullámos aláhúzások is Meszlényi Antal ere-
deti kiemelései. A közölt szöveg eredeti gépelt kéziratának lelőhelye: Esz-
tergomi Főkáptalan Magánlevéltára, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 
3. doboz. Ennek szövege megegyezik a Magyar Nemzeti Levéltár Komá-
rom-Esztergom Vármegyei Levéltárában fellelhető példánnyal (XXIII.15. 
Komárom Megyei Tanács VB Egyházügyi titkárának iratai, 5. doboz [1968–
69], ET 711/1969).

XV. fejezet: M i n d s z e n t y  J ó z s e f
(1945–)

Jelszava: Pannonia Sacra

Sorozatunk záró prímása ama elődeihez kívánkozik, akik elért magas egy-
házi méltóságukban, nemcsak a hullámhegyeket járták meg, hanem az ideg-
nyilalló hullámvölgyeket is. Ha hasonmásait kellene keresnünk, úgy azokat 
legkifejezőbben, Bánfy Lukácsban,49 Vitéz Jánosban50 és Lippay György-
ben51 találhatnók meg. A legelső II. Géza királyunk halála után (1162), mit 
sem törődve a két rokonherceg, István és László pártütésével, annak kiskorú, 
de jogos trónutód fiát, III. Istvánt koronázta meg. Nem félt a baljóslatú kö-
vetkezményektől s így történt, hogy az egyházi fenyíték kimondása után, a 
hercegek elfogták és börtönbe zárták. Hasonló eset ismétlődött meg Mátyás 
királyunk nevelőjével: Vitézzel, aki nem bírván nézni ura52 külföldi és költ-
séges hadviseléseit, letételére szövetkezett. Félt ugyanis, hogy végromlásba 

49 Bánfy Lukács (1120 körül–1181) az egyházi élet meghatározó személyisége, aki az ellenkirá-
lyokkal szembeni fellépéséért és kiközösítésükért börtönnel fizetett. Halála után elindult szent-
té avatási eljárása, ám az megakadt.

50 Vitéz János (1408 körül–1472) esztergomi érsek, akit az uralkodó, Mátyás király központosító 
törekvései és személyes sérelmei fokozatosan az ellenzék vezérévé és egy királyellenes ösz-
szeesküvés fejévé tették. Meszlényi így ír róla: „[…] lázadó – ahogy Lodomér (1279–1298) és 
Kanizsai János (1387–1418) is –, de a szónak abban a nemesebb értelmében, hogy hazánk és 
nemzetünk sorsát uralkodóik elé helyezték”: Mൾඌඓඅඣඇඒi Antal, A százéves esztergomi Bazilika 
(Budapest, SZIT, 1956) 6.

51 Lippay György (1600–1666) esztergomi érsek az ellenreformáció egyik fő szervezője és a Habs-
burgok elkötelezett híve volt.

52 Itt és a forrásközlés további dőlt betűs kifejezései az eredeti gépelt szövegben található kézírásos 
betoldások.



105

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

dönti az országot és népét. A királyt módfelett felháborította, hogy így há-
lálja meg sok és nagy jótéteményeit, ezért nemcsak lecsukatta, hanem még53 
összes javadalmaitól is megfosztotta. Életét is börtönben kellett befejeznie.54 
Lippay sem kerüli el sötét végzetét s alighanem vérpadra hurcolják, akárcsak 
két összeesküvő társát: Wesselényi Ferencet és Zrínyi Pétert, ha a természe-
tes halál idejében meg nem könyörül rajta. 

Róluk a Habsburg-ház bosszúállása kimondhatta ítéletét, de a tárgyilagos 
történetírás azt egész helyesen megmásította s mindhármukat rehabilitálta. 
Ezt annál inkább megtehette, mert a kellő időtávlat megadta erre a módot. 
Már kései utódjukkal nem így vagyunk, hiszen kortársunk! Ezenkívül két 
évtizedes zárt út vezet hozzá és megfordítva hozzánk. Hiányosak a megbíz-
ható forrásaink is, nagyrészt személyes, vagy még inkább közvetett benyo-
másokra vagyunk utalva, éppen ezért történeti arckép helyett csupán riport-
szerű rajzot adhatunk róla. 

Ilyen beállításban mégis elfogadható alapvető megállapításnak, hogy szo-
cialista államrendszerünk kezdő éveiben, a reálpolitika helyes szemmértékét 
ő sem találta el. Bár az igazság kedvéért az is megjegyezhető, hogy idehaza 
és másutt szintén akadtak hozzá hasonlók. Elég a mieink közül csak Grősz 
József kalocsai érsekre (†1961) hivatkoznunk, avagy a lengyeleknél Wyszyn-
ski István varsói, szlovákoknál pedig Beran József prágai bíboros-érsekre. 
Ennek következtében nekik is meg kellett járniok a börtön útját. 

S honi vonatkozásban azt sem szabad figyelmen kívül hagyni, hogy annak 
idején (1948/50) sokan kiálltak Mindszenty mellé és kevesen ellene. Ezzel 
kizárólag csupán annyit szeretnék érzékeltetni, hogy nagyfokban voltunk tá-
jékozatlanok és így határozatlanok. Amit [a] Szovjetunióról és embereiről 
tudtunk, az alig volt több a megtévesztésnél, hiszen ki voltunk szolgáltatva 
a Horthy-idők és a nyugati ellenpropaganda célzatos megtévesztéseinek kö-
dösítéseinek. 

A világosabb látásúak, mint pl. Czapik Gyula veszprémi püspök, majd 
egri érsek (†1956) s ugyanígy Hamvas Endre csanádi püspök s kalocsai örö-
köse Grősznek, nem ültek fel a politika és diplomácia hamiskártyásainak. 
Így következhetett be 1951-ben az első megállapodás az egyház és állam 
közt,55 mely azután megteremtette a kettő között a kedvezőnek ígérkező lég-
kört. Mennyire helyes volt ez a közeledés, mi sem igazolja meggyőzőbben, 

53 Itt és a forrásközlés további áthúzásai az eredeti szövegben lelhetők fel.
54 Meszlényi ebben a kérdésben téved. Ugyanis Hunyadi Mátyás egy hónapi fogság után, 1472. 

ápr. 1-jén Vitéz Jánost szabadon bocsátotta. Az erről szóló oklevelet lásd: PL, Acta radicalia A 
15/a. (Hegedűs András közlése). Szabadulása után nem sokkal, 1472. ápr. 9-én a megtört főpap 
elhunyt.

55 Elírás, mert az állam és a magyar katolikus egyház közötti első megállapodás 1950. aug. 30-án 
köttetett.



106

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

mint napjaink két pápája: az 1963-ban meghalt XXIII. János és az utóda, 
VI. Pál. Ők ugyancsak felismerték a marxistákban és leninistákban, vagyis a 
kommunistákban is, az Isten képére alkotott embert s nemcsak helyes[e]lték, 
hanem ajánlották is a velük felveendő dialógust. VI. Pál még ennél is tovább 
ment, amennyiben 1965 áprilisában megszerveztette a Nemhívők Titkárságát 
König bécsi bíborosérsek elnökletével.56 

Sajnos, minderre nem jutott rá Mindszenty s ebben hibáztatható nemcsak 
ő, hanem koráramlata is, melyben nevelődött és emberré lett. Az egyéni és 
közösségi eredők eredményezték, hogy nem tudta mennyire mehet el és hol 
kell megállnia, továbbá mit és hogyan szükséges cselekednie. Ez az oka, 
hogy a hagyományos életformákkal nem bírt szakítani s kedvet sem érzett, 
hogy a megszokott jelent felcserélje a bántónak és ellenségesnek hirdetett 
jövő ismeretlenjével. 

1. A készület évei.

Vázolt magatartásából jó adagot hozott már családi otthonából. Szülei egy-
szerű földművelő emberek voltak s 1892. márc. 29-én adtak neki életet a vasi 
Mindszent, ma Cseh[i]mindszent falujában. Szülőhelyével annyira összefo-
nódott, hogy idegen hangzású Pehm nevét Mindszentyvel cserélte fel.57 Volt 
még két nőtestvére s így a családi együttes öt tagból állott. 

Apja, János gazda igen értelmes ember volt, ezért is választották meg 
hosszú éveken keresztül „öregbírónak”. Az a hír járta, hogy zárkózott termé-
szetű, aki keveset beszél, de annál többet eszmélődik s amit egyszer elhatá-
rozott, abból nem enged, még ha az ég és föld is összeroskad. Jellemző, hogy 
az egyik követválasztáskor a vasvári főbíró mindenképpen a kormányjelöltet 
akarta behozni. Az egész falut sikerült erre megpuhítani, de őt nem! Ez egy-
szer cserben hagyták övéi, de ő ment a maga útján előre, hangoztatván, hogy 
katolikus embernek a katolikus Néppárt mellett van a helye!

Falusi egyszerűségén sem változtatott, bár arra kényesen vigyázott, hogy 
a családtagok semmiben se szenvedjenek hiányt. Még jobban ügyelt, hogy 
népe becsületes és dolgos legyen s kihágásokkal ne mocskolja be jó hírét és 
hitelét. Hozzá igazodott felesége: Kovács Borbála, aki jó háziasszonyi szere-
pén kívül, ugyancsak határozottságáról és imádságos buzgóságáról volt köz-
ismert. Felcseperedő fiát, de leánykáit is a hétköznap estéin otthon imádkoz-

56 A VI. Pál pápa által alapított Nem Keresztények Titkársága vagy Nemhívők Titkársága élén 
1965 és 1980 között elnökölt Franz König bécsi bíboros érsek.

57 Pehm József 1942. júl. 20-án kérvényezte Keresztes-Fischer Ferenc belügyminisztertől, hogy 
idegen hangzású vezetéknevét Mindszentyre magyarosíthassa. Az új vezetéknevet 1942. aug. 
29-ei dátummal vezették át Csehimindszent egyházi keresztelési anyakönyvébe. 



107

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

tatta, az Úr napjain pedig vitte magával az Isten házába. Szívből örült, mikor 
látta, hogy az anyai mag jó földbe hull s kétszeresen, mikor figyermekét az 
oltár szolgálatánál figyelhette. Az utóbbi hálás is maradt az anyai ösztönzé-
sért, aminek egyik jele, az Édesanyá-ról írt háromkötetes munkája.58 

Pehm A gyümölcs Mindszentyben nem esett messze a fájától, mert amit 
otthon szüleitől látott és hallott, azt követendő példának tekintette. Számára 
ők jelentették a legfőbb tekintélyt. Későbbi közvetlen és megbízható mun-
katársai beszélik, hogy egyszerűségben, imaéletben, aszkézisben és munka-
iramban nem ismert határt. Még veszprémi püspök- és esztergomi érsekko-
rában is feketére fényezett bútorai inkább ravatalozóra emlékeztettek, mint 
főpapi, úri berendezésre. Már lelki élményei magasfeszültségű akaraterőről 
tanúskodtak, de ennek már viszont elhomályosító pontja lett, hogy amilyen 
szigorú mértéket diktált magának, ugyanolyant várt el másoktól. S itt már 
akaratossága jelentkezik, ami annál kevésbé dicsérhető, mivel éppen neki 
kellett elsősorban tudnia, hogy onnan felülről nem egyformán osztogatják a 
talentumokat. 

Ő kétségtelenül nem egyet kapott belőlük, hanem jóval többet és ez már 
gyerekkorában megmutatkozott. Az természetes, hogy szülei meg voltak 
vele elégedve, de ugyanígy első tanítója: Fehér József, és plébánosa, egyben 
hitoktatója, Kelemen István. Ők bíztatták az apát, hogy iskoláztassa tovább 
s ez még jobban tetszett az anyának. Így került be a szombathelyi premont-
reiek gimnáziumába. Akárcsak az elemiben, náluk is az első vonalba lépett s 
látogatásai után édesanyja boldogan újságolta odahaza, hogy a fehér Tiszte-
lendő urak mennyire dicsérik jó magaviseletét, szorgalmát és hitbuzgóságát. 
Szállásadónője sem tudott semmi kivetnivalót mondani róla, talán csak azt 
szerette volna, ha bőbeszédűbb lenne, de hát megnyugodott, mert ez illett 
természetéhez. 

Iskolai tanulmányaival és önképzéssel múlott el az egyik tanév a másik 
után és 1911 júniusában kézhez vehette az érettségi bizonyítványt. A pá-
lyaválasztás nem okozott neki semmi kétséget, mivel rég elhatározta, hogy 
egyházi pályára lép. Különben ezt tudták róla mindazok, akik közelebbről 
ismerték. A szülői ház mellett második otthona a templom és plébánia volt 
s a falubeliek már diákkorában súgták-búgták, hogy pap lesz belőle. Így is 
lőn! Mikes János szombathelyi püspök szívesen felvette kispapjai közé, ami-
kor jelentkezett s mivel ő is jól ismerte, az volt a szándéka, hogy valamelyik 
külföldi egyetemre küldi teológiára. Ő azonban elhárította magától ezt a ki-

58 Nem három kötetről, hanem három kiadásról van szó. 1916-ban két kiadásban jelent meg Pehm 
József első írói próbálkozása Az édesanya a vallás, társadalmi kérdés és költészet tükrében 
címmel. 1940-ben és 1942-ben Az édesanya címmel újabb két könyvet adott ki mint az 1916-os 
második kiadást követő harmadik kiadás 1. és 2. kötetét.



108

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

tüntetést, mert mint mondotta: nem akar ő szakember lenni, hanem egyszerű 
falusi lelkipásztor. 

Így maradt újabb négy évre továbbra is Szombathelyen, de most már mint 
az ottani szeminárium növendéke. Itt is megtalálták az egyes teológiai tár-
gyak a maguk kiváló előadóit, de reá mégis a két egymást váltó spirituális: 
Rogács Ferenc és Pintér József, továbbá a nála csupán három évvel idősebb 
Géfin Gyula gyakorolta a legnagyobb hatást. Elsődleges kötelességének tar-
totta a teológiai tárgyak alapos elsajátítását, anélkül, hogy az egyiket a másik 
fölé helyezte volna. Emellett sokat olvasott, főképpen aszketikus, történelmi 
és társadalmi vonatkozású műveket. 

Csendes és visszahúzódó természetét most sem tudja levetni, de azért szí-
ves társaival szemben és tiszteletadó elöljáróival és tanáraival szemben. A 
róla szóló szemináriumi információk, évről évre csak jókat tudnak róla írni. 
Negyedéves korában, szabad óráit a város egyik katonai kórházában tölti s 
miközben ápolja a sebesülteket, el nem mulasztja, hogy lelküket közelebbre 
ne vigye Istenhez. 

Így lesz öröme övéinek és jó reménysége szülőfalujának. Az emberek rajta 
felejtik szemüket, amikor édesanyjával a templom felé tart, vagy pedig ki a 
határba. Boldogok mindketten, de talán az anya jobban, mint a fia. Erre vall 
az előbbinek egyik öregkori vallomása: sokat voltam boldog fiam miatt, de 
legboldogabb, mikor itt, mellettem láttam, ahogy a papságra készül. Később 
megsirattam! Megsirattam, amikor Veszprémbe indult, megsirattam, ami-
kor Esztergomba vitték. De e két sírást hagyjuk későbbre! Egyelőre csak az 
örömmel foglalkozzunk!

Bevezetője volt, amikor 1915. jún. 12-én püspöke megkente a papi kriz-
mával és felavatta munkásnak az Úr szőllejébe. A második nagy öröm első 
miséjével köszöntött be. Ha rajta múlik, azt Szombathelyen végzi egész csen-
dességben, mert a háborús időben nem tartotta egészen stílusosnak illőnek, 
hogy a megszokott ünnepélyességgel történjék meg. De a szülői, főképpen az 
anyai akarat erősebb volt az övénél s az utóbbi kereken megírta neki, hogy 
most is annál az oltárnál akarja látni, melyiknél megkeresztelték s amelyik-
nél oly sokszor látta ministrálni. S az anyai szó győzött. 

Az elkerülhetetlen dispozició csak annyiban izgatta, hogy oly helyre ke-
rülhessen, ahol sokat lehet és kell dolgozni. Teljesült óhaja, mert püspöke 
aug. 1-i hatállyal Felsőpattyra59 küldte, Geiszlinger Béla plébános mellé káp-
lánnak. Nekivaló hely volt, mert a plébánia hat községből állott és 2500 hí-
vővel. A fiatal és idősebb pap jól illett egymáshoz, mert mindketten égtek a 
munka hevétől. A közös erőfeszítés eredménye volt, hogy Felsőpattyot úgy 

59 Itt és a dokumentumban végig helyesen: Felsőpaty.



109

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

emlegették, mint követendő példát. A lelkipásztorkodásba beütemezett káp-
lán ebben az együttesben még azt az előnyt is elkönyvelhette magának, hogy 
elsajátíthatta a lelkipásztori és népjóléti módokat és fogásokat. Az itt töltött 
másfél év valóban termékenynek bizonyult, s így a plébános és káplánja ne-
hezen vált el egymástól, amikor az újabb rendelkezés 1917 elején Zalaeger-
szegre küldte, az ottani gimnáziumhoz hittanárnak. 

2. Az egerszegi negyedszázados működés.

Mikes püspöknek megvolt az a helyes érzéke, hogy a nehezebb posztokra 
megbízható fiataljait állította. Ilyennek ítélte a pattyi káplánt és nem is csaló-
dott benne. Az említett időszak már az első világháború kimerülését jósolta. 
Jövőjének sejtelmes árnyai ráborultak az egerszegi diákifjúságra is. Erre fel 
az új hittantanár minden erejét belefektette, csakhogy a reá bízott diákifjúsá-
got egyenesben tar[t]hassa. Erre nézve a legalkalmasabb terepnek az iskolai 
katedrát, a templomi szószéket és az egyesületi életet, ennek keretében külö-
nösen a Mária Kongregációt tartotta a legcélravezetőbbnek. Ifjait ide tömörí-
tette, de lakása is nyitva állt előttük, hogy könnyebb-nehezebb problémáikat 
megbeszéljék vele. 

Jelentéktelennek feltűnő alakját hamarosan megismeri a város felnőtt kö-
zönsége is. Szívesen hallgatja szavait, mert ért a gyújtáshoz. Közben a hábo-
rú is közeledik a végkifejlet felé és ugyanakkor a belső fronton is összeméri 
erejét e régi, osztályokra különült és az új, egyetemes, népi boldogításra han-
golódó világ. Az előbbi fél az utóbbitól, mert megsejti, hogy régi hatalmának 
a temetését csendíti meg. 

A fiatal pap egyre bátrabb hangon hirdeti a krisztusi világot, azonképpen, 
ahogy azt kidolgozta önmagában. S nemcsak ajkával teszi ezt, hanem tollával 
is, az általa szerkesztett Zalamegye60 c. újság hasábjain. Diákjai büszkék rá, 
mert szüleiktől csupa dicséretet hallanak róla, hogy milyen bátorhangú, fé-
lelmet nem ismerő s meggyőződéses hitű papja katolikus vallásának. Fennen 
hirdeti, aki az ellenséggel tart az az ő ellensége is s kíméletre nem számíthat. 
Vigyázzatok az újsággal címen megírt brosúrájával,61 hangfogó nélkül fe-
gyelmezteti a katolikusokat, hogy éberen vigyázzanak, minő sajtóterméket 
vesznek a kezükbe. 

60 Tévedés, a Pehm József által szerkesztett lap neve helyesen Zalamegyei Ujság. A Zalavármegye 
(és nem Zalamegye) című lap 1922 és 1933 között jelent meg, s éppenséggel Pehm plébános 
kritikusa volt.

61 Pehm József a Vigyázzatok az ujsággal! című, 1920 elején Zalaegerszegen kiadott brosúrájában 
foglalta össze a katolikus sajtó felelősségét. A hét részből álló röpirat részben a Zalamegyei Uj-
ság egyes, tartalmilag ideillő cikkeit tartalmazza, többek között a korabeli sajtó csoportosítását 
a „jó” katolikus és a „rossz” zsidó-liberális sajtóra.



110

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Ezzel már írogatni kezdte első vádlevelét, mely annál veszedelmesebb-
nek látszott, mivel az 1918. okt. 31-i, őszirózsás forradalom megbuktatta régi 
államalakulatunkat s a királyság helyébe kikiáltotta a népi Köztársaságot. 
Élére a radikális politika egyik vezéremberét: Károlyi Mihályt állította. Ez 
lett a kezdet és a folytatás, a következő év márc. 21-én Kun Bélával az élen, 
a Tanácsköztársaság. 

Ami már most a katolikus hierarchiát illeti, az előrelátóbb Csernoch62 a 
püspökkar nagyobbik részével már Károlyiékat biztosította a lojalitásáról. 
Nem így Mikes, aki nem tudta megtagadni dinasztikus hűségét és legiti-
mizmusát s nem volt hajlandó behódolni az új államalakulatnak. S ennek 
következménye, hogy ki[i]ktatták a közéletből és febr. 27-én internálták a 
czeldömölki bencések apátságába, a Tanácsköztársaság idején pedig a pesti 
Gyűjtőfogházba szállították. 

Ha ilyen sors fenyegette az egerszegi hittanár főpásztorát, miért félt volna 
ilyesmitől maga is, mikor teljességgel azonosította magát vele. Éppen ezért, 
még csak a vészhírek keringtek a levegőben, mikor febr. 9-én vonatra ült, 
hogy meglátogassa veszélyeztetett püspökét. De Szombathelyen még csak 
útját sem folytathatta kitűzött célja felé, mert már az állomáson lefogták.63 
Ettől kezdve labdáztak vele a nevezett város és Zalaegerszeg között, mert 
az igaz, hogy ellenforradalmár hírében állott, azonban hitelt érdemlő vét-
ségekkel ezt nem tudták rábizonyítani. Teljes szabadságát azonban mégsem 
nyerhette vissza, hanem szülőfaluját jelölték ki tartózkodási helyéül, persze 
rendőri ellenőrzés mellett. Augusztus első napjaiban itt érte a Tanácsköztár-
saság vége s így megkönnyebbülten térhetett vissza Zalaegerszegre. 

Közéletének első periódusát tehát szerencsésen vészelhette át. S ha ezután 
nem annyira akaratos, levonja a bölcs tanulságot, hogy mérsékelje magát. 
Ámde nem tette, mert azt hitte, hogy a néphangulat nem változik s mellette 
és vele lesz, időtlen-időkig. Egyelőre csakugyan így volt, sőt úgy annyira, 
hogy a város katolikussága egyenesen őt kérte plébánosának a püspöktől.64 
Az addigi [plébános], Legáth Kálmán kifáradt ember lett és így Mikes kész-
séggel teljesítette a kívánságot. Előbb adminisztrátornak nevezte ki, majd 
1921-ben plébánosnak és egyben az egerszegi kerület esperesének. 

62 Csernoch János (1852–1927), 1913-tól esztergomi érsek. Igyekezett közbenjárni azért, hogy a 
Károlyi-kormány felvehesse a hivatalos diplomáciai kapcsolatot az Apostoli Szentszékkel.

63 Pehm József nem február, hanem március 9-én járt Szombathelyen, ahol ellenforradalmi izgatás 
gyanújával rendőri felügyelet alá helyezték.

64 A zalaegerszegi egyházközség küldöttsége 1919. aug. 29-én tolmácsolta Mikes püspöknek a 
képviselő-testület kérését: a zalaegerszegi plébánia élére a nyugdíjazott Legáth Kálmán apát-
plébános helyére az ekkor még csak 27 éves Pehm József hittanárt nevezze ki. Mikes teljesítette 
a kérést, és okt. 1-jével Pehm Józsefet bízta meg a plébánia vezetésével, előbb helyettes, majd 
1921-től teljes jogkörű plébánosként.



111

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

Ez újabb munkaterepén több mint 12.000 lelket talált s ezekből 10.000 
az anyaegyházra esett, míg a többi hat filia közt oszlott meg. Itt tehát még 
több tennivaló akadt, mint első stációján, ő pedig szinte megszállottan dol-
gozott, hogy minél belterjesebben építse az egerszegiek közt Isten országát. 
Két káplánjával és hitoktatóival valósággal nagyüzemmé fejlesztette az ot-
tani pasztorációt. Újított, szervezett, alkotott, hogy minél elevenebben fel-
szítsa a hitbuzgóságot, mert ebben sem türelmet, sem pihenést nem ismert. 
Szakosította többek közt a Mária Kongregációt, korok, nemek és társadalmi 
osztályok szerint. A nagyszámban levő cselédlányok részére létesítette az ún. 
Zita-kört; ugyanakkor Katolikus Ligába tömörítette a férfiakat s e csoportok-
ból válogatta ki segéderőit, vagy ahogy ő nevezte: világi apostolait. Persze a 
vezérkari főnökséget magának tartotta fenn, így hát mindennek úgy kellett 
menni, ahogy ő elgondolta, még ha ezt némelyek kifogásolták is. 

Az egykori veszprémi püspök: Bíró Márton (†1762) által emelt nagymére-
tű és művészi kivitelű templomát napközben állandóan nyitva tartatta, hogy 
bárki betérhessen egy-egy rövidebb imára, vagy egyéb ájtatosságra. A gyó-
nás végzése sem okozott senkinek nehézséget, mivel a kijelölt időszakban 
ott ült a gyóntatószékben ő s rajta kívül soros káplánja. Szerette a szószéket 
és előadóasztalt s közönsége szívesen hallgatta, mert a szónak tartalmilag és 
formailag mestere volt. Intézményesítette az évi lelkigyakorlatokat s ezekre 
országos hírű szónokokat hívott meg, akik értettek a hit olajának kigyújtá-
sához. Mennyire éget [sic!], [annak] bizonysága, hogy míg 1922-ben, az ál-
dozók száma 43.115 volt, addig utolsó plébánosi évében, 1943-ban ez a szám 
111.286-ra ugrott fel. 

A hitélet felfokozása nagyüzemesítése mellett szól még az 1927-ben fel-
épült második templom. Később (1942) kiegészítette kolostorral s azt a fe-
renceseknek adta át. Tekintve a nehéz időket, sokan hibáztatták költséges 
terveit, de ő nem állt el, mert egyetlenegy templom már nem bírta kielégíteni 
a város katolikusainak az igényeit. A barátokat pedig azért avégett telepítette 
le, mivel a nép pasztorációjához kitűnően értettek. Ezért is kapták meg a 
város második plébániáját. 

Következő alkotásával, a Miasszonyunkról Nevezett Nővérek65 zárdájával 
és a vele kapcsolatos elemi, polgári és tanítóképző iskolával székvárosa kul-
túrnívóját emelte. A leányifjúság nevelése és oktatása múlhatatlanul megkí-
vánta, hogy ezt is tető alá húzassa. Rengeteget talpalt, kért és koldult s lerázni 
nem engedte magát. Ki annyit adott, amennyit tudott, legtöbbet az akkori 
közoktatási miniszter: Klebelsberg Kuno. Ily módon 1928-ra ez az intézet is 
állt, a magyar női tanügy javára és Zalaegerszeg díszére. 
65 Zalaegerszegen Pehm József kezdeményezésére nem a Miasszonyunkról Nevezett Nővérek, ha-

nem a Notre Dame de Sion nővérek telepedtek le 1929-ben.



112

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Alkotásainak további menetét az 1936–38-as évek jelzik, sőt azt lehet 
mondani, hogy azok ekkor érték tetőpontjukat. Először is az ósdi plébániai 
épületet átformáltatta barokképre. Átrendeztette belső beosztását is, ameny-
nyiben emeletráhúzással illő Papi Otthont nyitott a városban működő mun-
katársai számára. A továbbiakban megvásárolta a Kat. Legényegylet rozzant 
székházát és azt tetemes összegen kultúrházzá alakíttatta át. 

Kultúrtevékenységének újabb eredménye a Zrínyi-nyomda, papír- és 
könyvkereskedése létesítése. Új lapot indít Zalamegyei Ujság néven s azt 
nemcsak irányítása alatt tartja, hanem sorozatos cikkeivel is ellátja. De nem-
csak ide ír, hanem a Magyar Kultúrába, Egyházi Lapokba és más időszaki 
szemlékbe is. Nem hiába tartotta mintaképének Biró püspököt, nem nyugo-
dott, míg testes műben (496 l., 1934)66 meg nem örökítette életét. S van még 
ideje és kedve arra is, hogy templomi ének- és zenekart szervezzen, a liturgia 
áhítatának vonzására. 

Többeknek visszatetszett, hogy föld-, erdő- és szőlőbirtok vásárlással a 
múlthoz képest kétszeresre növelte javadalmát és azt mintagazdasággá fej-
lesztette. Mostani feleletünk erre az lehet, hogy akkoriban még nem létezett 
VI. Pál pápánk, aki a hierarchikus egyszerűséget és igénytelenséget meghir-
dette. S az is igaz, hogy akkortájt, a tiszteletreméltó kivételektől eltekintve, 
főpapjaink barokk pompában és jólétben étek. Bár Mindszenty az 1924-ben 
kapott apáti címével és 1937-ben elnyert prelatúrájával hozzájuk tartozott, de 
életformára mégis eléggé eltért tőlük. Nincs túlzás abban, hogy javadalmá-
nak fentebbi gyarapodását közcélokra és rászorulókra fordította. Magára a 
legkevesebbet költött, de annál többet a szegényekre. 

Jellemző, hogy konyháján, következetesen mindig többet kellett főzni, 
mint amennyi a házanépének elég lett volna. Tudták ezt a nélkülözők és kol-
dusok és déltájban megjelentek csajkájukkal, hogy nekik is jusson az ebéd-
maradékból. A rongyosak sem hiányoztak, hogy kérjenek és kapjanak ruha-
neműre. Ezekkel gyakorolta az egyéni könyörületet, míg az intézményeset 
az ugyancsak általa alapított Szent József Otthonnal. Ez volt egyik szociális 
intézménye, míg a másik a középiskolás diákok ingyenlakás- és étkeztetési 
akciója. Ugyancsak ebbe a keretbe tartozik az ún. mezítlábas-akció, mely 
évente kb. 1000 szegénynek juttatott lábbelit. 

Akárcsak Serédi prímás, ő is azt vallotta, hogy katolikus és magyar ér-
zésvilágát nem engedi különválasztani. Az is az ő szavajárása volt, hogy a jó 
pap nem lehet rossz hazafi. Ennek lett egyik dicséretes velejárója, hogy a má-
sodik világháború vége felé, a legmagasabb politikai fórumokon minden kö-
vet megmozgatott, hogy az ősi jogon hozzánk tartozó Muraköz csatoltassék 
66 Pൾඁආ József, Padányi Biró Márton veszprémi püspök élete és kora (Zalaegerszeg, Zrínyi Nyom-

daipari Rt., 1934).



113

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

vissza. Fáradozása csupán átmeneti sikert hozott, mert a külpolitikai helyzet 
úgy alakult, hogy a Mura–Dráva köze visszamaradt Jugoszlávia birtokában. 
Fenti kettőségét a helyi politika színterén: a városi és megyei törvényható-
ságban is érvényesítette, csak az volt a kár, hogy sokszor erőszakosabban 
lépett fel, mint szabad lett volna s emiatt társaival nem egyszer összezördült. 
Korábbi népszerűségét itt érte a komolyabb megtépázás.

Egyik-másik paptársának is az ellenszenvét azáltal hívta ki, hogy a mun-
karend és fegyelem követésében azt a szigorúságot alkalmazta, mint magával 
szemben. Kezdjük nyolc plébániából álló esperesi kerületével. Papjaival kö-
zösen kétszer találkozott, az őszi és tavaszi koronákon. Ezenkívül egyesek-
kel, amikor különféle ügyekben magához rendelte őket, vagy pedig ő szállt 
ki. Többször megtörtént, hogy jövetelét be sem jelentette s már ez is rossz 
szájízt okozott. S még inkább, ha a dialogizálás emeltebb hangon történt, 
ahogy azt elődjénél megszokták. Különösképpen megismétlődött ez, amikor 
a délzalai mamutplébániákat kellett kisebbekre darabolnia. 

Erre kiváltképpen a novai és letenyei kerületben mutatkozott nagy szük-
ség, hiszen egyik-másik plébánián valósággal ősi állapotok uralkodtak. 
Erre nézve elég megemlíteniünk, hogy akadtak olyanok, ahol a hívek száma 
4-5000 körül mozgott s 5-6, sőt ennél is több fiókközség tartozott hozzájuk. 
Ennél is elrettentőbb képet mutatott a pákai plébánia, melynek hívőszáma 
megközelítette a 8000-et s az anyaegyházon kívül 17 filiára oszlott. Az utób-
biak közt voltak olyanok, melyek 10-12, sőt 13-14 km-re estek a központtól. 
Az ily nagytávolságúak rendszeres pásztorlása még akkor sem megy, ha a 
plébánost történetesen nem két egy, hanem három-négy két-három káplán 
segíti ki. 

Érthető, ha az újításoktól vissza nem riadó Mindszenty, ekkor még Pehm 
„Zalai segélykiáltás” címen terjedelmes memorandumot szerkesztett és 
nyújtott be az 1927-re meghirdetett szombathelyi egyházmegyei zsinathoz. 
Statisztikával alátámasztott helyzetrajza67 drámai hatást keltett s mindenki 
igazat adott írójának, hogy nem holnap, hanem még ma meg kell indítani 
az újabb és kisebb lelkipásztori gócok felállítását. Aki a bajokat feltárta, az 
látszott legalkalmasabbnak e munkára. Püspöke is így látta jónak és még az 
évben kinevezte egész Zalára kiterjedő joghatósággal püspöki biztosnak.

A végrehajtás nem ment a legsimábban, aminek részben ő is okozója volt. 
A leválasztások módozatait nem mindenütt beszélte meg az illetékes plébá-
nosokkal s különösen azoknál keltett nagy megütközést, akik a nihil inno-

67 Pehm József apátplébános „A plébániák szaporításának ügye a szombathelyi egyházmegye 
zalai részében” címmel átfogó, statisztikai adatokkal alátámasztott tanulmányt készített Zala 
vármegye egyházi és iskolaügyi elmaradottságáról, amelyet az 1927. okt. 6-án megnyílt egy-
házmegyei zsinaton ismertetett.



114

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

vetur68 hívei voltak. Az ilyenekkel szemben tehát önhatalmúlag intézkedett 
s ezáltal nehezen gyógyuló sebet hagyott maga után. Az új rendezés ennek 
ellenére nagy hasznára vált a zalai katolikus közösségnek, hiszen 16 új lel-
készség létesült, 9 új templommal, 13 plébániai lakkal és 4 katolikus iskolá-
val. Ezentúl tehát azok is elérhették Isten házát, akik addig az időjárás- és a 
közlekedési nehézségek miatt hónapokon keresztül nem láthatták belsejét. 

S miközben végezte nyugodt és rázós munkáját, 1944 tavaszán megkapta 
a római hírt: XII. Pius pápa, márc. 4-i kelettel,69 az Egerbe távozó Czapik 
után kinevezte veszprémi püspöknek. 

Vége szakadt a negyedszázados egerszegi működésnek, amivel kapcsolat-
ban a búcsúmisén édesanyja a hozzá intézett kérdések özönére így válaszolt: 
egyik szemem sírt, a másik nevetett, mert éreztem fiamnak régi híveitől való 
elválása feletti bánatát. De nem titkolhattam el örömömet sem, hogy az Isten 
ennyire megsegítette. 

3. A veszprémi püspökvártól Sopronkőhidáig

Mindszentyvel egy időben kapta meg püspöki kinevezését Hamvas Endre 
Szegedre, Kovács Sándor pedig Szombathelyre. Tekintve, hogy a háborús 
gépmadarak egyre sűrűbb rajokban röpködtek felettünk és szórták öldöklő és 
pusztító lövegeiket, mindhárman siettek Esztergomba, hogy Serédi mielőbb 
püspökké szentelje őket. Ez márc. 25-én történt meg s utána mindegyikük 
székhelyére utazott, hogy átvegyék egyházmegyéik kormányzatát. 

Mindszenty, miközben Biró életét írta, gondolataiban sokszor jártak 
Veszprémben. Ilyenkor felötlött benne, hogy ez a markáns egyéniségű előd 
mennyit tett a kat. hittisztaság megőrzésére, a külön egyházakba tömörültek 
visszatérítésére s a kat. intézmények organikus kiépítésére. Az volt eltökélt 
szándéka, hogy a fennhatósága alá tartozó, több mint Fél-Dunántúl vallási 
jellegét ismét a katolicizmus szabja meg. Hasonló elgondolással foglalkozott 
ő is, ezért vette fel címerébe: a „Pannonia Sacra” jelszavát. 

Tervei közé tartozott a nagy kiterjedésű egyházmegyéből egy újabbnak 
a kihasítása, mégpedig „Somogyország” részére, kaposvári székhellyel.70 
Ugyanígy erősen foglalkoztatta, második elődjének, Tóth Tihamérnak 
(†1939) nagyszabású elhatározása, hogy a kispapok számára felépítteti az új 

68 Nihil innovetur (lat.): semmi új.
69 Helyesen: márc. 5-ei kelettel.
70 A témáról lásd: Bൺඅඈ඀ඁ Margit, Mindszenty József esztergomi érsek tervezete az egyházme-

gyék határainak módosításáról és új püspökségek szervezéséről (1948. augusztus 17.), in Ma-
gyar Sion (2024) 1/137–161. Interneten: https://epa.oszk.hu/01300/01397/00035/pdf/EPA01397_
magyar_sion_2024_01_137-162.pdf.



115

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

és minden tekintetben modern szemináriumot. Sem az egyik, sem a másik 
készülődésnek nem kedvezett a szerencse egyrészt a hitleri megszállás, más-
részt a vesztett háború nyomán egyéb nagy gondok miatt. 

Rövid, másfél éves püspöksége mégsem múlt el nyom nélkül. Itt szintén 
újabb 17 lelkészséget és 9 plébániát létesített, az utóbbiak közt a keszthelyi 
Karmelt s a veszprémi Szent Lászlót és Szent Margitot. Ez utóbbit éppen 
börtönében, mert ennek útját immár másodszor sem kerülhette ki. 

A hitlerékkel összeölelkezett hungaristák, vagy a köznyelven a nyilasok 
nem tudták neki megbocsátani, hogy beszédeiben élesen ostorozta őket, 
amiért sorsunkat a német tankokhoz kapcsolták. Ugyancsak megbocsátha-
tatlan bűnéül rótták fel, hogy keményen kikelt a zsidók teljes jogfosztottsága, 
vagyonuktól való kisemmizése, majd gettóba zárása és deportálása miatt. 
Akárcsak Serédi és Apor győri püspök, többszörösen tiltakozott eme em-
bertelenség ellen. Sem Sztójay, sem pedig Szálasi rá sem hederített írásos és 
személyes közbenjárására. S mikor látta, hogy ezeknél, nincs mit keresnie, az 
alsóbb hatóságokhoz fordult, hogy ezeket bírja emberségesebb magatartásra. 
Főképpen azokon a helyeken, ahol a zsidók nagyobb tömegben éltek, mint 
székvárosa, Pápa, Keszthely, Nagykanizsa, Szentgrót, Pacsa stb. interveniált 
a polgármestereknél és főszolgabíráknál, hogy ezekben a szerencsétlenekben 
is tiszteljék a teljes jogú és szabadságú embert. 

Mint emlékszünk, úgy az övé, mint más egyháziak eljárása, igen csekély 
és csupán átmeneti eredményt ért el. Ellenben róla ezt is feljegyezték és szá-
mon tartották. S betetézte ezt a mesterséges bűnlajstromot, amikor az ellen is 
tiltakozott kikelt, hogy a németek hadterületnek jelölték ki egész Dunántúlt. 
Ez az oktalan és céltalan terv újból felborzolta lelkiismeretét s nem is késett 
tollat ragadni, hogy megírja és eljuttassa Szálasiékhoz tiltakozását. Éles di-
alektikával szedte szét ennek az esze-veszett készülődésnek minden porci-
káját. Felszólította, hogy kíméljék meg legalább [a] Dunántúlt és ne vessék 
oda a visszavonuló harcok martalékának.71 Ha mégis megteszik, úgy a ma-
gyar haza utolsó darabja s vele együtt utolsó reménye is odavész. Értelmet-
len kikiáltás a hangzatos frázis: megsemmisítünk vagy megsemmisülünk, 
mert az oktalan hajszával csakis az utóbbi következik be. Három és félmillió 
dunántúli lakos nevében emeli fel tiltakozó szavát s erre jogot ad az a tény, 
hogy magyarok vagyunk és elszakíthatatlan közösségben élünk s akarunk 
élni népünkkel! 

71 Mindszenty József veszprémi püspök kezdeményezésére Apor Vilmos győri, Shvoy Lajos szé-
kesfehérvári püspök és Kelemen Krizosztom pannonhalmi főapát írták alá azt az 1944. okt. 
31-ei keltezésű memorandumot, amelyben a püspökök a Dunántúl mentesítését kérték a harci 
cselekmények alól. Szövegét lásd: Új Ember (1945. nov. 25.) 2. 



116

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Emlékiratát nov. 13-án adta át Szálasi miniszterelnökének, Szőllősy Je-
nőnek. Ami még hiányzott belőle, azt élőszóval, de annál nyomatékosabban 
adta most elő. S következménye: Szőllősy megírta Schiberna Ferenc veszpré-
mi főispánnak s egyben a dunántúli hadműveletek kormánybiztosának, hogy 
a püspököt tegye félre az útból. Éppen erre várt ő és ürügyet is talált rá! Nov. 
27-én ugyanis átküldte a püspöki palotába egyik bizalmiját, Zarka Elemér 
főmérnököt, hogy azt hadműveleti célokra foglalja le. Tárgyaló partnerei: 
Megyesi-Schwartz Róbert irodaigazgató és Szabadhegyi Szabolcs házgond-
nok a felszólítást nem tartották teljesíthetőnek. Megmondták, hogy csak az 
imént foglalták le ugyanilyen rendeltetésre a szemináriumot, és a kispapokat 
elöljáróikkal és tanáraikkal most ide kellett összezsúfolni. Rajtuk kívül be 
kellett fogadniok még a nagyszámú menekülőket is, így a lakhatási lehető-
séggel annyira szűkiben vannak, hogy még a püspök részére is csupán egy 
szoba jutott. 

A nemleges választ Zarka megviszi a főispánnak, mire ő rendőrfedezet 
mellett jelenik meg az előbbi színhelyen, hogy akaratát végrehajtsa s a két ud-
vari papot letartóztassa. Nem megy ez hangfogóval, s a nagy zajra nemcsak 
az öregebb- és növendékpapok tódulnak ki a földszintre, hanem a püspök 
is lent terem. Emelt hangon jelenti ki, hogy papjait nem engedi elhurcolni, 
annál kevésbé, mert az ő akaratát teljesítették. Erre a következő a válasz: 
püspök urat is letartóztatom! Ez pedig röviden: tessék, de előbb felmegyek 
átöltözni s utána jövök! Így is történt, visszaérkezett, de teljes főpapi dísz-
ben.72 A rendőrségi gépkocsi kint már várt, de betuszkolni nem sikerült, mert 
főpásztorukat körülvették papjai és kispapjai, így csak gyalogmenetben vo-
nulhattak a közeli törvényszéki épületbe. 

Az érthető feltűnést keltő esemény után a hungarista nyilas észjárásnak 
nem kellett magát túlerőltetni, hogy megszerkessze az alábbi vádpontokat: 
szembehelyezkedés a hatósági rendelkezéssel; az erőszak alkalmazása s vé-
gül a lázítás. Az utóbbi a látványos felvonulásra vonatkozott, de hát Mind-
szenty püspök nem lett volna Mindszenty, ha amúgy egykönnyen megadja 
magát. 

A mostani vizsgálati fogság rajta kívül még 10 papját és 16 szeminaristáját 
érintette. Azt nem lehet mondani, hogy rosszul bántak volna velük, hisz a 
szabadságvesztésen kívül más baj nem érte őket. Tettek-vettek, amit akar-
tak, sőt a püspök még papokat is szentelhetett. Ők tehát aránylag jól érezték 
magukat, de nem így fogvatartóik. A városlakók egy része ugyanis nyugta-
lankodni kezdett, hogy ily szégyen érte őket, mivel nem volt számukra mind-
egy, hogy egyházfőjüket lecsukták. Ezenkívül attól is kellett tartani, hogy az 
72 Mindszentyt püspöki öltözékben (püspöksüvegben és pásztorbottal), de nem liturgikus díszben 

kísérték a rendőrségre.



117

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

orosz csapatok hamarosan ideérkeznek s így majd ők: a kommunisták fogják 
szabadon bocsátani a 27 egyházi férfiút. Ezek a mozzanatok játszottak közre, 
hogy a nyilas hatóság dec. 22-én felpakolta őket és a sopronkőhidai börtönbe 
szállította. 

Itt szomorú Karácsonyra ébredtek, mivel éppen ekkor végezték ki szabad-
ságjogaink egyik legelszántabb védőjét és hősét: Bajcsi-Zsilinszky Endrét.73 
A lesújtó hírt az itteni ev. lelkész74 hozta meg Mindszentynek. Hozzátette 
még, hogy az áldozat bátran és a halálra elkészülve lépett a bitófa alá. 

Egyébként itt szintén tűrhető volt életük, amit az emberséges börtönfel-
ügyelőnek köszönhették [sic!]. Persze a helyszűke miatt itt sem maradhattak 
soká s talán ismét felügyelőjüknek a fentebbinek tulajdoníthatták, hogy már 
dec. 28-án75 bekerültek Sopron városába, az Isteni Megváltósok intézetébe. 
Március vége felé újabb „vendéggel” szaporodtak: Shvoy Lajos székesfehér-
vári püspök személyében. De ez már az internált, vagy ha úgy tetszik, a rab-
élet végső szakaszát jelentette. Gyors iramban közeledtek az oroszok errefelé 
is, nohát a nyilas vezéreknek sem kellett több s fejvesztetten menekültek a 
határ és onnan Nyugat felé. A foglyaikkal most már mit sem törődtek s a két 
püspök társaságával szabadon mehetett haza. 

Mindszentyt megdöbbentő kép fogadta otthonában. Üszök, rom és pusz-
tulás hirdette az elmúlt öt hónap garázdálkodását és harcait. Így volt ez palo-
tájával és nem másként a többi egyházi, de világi intézményekkel is. Többek 
közt a szeminárium is teljesen kiégett és lakatlanná vált. Kispapjait azonban 
mégsem hagyhatta tető nélkül és a balatoncsicsói plébános ajánlotta fel tágas 
plébániáját, hogy ott fejezzék be otthon megkezdett és Sopronkőhidán foly-
tatott tanfolyamukat. 

Vidéki viszonylatban sem volt vigasztalóbb a látkép. Elfogadható jármű 
híjával, egy kiéhezett gebével és rozoga szekérrel vágott neki az útnak és 
végig látogatta [a] Mezőséget, Somogy-, Zala-, Bakony vidékét és Várpalota 
tájait. Amiket tapasztalt, így foglalta össze egyik körlevelében: álltam ösz-
szeomlott, felrobbantott, vagy aknasebes, leszegényített templomok, kápol-
nák, az erénynek és tudásnak szentelt katolikus iskolák, komoly fáraházak, 
áhítatkeltő zárdák, családi-, kultúrházak, tanítólakások üszkös omladékai 
felett.76 Szám szerint az általa készített és egyéb beérkezett kimutatások, ösz-

73 Helyesen: Bajcsy-Zsilinszky Endrét.
74 1944-ben Sopronkőhida evangélikus gyülekezetének lelkésze Bárdosi Jenő (1910–1985) volt, 

aki a fegyintézetet Geiszbühl Mátyás (1908–1989) katolikus pappal együtt látta el.
75 Egy nappal később, dec. 29-én kerültek át az Isteni Megváltó Leányai Szerzetesnők Társulata 

soproni anyaházába.
76 A kettőspontot követő mondat idézet Mindszenty József veszprémi püspök 1945. szept. 11-én 

kelt, az évi VII. körlevelének 1831/1945. sz. rendelkezéséből, amelyben az egyházmegye hábo-
rús kárait és az újjáépítést vázolta. A „fáraházak” kifejezést már saját korában sem igen értették 



118

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

szesen 113 templom, 67 plébánialak, 5377 iskola, 17 fióktemplom, 16 kántor-
ház,78 17 kápolna, 10 zárda és 1 kultúrház teljes, vagy töredékes pusztulását 
tüntetik fel. 

Ha a nagy vesztességeket illett is elsiratni, de meg kellett kezdeni a romta-
karítást és újjáépítést is. Szerencsére papjai és hívei megértették ennek szük-
ségét s a mostoha viszonyok közt se késtek a szükséges segélynyújtással. Az 
ebbéli kezdés még az ő érdeme volt, de már folytatása utódjáé. Serédi halála 
után ugyanis XII. Pius 1945. aug. 16-án79 őt ültette az elhalt örökébe, az esz-
tergomi érseki és az ország prímási székébe. Kiválasztásában része volt A. 
Rotta volt budapesti nunciusnak, akinek tetszését megnyerte már plébánosi 
és nem vesztette el püspöki működésével. Ezért jó hírét magával vitte Ró-
mába. 

4. Az érsekprímási életszakasz. 

Kopácsy [József] után ő volt a 11. veszprémi püspök, aki a „királynék váro-
sából jött a királyok városába” főpásztornak.80 S mit hozott magával? Okt. 
7-én történt beiktatásán mondott beszédében azt ígérte: ha Isten-Atyánk és 
Mária-Anyánk segít, népem lelkiismerete akarok lenni! Hivatott ébresztő-
ként kopogok a lelkek ajtaján s a feltetsző tévelyek ellenében, az örök igaz-
ságokat közvetítem népemnek és nemzetemnek. Ébresztgetem nemzetem 
megszentelt hagyományait, melyek nélkül, talán egyesek igen, de nemzetem 
nem élhet. 

Azt a marxista és leninista új világrend itteni alapvetői sem nehezményez-
ték, hogy az ország első főpapjaként az örök igazságok hirdetője legyen. De 
az már bökdöste hallásukat, amikor az ő ideológiájukat „feltetsző tévelyek-
nek” minősítette. De maradéktalanul nem fogadhatták el a „nemzet meg-
szentelt hagyományait” sem, hiszen ők olyan szocialista értékrendet kez-
deményeztek nálunk, melynek tartóköveit a természetfelettiektől elfordult 
materialista erők alkották.

(a levéltári példány margójára valaki kérdőjelet is tett), jelentése: plébániaház, papház, paplak. 
Lásd: Veszprémi Érseki Levéltár, körlevelek 1944–45.

77 Téves adat, a körlevélben 83 iskola szerepel (megjegyezzük, hogy az 1956-os, kézírással meg-
maradt életrajzi szövegben még a helyes adat szerepel).

78 Téves adat, a körlevélben 46 kántorlak szerepel.
79 XII. Piusz 1945. aug. 16-án kelt, 5017/45. számú értesítése szerint Mindszenty József veszprémi 

püspököt választotta ki az esztergomi érseki székre. Ezt követően elindult a szokásos eljárás, 
minek végezetével a pápai kancellária kiadta a kinevezési bullát, melynek kelte 1945. okt. 2., 
ami Mindszenty József érseki kinevezésének egyházjogilag érvényes és hivatalos dátuma.

80 Mindszenty székfoglaló beszédében tévesen kilenc elődre hivatkozott.



119

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

Ekkor és itt kezdődtek az ellentétek Rákosi és Mindszenty világa közt, 
s lassankint végzetessé váltak, mivelhogy egyikük sem akart engedni sa-
ját igazából. A tárgyilagos szemléletnek el kell ismernie, hogy ez az első 
nyilvános bemutatkozás cseppet sem volt megnyerő. Nemkülönben később 
sem kellett volna annyira kiélezni az ideológiai különbségeket, hiszen nem 
volt kétséges, hogy az regnáló állampolitikai hatalom a kommunistáknál van. 
Ezért keresni kellett volna a kiegyenlítő kompromisszumokat anélkül, hogy 
a prímás hitelvi feladásokat követett volna el. Erre azonban sem most, sem 
később nem volt rábírható. 

Végre célkitűzéseit is nagyjából helyeselni lehet, de már elérésükre a 
módokat és eszközöket nem mindenkor. Dicsérni kell azt a hajlandóságát, 
hogy fáradhatatlanul járta a falvakat és városokat. Már első két esztende-
jében 1945/46-ban 49 esetben beszélt hol itt, hol ott s legtöbbször ezzel az 
alaphanggal: mentsétek meg a pusztuló magyar életet! Nem kellett merész 
fantázia annak kitalálására, kiket kell a pusztítók alatt érteni. 

Szánta a bajba jutottakat: elhurcoltakat, kitelepítetteket, külföldre depor-
táltakat, akár volksbundisták voltak, akár nyilasok, vagy egyéb politikai de-
zertőrök. Az ilyenek érdekében nem is egyszer tiltakozott szóban és írásban. 
Sőt még a Pesten székelő Ellenőrző Bizottságnál is eljárt, hogy szüntessék 
be az emberhajszát. Ezzel ugyan az igazságszolgáltatás és a rendőri eljárás 
menetét, továbbá az internálásokat semmivel sem enyhítette, ellenben ma-
gának ismét sokat ártott. Kioktatták, hogy az állampolitikai megbízhatóság 
és hűség elbírálása nem hozzá tartozik, hanem az államhatalom ügykörébe. 
Ezért az ilyen ügyekbe ne ártsa be magát. 

A figyelmeztetés mit sem használt s panaszait ezentúl kivitte a külföld 
felé. Első útja Rómába vezette,81 hogy megköszönje a pápának érsekprímá-
si kinevezését. Ez alkalommal nemcsak a vatikáni intéző körökkel tárgyalt 
sokat, hanem az ottani nyugati diplomatákkal is, mint mondotta: hazánk sor-
sának jobbrafordulása érdekében. Ígéretet kapott, nem is keveset s elég naiv 
volt, hogy ezeknek felült. Pedig történelmünkből tudhatta volna, hányszor és 
hányszor csaptak be bennünket. 

Rómából kizárólag egy komoly ígérettel jöhetett haza s az is személyének 
szólt, hogy ti. a legközelebbi konzisztóriumon a Szentatya kinevezi bíboros-
nak. Ez 1946. febr. 18-án lett volna esedékes, ő azonban az útlevél megszer-
zésének nehézségei miatt ezt a napot elszalasztotta. Nagyobb hátrány azon-
ban nem származott belőle ebből, mivel másnap megérkezett és így pótlólag 

81 Mindszenty az angol katonai misszió gépén 1945. nov. 29-én repült Olaszországba, Rómába 
dec. 2-án érkezett, majd 8-án XII. Piusz pápa is fogadta. Ő volt az első főpap, aki a szovjetek 
által megszállva tartott Közép-Európából személyesen informálta a Vatikánt. Az első római 
útról dec. 13-án érkezett haza.



120

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

átvehette a lemaradt bíbor-biretumot és mozettát.82 A szertartások további 
részein már az új bíborosokkal lehetett együtt. 

Ezúttal kerek egy hónapot tölthetett Itália földjén, miközben Rómán kívül 
ellátogathatott más városokba is. Így többek közt megfordult a reggioi és 
rimini fogolytáborokban, ahol magyar hadifoglyok is várták hazabocsátá-
sukat. Napjai különben is zsúfoltak voltak, mert mostani programjából sem 
hagyta ki hazája és nemzete sorskérdéseit. Elsősorban XII. Pius előtt hoza-
kodott velük elő, de ugyanígy a pápai kúria jelentősebb méltóságait, a külföl-
di bíborosokat, főképpen, akiket vele együtt rangosítottak fel, nemkülönben 
az ismerősebb követeket iparkodott magának megnyerni. A refrén minden 
egyes tárgyalásnál az volt, hogy segítsék hazája és nemzete régi szabadságát 
és önállóságát visszaállítani. Mint tudjuk most is a pusztába kiáltott, de az 
itthoni politikai tényezők ezt is feljegyezték, természetesen rosszallólag. 

Két kísérőjével Estyvel és titkárával, Zakar Andrással újból amerikai 
gépen márc. 18-án érkezett meg, magával hozva Pétery József (†1967) váci 
püspök részére a neki adományozott palliumot. Az ünnepélyes átadás a püs-
pöki székesegyházban, ápr. 28-án ment végbe. Ekkori beszédében nemcsak 
a váciakat, hanem egész katolikus társadalmunkat arra oktatta, hogy katoli-
kusnak lenni annyi, mint Istent édesatyánknak, Máriát és egyházunkat édes-
anyánknak tekinteni és tisztelni. De annyit is jelent, mint a bölcsőtől a sírig a 
tíz- és ötparancsolat vágányán haladni. Aki finomabb hallóérzékű volt, már 
pedig a pártházakban voltak ilyenek, tudták, hogy ez is mit jelent. 

Sajátos érzés- és gondolatvilágán, talán ha akar sem tud változtatni. A 
magyar élet napkeleti csillagát egyedül a krisztusi hitvilág tantételeinek kö-
vetésében látta és hirdette. Ennek adott hangot a Szent István Társulat köz-
gyűlésein is, mint annak fővédnöke. 1945-ben, a trienti zsinat négyszáz éves 
jubileumán azt hirdette: akkor leszünk erősek, ha Trient hite, erkölcse jel-
lemzi egyéni, családi és nemzeti életünket. A következő évben azt sarkította 

82 Meszlényi leírása több ponton is korrigálásra szorul. Mindszenty ugyanis a második római útra 
febr. 18-án, reggel 7 óra 50 perckor indult el. Ugyanezen a napon XII. Piusz pápa a Vatikánban 
titkos tanácskozást tartott a régi bíborosok részvételével, ezen kreálta a 32 új bíborost, akiket 
csak ezt követően értesítettek. Értelemszerűen a titkos konzisztóriumon az új bíborosok még 
nem vettek részt, Mindszenty ezért nem késett le érdemi eseményről. Az igaz, hogy febr. 18. 
helyett két nappal később vehette át a bíbornoki kinevezésről szóló „biglietto”-t, de a mozettát 
(vállkendőt) és a birétumot már a protokoll szerinti időpontban, 20-án délután kapta meg. A 
nyilvános konzisztórium febr. 21-én volt, a pápa ekkor helyezte az új bíborosok fejére a bíborosi 
kalapot. Febr. 22-én került sor a bíborosi gyűrű átadásra és a tituláris templom kijelölésére, ami 
Mindszenty esetében a Santo Stefano Rotondo lett. – Megjegyzés: ezekre a tévedésekre egyéb-
ként Esty Miklós, a SZIT adminisztrátora is felhívta Meszlényi figyelmét, ami igazolja, hogy a 
könyvet eredetileg a Mindszentyról szóló 15. fejezettel együtt tervezték megjelentetni. Lásd: EF 
Mlt, Personalia, Meszlényi Antal hagyatéka, 9. doboz, Esty Miklós levele Meszlényi Antalhoz, 
Budapest, 1968. nov. 23.



121

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

ki, hogy az egyház méltán elvárja tanítói, papi és kormányzói hatalmának 
gyakorlati szabadságát. 1947-ben a közélet vezetőinek felelősségtudatáról 
szólva kijelenti: az a társadalom a mi eszményünk, melyben a lehető legtöbb 
szabadságot élvezik. De ennek élvezői saját életükben is ismerjék el a törvény 
és hatalom kötelező erejét, ahogy erre a lelkiismeret tanít. 

Hallatja szavát a Szent István Akadémián, hiszen ennek is fővédnöke s 
a II. Osztály tb. tagja. Programját az 1947-es ünnepi ülésén ekként hangsú-
lyozza ki: a hit világáért mindenkor küzdjünk, nemcsak a hittudományi és 
bölcseleti, de valamennyi osztályának az örök szép, jó és igazság szolgálata 
legyen eszményképe. 

Beszédeiből és előadásaiból még nagy csokorravalót sikerülne összeállí-
tani. Kétségtelen, hogy voltak ezekben okulnivalók, még a materialista hit-
vallók számára is, de megint csak akadtak, melyek szúrtak és böktek. 1947. 
aug. 15-i kezdettel meghirdette az országos Boldogasszony évét, melyre az 
indítékot az Assumptio dogmájának a kihirdetése, ezenkívül az amerikai Ot-
tawában megtartott Mária-kongresszus adta meg.83 Székvárosából kiindulva 
sorra vette az egyes nevesebb kegyhelyeket és városokat, mint Máriapócs, 
Csongrád, Baja, Máriagyüd, Czelldömölk és Zalaegerszeg, hogy csak a né-
pesebbeket helyeket említsük. Itt és ott 80-100.000-es embergyűrű vette kö-
rül, hogy hallgassa, mit mond és mire tanít. 

Központi témája természetesen Máriáról szólt, mert úgy tartotta és hir-
dette, hogy magyar gyermekeinek ő az útmutató felhőoszlopa. Sorsunk el-
borulásában mindig vigasztalt és nem engedte, hogy elcsüggedjünk. Viszont 
jólétünkben visszatartott az elbizakodástól. Ebben a panaszos világban te-
hát kihez fordulhatnánk nagyobb bizalommal, mint éppen Őhozzá? Másutt 
így intett: jaj annak a nemzetnek, mely janicsárokat nevel és neveltet fiaiból. 
Megismételte Szent Pál szavát: de még ha az angyal az égből hirdetne is más 
evangéliumot, mint amit én hirdetek nektek, legyen átkozott (Gal. 1,8).

Mennyivel gyümölcsözőbben cselekedett, mikor hadüzenetnek vett ki-
szólásai helyett azon fáradozott, hogy egyházkormányzatát és a pasztorációs 
feladatokat racionalizálja. Ennek jótéteményét éreztük, amikor a fővárost 6 
újabb, a vidéket pedig 11 lelkészséggel ajándékozta meg. Hasonló célt szol-
gált ott és itt, az esperesi kerületek okszerű növelésével. 

Szívesen fordult meg papjai és hívei körében. Ennek kapcsán az 1946-
os bérmaútján a pozsonyi, győri, komáromi és esztergomi megyékben 39 
plébániát és 79.513 hívét ismerhette meg közelebbről s 10.000-nél több fi-
atalnak szolgáltathatta ki a bérmálás szentségét. Hasonlóképpen történt ez 
a következő két esztendőben egyebütt. Tapasztalatairól az alábbi kedvező 
83 A Boldogasszony Évét az Actio Catholica már sokkal korábban, az 1947–1948-as munkatervé-

ben meghirdette, amire csak ráerősítettek a Meszlényi által említett események.



122

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

képet nyújtotta: sok buzgó papot ismertem meg s nem egy helyen találkoz-
tam igen jó, szinte érintetlen hívekkel, míg rosszakkal, megátalkodottakkal, 
az egyháztól elfordultakkal sehol sem. Munkáshíveim szintén figyelemmel 
és ragaszkodással fogadtak… Papjaimmal észrevételeimet közöltem s az út-
mutatásokat megadtam. Kellő összefogással és áldozatkészséggel, sikerült a 
megrongált épületeket, a legtöbb plébánián helyreállítani. S ahol ez még nem 
történt meg, ott is sietni kell vele. 

Amennyire dicsérte papjait és híveit, annyira nem tudott megbékélni a 
politikai hatalom birtokosaival. Igaz, hogy mindketten körforgást végeztek, 
csupán az egyik jobbra, a másik balra forgott. Mert hát, mi tagadás, Rákosiék 
is adtak tromfokat, mégpedig nem egyszer bántókat. Azt mostani utódaik-
nak is el kell ismerniök, hogy a prímásnak sem eshetett jól, amikor elle-
nőriztették, kikkel érintkezik, cenzúrázták körleveleit, beleszóltak az iskolai 
hitoktatásba s nem egy hittanártól és hitoktatótól vonták meg a működési 
engedélyt. Még sérelmesebbnek tarthatta, amikor 1948-ban államosították 
a kat. nyomdákat, könyvkereskedéseket. Ugyanekkor és ugyanez történt a 
hitvallásos iskolákkal, különböző nemű és fokú tagozataikban. 

A párt- és kormányfők azzal iparkodtak igazolni eljárásukat, hogy a politi-
kai, gazdasági, társadalmi, kulturális és tudományos élet irányítása, kizárólag 
hozzájuk tartozik. A különböző egyházak, tehát a katolikus is, maradjanak 
meg sajátos hitvallásuk szolgálatában. S itt is oly módon, hogy a demokrá-
cia terveit ne gátolják. Ezzel szemben Mindszenty vallásának és egyházának 
szerzett jogait és kiváltságait szabadságát védte, sokszor körömszakadtáig. 

Rákosiék a végső összeütközést és leszámolást szerették volna elkerülni 
és valami kielégítő modus vivendi-t teremteni. Ezért közéletük akkori há-
rom reprezentánsát: Szekfű Gyulát, Katona Jenőt és Ortutay Gyulát küldték 
hozzá,84 hogy próbálják őt leszerelni, különben végzetes bajt zúdít magára. 
Nem hallgatott rájuk, ellenkezőleg, élt a 2334. canon felhatalmazásával és 
kimondta az Ap. Szentszéknek különlegesen fenntartott kiközösítését mind-
azokra, akik bármi módon megrövidítik az egyház jogait és szabadságát.85 Itt 
már a püspöki kar hiába adott ki (1948. nov. 3.) rokonszenv-nyilatkozatot,86 a 
kocka el lett vetve!

84 Meszlényi az esemény lényegét tekintve nem, de a résztvevők személyében téved: Szekfű Gyu-
la történész, a II. világháború után Magyarország első moszkvai nagykövete, Cavallier József 
újságíró, külügyminisztériumi tisztviselő és Kodály Zoltán zeneszerző voltak azok, akik 1948. 
dec. 8-án személyesen próbálták rábeszélni Mindszentyt az állammal szembeni álláspontjának 
megváltoztatására – sikertelenül.

85 Mindszenty József aláírásával 1948. jún. 12-én jelent meg az a püspökkari körlevél, amely az 
Apostoli Szentszéknek különlegesen fenntartott kiközösítéssel sújtotta a katolikus iskolák álla-
mosításában közreműködőket.

86 1948. nov. 3-ai értekezletükön a püspökök nem az állam, hanem a prímás melletti hűségnyi-



123

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

A dráma végkifejlete dec. 26-án kezdődött, amikor Mindszentyt lefogták 
és őrizetbe helyezték. Folytatását a következő 1949. febr. 3–5. közti napok-
ban megtartott bírósági tárgyaláson láthattuk, ahol Olti Vilmos tanácselnök 
életfogytiglani fegyházra ítélte. Az ítélet kétségtelenül, nagyon súlyos volt. 
Ennek eshetőségére számított maga is, ezért még elfogatása előtt levelet in-
tézett főkáptalanjához, melyben közölte, hogy vallomását elejétől végig te-
kintse érvénytelennek, akár az érsekprímási méltóságára, vagy bármi másra 
vonatkozik.87 Viszont őmaga, ki tudja, talán idegkimerülten, minden ráolva-
sott vétséget beismert. 

A bűnvádi eljárásról szóló „Sárga- és Fekete-Könyv” a vádpontokat a kö-
vetkezőkben hozta le: kint lévén az ottawai Kongresszuson, többek közt ta-
lálkozott Habsburg Ottóval és Spellman bíborossal. Ennek kapcsán kiderült, 
hogy a Habsburg-királyságot akarja restaurálni és megdönteni a demokrati-
kus államrendszert, mégpedig külhatalmi segítséggel. Ebből következik az 
is, hogy a „harmadik világháborúra” spekulált s ennek kirobbantására az 
Egyesült-Államokat akarta rávenni. Szerepelt még a dollár-tranzakciók és az 
itthoni lázításainak ügye, de ezek már másodrangúaknak számítottak. 

Az ítéletet febr. 8-án hirdették ki és akik közelebbről látták, azt mondják, 
hogy a szokottnál is sápadtabb volt. Mások Az emberek itthon és külföldön 
aszerint ítélték meg a per egész menetét, hogy milyen pártállásúak voltak. 
Minden máson lehetett vitatkozni, mert csupán egy volt a bizonyos: a fenti 
napon legördült a függöny s jó ideig mit sem tudtunk az elítélt főpapról. Tu-
domásul kellett venni mindenkinek, hogy a börtön zárai csakugyan zárak!

Végre 1955 júliusában került nyilvánosságra az a hír, hogy börtönbün-
tetését felfüggesztették és azt a baranyai püspökszentlászlói tartózkodásra 
enyhítették. Itt találkozott [a] börtönéből szintén kiszabadult és hasonló el-
bánásban kivételezésben részesítettült Grősz érsekkel. Sokáig azonban nem 
lehettek együtt, mivel az utóbbi újabb tartózkodását a tószegi (Vác-egyhm.) 
plébániára változtatták. De Mindszentynek sem volt maradása, amennyiben 

latkozatot fogadtak el. Meszlényi a dec. 16-ai nyilatkozatra gondolhatott, amelyben a püspöki 
kar készségét fejezte ki az állam és egyház viszonyának tárgyalásos rendezésére. Mindszenty 
– bár egy héttel korábban még támogatta azt – a tárgyalási készség kinyilvánítása helyett egy 
sérelemlista elfogadását kérte. A püspökök többsége végül az eredeti tartalomra szavazott, de 
a szöveget megrövidítették, így kihúzták a földreform és a köztársaság melletti nyílt állásfog-
lalást.

87 Mindszenty nemcsak a főkáptalannak, hanem Grősz József kalocsai, Czapik Gyula egri érsek-
nek, Shvoy Lajos székesfehérvári és Pétery József váci püspöknek is címzett egy-egy ugyan-
olyan tartalmú levelet letartóztatása esetére. Ebben leszögezte, hogy semmiféle összeesküvés-
ben nem vett részt, nem fog lemondani, és ha mégis ilyesmiről hallanának, „az vagy megtévesz-
tés, vagy az emberi erőt felülmúló erőszak miatt eleve érvénytelen”. Erdős Mátyás, az esztergo-
mi hittudományi főiskola tanára volt az, aki a leveleket a bíboros letartóztatása után eljuttatta 
a címzettekhez.



124

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

a nógrádi Felsőpeténybe szállították s természetesen államvédelmi őrzés alatt 
élhetett felügyelettel. Itt érte az 1956. okt. végi és nov. eleji eseménysorozat, 
melynek elindítói róla sem feledkeztek meg. Okt. 30-án a rétsági páncélosok 
Budára hozták,88 az Úri-utcai érseki palotába. 

Közben Rákosi uralma is véget ért s helyét Gerő Ernő foglalta el.89 Hegedűs 
András miniszterelnökével együtt érezve a demokrácia megbillent egyensú-
lyát, megmentése végett az orosz haderőt kérte segítségül.90 S egyes kötelékei 
jöttek is, hogy mentsék a menthetőt! Ilyen körülmények között ismét apoli-
tikus cselekvés volt, amikor nov. 3-án este Mindszenty a mikrofon elé lépett 
és beolvasta szózatát a magyar néphez. Amit mondott, xxxxxxxxxxxxxxxx 
volt abban jó, de volt bántó is a Szovjetunió felé. Okos mértéktartással kije-
lentette, hogy nem mesterségesen hirdetett, de valódi barátságban akarunk 
élni mindegyik nemzettel, kifejezetten az amerikai Egyesült-Államokkal és 
a hatalmas Orosz-Birodalommal egyaránt. xxxxxxxxxxxxxxxxxxxxxx De 
már előbbi mondata hitelét lerontotta ez újabb kijelentésével: mi semlegesek 
vagyunk és így az orosz birodalomnak nem adtunk okot a vérontásra. Őszin-
tén reméljük – úgymond –, hogy az orosz fegyveres erők mielőbbi kivonulása 
megtörténik országunkból. 

Belpolitikai vonatkozásban mindenkit felszólított a munkára, termelésre 
és helyreállítási feladatok elvégzésére. Hitet tett amellett, hogy jogállam-
ban élő, osztálynélküli társadalom, a demokratikus vívmányokat fejlesztő, 
a szociális érdekektől, helyesen és igazságosan korlátozott, magántulajdon 
alapján álló, kizáróan kultúrnacionalista szellemű nemzet és ország akarunk 
lenni. Ezzel a mondatával ismét olyan vágyálmat [sic!] kergetett, amire a 
demokrácia hívei, enyhén szólva kissé csóválták a fejüket. 

A továbbiakban azt is leszögezte, hogy a püspöki karral egyetértésben 
nem helyezkednek szembe a történelmi haladás igazolt irányával. Emellett 
azonban azt sem hallgatta el, hogy a keresztény hitoktatás szabadságának 
azonnali rendezését, a kat. egyház intézményeinek és társulatainak, köztük a 
sajtónak visszaadását elvárják. De e kívánságoknak semmi közük az elvesz-
tett birtokokhoz. 

Ezeket mondotta be, szóról szóra, azon az emlékezetes szombati estén a 
Rádióba s másnap hajnalán már tanácsosnak látta, hogy az amerikai nagy-

88 1956. okt. 30-án késő este Mindszentyt Felsőpetényből a 11 km-re található rétsági laktanyába 
vitték, s csak másnap reggel szállították Budapestre. A budai várba 8 óra 55 perckor érkezett 
meg.

89 A Magyar Dolgozók Pártja Központi Vezetősége 1956. júl. 18-án mentette fel – saját kérésére – 
Rákosi Mátyást, és választotta meg Gerő Ernőt első titkárnak.

90 Hegedüs András 1955. ápr. 18-tól 1956. okt. 24-éig volt miniszterelnök, amikor is kénytelen 
volt átadni a hatalmat Nagy Imrének. Visszaemlékezéseiben elmondja, hogy hivatali idejére 
visszadátumozva okt. 28-án ő írta alá a szovjet hadsereg segítségül hívásáról szóló kérelmet.



125

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

követségen91 keressen menedéket, s azóta is ott tartózkodik. Csak ismételnők 
magunkat, ha megint azt mondanók: az a bizonyos függöny, bár más válto-
zatban, újból leereszkedett, s vajmi keveset tudunk róla. 

S ha most lezárjuk mondanivalónkat, azzal tesszük, hogy prímásunk a 
politika talaján délibábokat hajszolt, ami megtévesztette őt és általa másokat. 
Ha talán XXIII. János pápa és VI. Pál előbb kapja meg a tiarát s a II. Vatikáni 
Zsinat sem késik, ő is rájön az ő igazságukra, hogy ti. a kommunisták is em-
berek, még ha ateisták is. Így hát lehet, illik, sőt kell velük dialogizálni. Ha 
ezt megteszi, elkerüli a börtönös sorsát s használ egyházának és vallásának. 

Sajnos az ő útja eléggé és sajnálatosan egyedi út volt, amit iparkodtam a 
tacitusi sine ira et studio-val végig kísérni. Mialatt ezt tettem, nem egyszer 
kísértett az aggasztó kérdés: képsorozatom ez utolsója is, kiállja-e a törté-
neti kritika próbáját? Erre a feleletet másoktól várom! Magam igazolására 
csupán annyit mondhatok, amit az előbbiekben is hangsúlyoztam: hiányzott 
számomra a történeti távlat, hiányoztak a megbízható történelmi források, 
így érthető, hacsak riportszerű életírást adhattam. De azt elhiheti bárki, hogy 
agyamnak és tollamnak ez volt a vezérgondolata: verum dicere, neminem 
leadere, neminem spernere suum cuique dare xxxxxxxxxxxxxxxx, vagyis 
az igazsághoz ragaszkodni, senkit meg nem bántani, senkit meg nem vetni s 
kinek kinek megadni a magáét! Miután eme szabály követésében nem tudom 
elmarasztalni magamat, nyugodtan leteszem tollamat.92

♦ ♦ ♦    Hൾ඀ൾൽ෬ඌ Aඇൽඋගඌ
Magyar vonatkozású oklevelek Toledóban

Erdő Péter bíboros, Magyarország prímása Francisco Cerro Chaves toledói 
érseknek, Spanyolország prímásának meghívására 2024. május 30-án a to-
ledói székesegyházban részt vett az úrnapi szentmisén és körmeneten.1 E 
látogatás alkalmával ajándékként a Toledói Káptalani Levéltárban (Archivo 
Capitular de Toledo) őrzött két, magyar vonatkozással is bíró középkori okle-
vél fényképmásolatát kapta. Jelen publikáció e két oklevelet kívánja röviden 
bemutatni és szövegét közölni.

91 Helyesen: követség (1967-től nagykövetség). 
92 A forrásközlés az NKFIH FK 135762 sz. pályázat keretében készült.
1 Erdő Péter Úrnapján Toledóban: Az Eucharisztia maga a jelen idejű valóság, in Magyar Kurír 

(2024. máj. 30.), https://www.magyarkurir.hu/hirek/erdo-peter-urnapjan-toledoban-az-eucha-
risztia-maga-jelen-ideju-valosag (2025.03.11.).



126

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

III. Hඈඇඈඋංඎඌඓ ൻඎඅඅගඃൺ (1217. ඇඈඏൾආൻൾඋ 24.)

Az első oklevél III. Honoriusz pápa 1217. november 24-én kelt, Rodrigo
Jimenez de Rada toledói érsekhez címzett bullája. Ebben a pápa tájékoztatja 
az érseket és suffragáneusait az V. keresztes hadjárat (1217–1221) aktuális 
eseményeiről, elsődleges célként jelölve meg Damietta elfoglalását.

A kutatók számára a jelen bulla eddig is ismert volt, mivel annak szövegét 
egyfajta körlevélként többszörözve az érsekeknek mint az egyháztartomá-
nyok elöljáróinak más-más címzéssel megküldték. A magyarországi forrás-
közlések az Alberik reimsi érseknek küldött példány alapján,2 sajnos csak 
részben3 publikálták III. Honoriusz bulláját. A nemzetközi szakirodalom szá-
montartja még az arboreai érseknek (Szardínia szigete) címzett levelet,4 de 
érdekes módon a Toledóba küldött bulláról nincs tudomása. 

Levelében a pápa tájékoztatja a főpásztorokat, és rajtuk keresztül a hí-
veket az aktuális szentföldi helyzetről, egyben buzdítja őket az ünnepélyes 
szentmiséken és körmeneteken való részvételre, amelyeken könyörögve ké-
rik Istent a keresztények megsegítésére. Ebben a pápa személyesen mutat 
példát azzal, hogy Róma népét és papságát a lateráni bazilikába (in basilica 
Salvatoris) hívja, hogy onnét mezítláb körmenetben vonuljanak a Santa Ma-
ria Maggiore-bazilikába. 

III. Honoriusz beszámol arról, hogy András magyar király, valamint 
Ausztria és Meránia hercegei seregükkel megérkeztek Akkonba, amint az 
oklevél fogalmaz „a jeruzsálemi tartomány partvidékére”. Nevezetteket 
könnyű azonosítani, hiszen tudjuk, hogy II. András magyar királyt szent-
földi hadjáratára elkísérte unokatestvére, VI. (Babenberg) Lipót5 osztrák 
herceg, és sógora, VII. Ottó merániai herceg.6 Ottó címét azonban a toledói 

2 Bඈඎඊඎൾඍ, Martin et al., Recueil des historiens des Gaules et de la France 19: Contenant la 
troisieme et derniere livraison des monumens des regnes de Philippe-Auguste et de Louis VIII, 
depuis l’an MCLXXX jusqu'en MCCXXVI (Paris, l'Imprimerie Royale, 1833) 639–640.

3 Fൾඃඣඋ, Georgius, Codex Diplomaticus Hungariae ecclesiasticus ac civilis III/1 (Budae, Typogr. 
Regiae Universitatis Ungaricae, 1829) 232–233: III. Honoriusz bulláját címzés nélkül és 12 sort 
elhagyva közli, 230–232: szintén címzés nélkül közli a Templomos Lovagrend nagymesterének 
levelét. Fejérre történő hivatkozással, a Templomos Lovagrend nagymesterének levele nélkül 
közli: Wൾඇඓൾඅ Gusztáv, Árpádkori Új Okmánytár I (Pest, Magyar Tudományos Akadémia Tör-
ténelmi Bizottmánya, 1860) nr. 77, 147–150.

4 Annales ecclesiastici 20 (ed. Joannes Mansi; Lucae, Venturini, 1747) 411–412; Sൺඇඇൺ, Mauro 
G., Onorio III e la Sardegna (Italia sacra. Nuova serie 3) (Roma, CUEC, 2017) 32, nr. 14.

5 VI. Lipót Ausztria hercege (1176–1230) édesanyja, Ilona (Helene von Ungarn, 1158–1199) révén 
II. András elsőfokú unokatestvére volt, mivel Ilona András édesapjának, III. Béla királynak a 
húga volt. Lipót még II. András távozása után is, egészen 1219-ig, összesen két évig a Szentföl-
dön maradt.

6 VII. Ottó merániai herceg (?–1234), II. Ottóként 1211-től burgundi palotagróf. II. András király 
feleségének, Gertrúdnak a bátyja.



127

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

oklevél „dux Maramie”, a reimsi „Maragniae”,7 az arboreai „Maravie”8 alak-
ban közli. Ez utóbbi alak megtévesztőleg hatott a szöveg korábbi közlőjére, 
mert Ottót Morávia hercegeként azonosította.9 Az egykorú források azonban 
Ottót a dux Meranie címmel10 illetik, így III. Honoriusz oklevelében elírás 
történt, amelynek forrása a Templomos Lovagrend nagymesterének leve-
lében szereplő hibás alak lehet. Amennyiben a pápai levelet diktálás útján 
sokszorosították,11 az magyarázatot adhat arra, miért szerepel három, hoz-
závetőlegesen azonos szövegű oklevélben, három különböző névalak. Ebben 
az esetben ugyanis az egyes írnokok által hallott, és talán nem is értett cím 
került lejegyzésre. A templomos nagymester levelében szereplő terminoló-
giára már Edmund Oefele is felfigyelt,12 de a hibás névalakot nem javította, 
illetve a hiba okát nem kereste.

Terminológiai szempontból fontos megjegyezni, hogy az oklevél I. Al-
Adil egyiptomi szultánt Sephedinus néven említi. Ez az egykorú nyugati for-
rásokban használt latinosított név a szultán teljes nevének jelzőjéből13 szár-
mazik (szajf ad-dín = a hit kardja).

A szöveg Egyiptomot Babilon névvel illeti, ezzel átvéve a rómaiak által is 
használt településnevet. Ugyanis a mai Kairó területén már az ókori Egyip-
tomban állt egy város, amely a Babilon/Babylon nevet viselte.14 Így a levél 

7 Bඈඎඊඎൾඍ 639.
8 Sൺඇඇൺ 32, nr. 14.
9 Uo. Továbbá ugyanígy közli: Annales ecclesiastici 20, 411–412.
10 Oൾൿൾඅൾ, Edmund, Geschichte der Grafen von Andechs (Innsbruck, Verlag der Wagner'schen 

Universitäts-Buchhandlung, 1877) 174–198.
11 Erre lehet következtetni az oklevélpéldányok közötti apróbb különbségekből, szócserékből. Pl. 

a toledói oklevél 5. sorában „Comitibus, Baronibus”, míg az arboreai és a reimsi példányban 
„Baronibus, Comitibus” szerepel. A toledói oklevél 9. sorában az „ad nostram venit” helyett az 
arboreai példányban „ad nostram pervenit”, a reimsiben pedig „ad nostram pervenerit” olvas-
ható. A toledói oklevél 7. sorában „oris et cordis”, a reimsiben „cordis et oris”, ugyanezen sor 
végén a toledói példányban „cuius caput est Christus”, a reimsiben „cuius est Christus caput” 
áll. Míg a toledói példány 12. sorában „in oratione humiliter prosternatur” szerepel, addig a 
reimsiben „in oratione prosternatur humiliter”, vagy a toledói oklevél 18. sorában az „alio cultu 
inani” helyett az arboreai oklevélben „alio inani cultu” olvasható. És még folytathatnánk az 
eltérések sorozatát.

12 Oൾൿൾඅൾ 180.
13 Al-malik al-ádil szajf ad-dín abu Bakr Ahmed ibn Nadzsm ad-dín Ajjúb (= Az igazságos király, 

a hit kardja, Ahmad, Bakr apja, Nadzsmaddin Ajjúb fia). Az al-ádil és a szajf ad-dín tulajdon-
képpen nem neve, hanem jelzője az uralkodónak, de mivel ezeket mindig változtatták, egyedi-
nek tekinthetők, és így kvázi névvé váltak. Az arab szöveg átírásáért, fordításáért és szakmai 
tanácsáért Sudár Balázs turkológusnak tartozom hálás köszönettel.

14 Bár az egyiptomi Babilon város nevének eredete homályba vész, Diodórosz Szikulosz (Kr. e. 
1. sz.) és Sztrabón (Kr. e. 63 körül – Kr. u. 23) is a településen egykor élt babilóniai származású 
lakosokhoz kötötte a nevet. Ptolemaiosz Klaudiosz Geographia című könyvében részletesen 
leírja a várost, amely az Amnis Traianus folyó partján, a mai Kairó koptok lakta, Ó-Kairónak 
is nevezett negyedének helyén feküdt. Traianus császár itt egy korábban létezett erősség helyén 



128

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

az Ajjúbida Birodalom (vagy Szultanátus) székvárosának, Kairónak az ókori 
nevét vonatkoztatja az egész országra, és azt „terra Babilonis”-nak nevezi. 

A pápai bulla történeti értékét külön is növeli, hogy teljes szövegében köz-
li a Templomos Lovagrend nagymesterének, Guillaume de Chartres-nak15 
(Willelmus de Carnoto) III. Honoriuszhoz küldött levelét, amely rövid, de 
nagyon informatív összefoglalása az V. keresztes hadjárat 1217. őszi szent-
földi eseményeinek.

Ebben a nagymester értesíti III. Honoriusz pápát arról, hogy nagyszámú 
keresztes érkezett Akkonba a Német Birodalomból és máshonnan. Al-Adil 
(Sephedinus), a nagy szultán Egyiptomban mozdulatlan, magában legkevés-
bé bízva fél, mivel Magyarország királya, valamint Ausztria és Meránia her-
cegei megérkeztek, katonák és a nép nagy sokaságával kikötöttek Akkonnál. 
Azonfelül a szultán tart a fríziai flottától, amely ezután érkezik Akkonba. A 
szultán fiát, al-Muʿ aẓẓam16-ot, akit a levél Coradinus17 néven említ, a latin 
fennhatóságú terület határaira küldte. A nagymester szerint a mohamedánok 
gyengébbek, mint hosszú évek óta bármikor, de a keresztény oldalon nagy 
szükség van az ellátmányra, mert Palesztinában rossz volt a termés, és a 
tengeren túli területekről is a vártnál kevesebb gabonát hoztak be, valamint 
a lóhiány is súlyos. A magyar király és az osztrák herceg megérkezése előtt 
a jeruzsálemi pátriárka, a király,18 a keresztesek, valamint a johannita és a 
templomos lovagok elhatározták, hogy Nablusz („a szíriai Nápoly”)19 irányá-

körkörös fallal bíró erődrendszert hozott létre, amelyet Diocletianus tovább bővített. A várost 
a Nílus-deltánál Babylon néven a rómaiak által ismert világot ábrázoló híres térkép, a Tabula 
Peutingeriana is feltünteti. Vö. Bඎඍඅൾඋ, Alfred J., Babylon of Egypt, a study in the history of Old 
Cairo (Oxford, Clarendon Press, 1914) 6–7, 10–11, 24–25.

15 Guillaume de Chartres (a latin nyelvű forrásokban: Willelmus/Guillelmus de Carnoto) a Temp-
lomos Lovagrend nagymesteri tisztét 1210–1218 között töltötte be. Damietta ostrománál meg-
sebesült, de halálát a járvány (esetleg kiütéses tífusz) okozta. 

16 Al Adil szultán másodszülött fia, akit apja 1200 körül Damaszkusz kormányzójává nevezett ki. 
Apja halála (1218) után emírként Damaszkusz és Jeruzsálem központtal átvette a hatalmat Szí-
ria fölött. Félve, hogy a keresztesek megszerzik Jeruzsálemet, 1219 márciusában leromboltatta 
a város falait. Vö. Rඎඇർංආൾඇ, Steven, A keresztes hadjáratok története (Budapest, Osiris, 2002) 
758.

17 Az egykorú latin nyelvű szövegekben al-Muʿ azzam-ot Coradinus néven illették, amely név ere-
dete nem tisztázott. „Sephedinus, vero habuit filios 15 de quibus hereditavit septem. Scilicet 
Melkekemme, qui primus est (…) Secundus filius est nomine Coradinus, qui habet Damascum, 
sanctam Iherusalem et totam terram que fuit christianorum…”: Rඒർർൺඋൽඎඌ ൽൾ Sൺඇർඍඈ Gൾඋ-
ආൺඇඈ, Chronik, in Monumenta Germaniae Historica Scriptores XIX (Hannoverae, Impensis 
Bibliopolii Aulici Hahniani,1866) 336.

18 I. (Brienne-i) János Jeruzsálem királya felesége, I. (Montferrati) Mária jogán (1210–1212), majd 
Mária halála után lányuk, II. (Brienne-i) Izabella nagykorúságáig a királyság régense 1212–
1225 között.

19 „Versus Neapolim Syriae”. Város Jeruzsálemtől kb. 50 km-re északra, melyet Flavia Neapolis 
néven Kr. u. 72-ben Vespasianus császár alapított a lerombolt Szikem városától mintegy 2 km-
re.



129

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

ba indulnak, hogy megütközzenek Coradinusszal, amennyiben az bevárja 
őket. A magyar király megérkezése után azonban egyhangú döntés szüle-
tett arról, hogy vízen és szárazföldön Egyiptomba törnek be, megostromolva 
Damietta városát, hogy ezzel körültekintően előkészítsék az utat Jeruzsálem 
felé.

A levél végén III. Honoriusz felhívja a keresztesek, ill. a leendő kereszte-
sek figyelmét arra, hogy lovakat, illetve nagy mennyiségű élelmiszert vigye-
nek magukkal. Ez pedig a nagymester leveléből következő gyakorlatias ta-
nács volt, hiszen Guillaume de Chartres figyelmeztetett a gabona és a lovak 
hiányára. Nyilvánvalóan elejét kívánták venni annak, hogy ne akarjon senki 
a Szentföldön lovat vásárolni, ezzel hidalva át az állatok szállításának nehéz-
ségét.20 Mindez azonban már a keresztes hadjáratok logisztikai problémáinak 
kérdésköréhez tartozik. 

A pápai bulla számunkra tehát II. András király keresztes hadjáratának 
rövid említése miatt érdekes. Egyrészt segít datálni a magyar csapatok szent-
földre érkezését (1217. szeptember vége, október eleje),21 másrészt érdekes 
részletet közöl arról, hogy a szultánban félelmet keltett a magyar király sere-
gének megjelenése. 

20 A lovak tengeri szállítása számos nehézséggel járt. Mindenekelőtt gondoskodni kellett napi 
30–40 liter állandóan tiszta, levegőztetett vízről, ami a víz fajsúlya miatt 30–40 kg terhet je-
lentett. Ehhez járult a megfelelő minőségű takarmány, amelyből egy 450 kg-os lónak naponta 
körülbelül 10 kg-ot kell bevinnie. Így egy ló ellátásánál egy 20 napos hajóút esetén az elmondot-
tak alapján kb. 1 t súllyal kell számolni. Problémát jelent továbbá, hogy a lovak rosszul tűrik a 
mozgáshiányt és a bezártságot. Kérdéses, hogy a tengeri szállítás során mennyire tudtak eleget 
tenni a lovak igényeinek, mivel nem egyszer előfordult, hogy az úton több ló is elpusztult. Így 
pl. az 1269. évi aragóniai keresztes hadjárat során előfordult, hogy a hajón szállított 21 ló közül 
16 elhullott. Vൾඌඓඉඋඣආඒ László, II. András magyar király kereszteseinek létszáma, in Hadtör-
téneti Közlemények (1994) 115. Ebben a kontextusban válik érthetővé a templomos nagymester 
figyelmeztetése a lovak és a gabona hiányáról.

21 Vൾඌඓඉඋඣආඒ László, II. András magyar király keresztes hadjárata, 1217–1218, in Magyarország 
és a keresztes háborúk. Lovagrendek és emlékeik (szerk. Laszlovszky József – Majorossy Judit 
– Zsengellér József; Gödöllő – Máriabesnyő, Attraktor, 2006) 100.



130

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Sൺඇർඁඈ ඍඈඅൾൽඬං ඣඋඌൾ඄ ඈ඄අൾඏൾඅൾ (1271. ඃൺඇඎගඋ 8.)

A másik dokumentum II. András király egyik unokájának, Sancho toledói 
érseknek (1266–1275), egyben Hispánia prímásának oklevele. II. András 
második feleségétől, Courtenay Jolántól (1197–1233) született Jolánta nevű 
lánya (1219–1253) ugyanis, 1235. szeptember 8-án Barcelonában I. Jakab 
aragóniai királyhoz ment feleségül. A korabeli krónikák szerint a királyné 
elkísérte férjét utazásaira, részt vett hódító útjain. Jolánta véleményét I. Ja-
kab nagyra becsülte, még háborús ügyekben is kikérte.22 E házasságból tíz 
gyermek született, közülük kilencedikként, 1240-ben látta meg a napvilágot 
Sancho, Toledo későbbi érseke.23

Viszonylag rövid hivatali ideje alatt Aragóniai Sancho infáns (királyi her-
ceg)24 teljes mértékben főpásztori feladatainak szentelte magát. Kormányzá-
sában az általa gondosan kiválasztott, felkészült és hűséges munkatársak se-
gítették. Egyházmegyéjében igyekezett rendet teremteni. Szabályozta, hogy 
a kanonokok és a káptalani javadalmasok miként kapják meg a hivatalukért 
járó díjakat. Közvetítő és békéltető szerepet játszott azokban a konfliktusok-
ban, amelyeket apja a Navarrai Királyságban és sógora, X. (Bölcs) Alfonz 
kasztíliai király a kasztíliai előkelőkkel folytatott. 

A mórok elleni küzdelemből is kivette részét. A Granadától északra fekvő 
Martos váránál 1275. október 21-én sajnos meggondolatlanul, az erősítést be 
nem várva megtámadta a túlerőben lévő szaracén csapatokat, akik legyőzték 
és fogságba ejtették, majd pedig lefejezték. Miután holttestét sikerült kiválta-
ni, Toledóba vitték, és a saját székesegyházában temették el. A spanyol szak-
irodalom méltó prímás érsekként emlékezik rá, aki fiatalon, 35 éves korában 
keresztes lovagként halt meg.25 

22 Életére vonatkozóan lásd: Kඋඈඉൿ Lajos, Árpádházi Jolán, Aragon királynéja, in Századok (1897) 
221–224; Tඁൺඅඅඬർඓඒ Lajos, Árpádházi Jolán Aragon királynője, in Századok (1897) 577–592; 
Vൺඃൺඒ Szabolcs, Dominae reginae milites. Árpád-házi Jolánta magyarjai Valencia visszavétele 
idején, in Mályusz Elemér Emlékkönyv (szerk. H. Balázs Éva – Fügedi Erik – Maksay Ferenc; 
Budapest, Akadémiai, 1984) 395–414; Bඋൺർඁൿൾඅൽ Ferenc Olivér, Árpád-házi Jolánta, Aragó-
nia királynéja (ford. Csikós Margit; Szeged, magánkiadás, 19942); Bගർඌൺඍඒൺං Dániel, Jolánta 
királyné hitbére és az Aranybulla. Egy ismeretlen királyi adománylevél 1222-ből, in Magyaror-
szág és a római Szentszék III (Exquisitae lucubrationes Cornelio Szovák amicabiliter dicatae) 
(Collectanea Vaticana Hungariae. Classis I, 21) (szerk. Tusor Péter – Kanász Viktor; Budapest – 
Roma, Fraknói Vilmos Római Történeti Kutatócsoport – ELKH BTK Moravcsik Gyula Intézet, 
2022) 13–35.

23 Életrajzára vonatkozóan lásd: Gඈඇඓගඅඏൾඓ Rඎංඓ, Ramón, El Infante Sancho de Aragón, arzo-
bispo de Toledo (1266–1275), in Escritos del Vedat (1977) 97–121.

24 Származása miatt a spanyol terminológia Infante Sancho de Aragón névvel illeti.
25 Gඎඍංඣඋඋൾඓ Gൺඋർටൺ-Bඋൺඓൺඅൾඌ, Manuel, El Infante Sancho de Aragón arzobispo de Toledo 

(1266–1275) concede una pensión al obispo de Zaragoza Arnaldo de Peralta (1248–1271), in 
Creer y entender. Homenaje a Ramón Gonzálvez Ruiz (Toledo, Real Academia de Bellas Artes 



131

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

A jelen tanulmány keretében közölt oklevél egy csereügyletet rögzít, amely 
a toledói káptalan és Sancho érsek között jött létre. Eszerint az érsek Azu-
caicában és Zalencasban26 lévő minden birtokát átadta a káptalannak, amiért 
cserébe a káptalan a megállapodásban felsorolt – korábban elhunyt egyházi 
személyek tulajdonát képező – házakat adta át Alcalá de Henaresben.27 Így F. 
Egidius, egykori guadalajarai főesperesnek a mészárszék mellett álló házát, 
Ferrando García egykori toledói kanonok házait, továbbá Guillermó úr házait 
és más ingatlanokat, amelyek Martín González alcalái archipresbiter tulajdo-
nában voltak, valamint az egykori toledói kanonoknak, Guillermo mesternek 
az érseki palotával szomszédos házait az érsek tulajdonába adták. Továbbá 
azokat a házakat is az érsek rendelkezésére bocsátották, amelyek az érsek 
házával szemben álltak, és Bartolomeo madridi főesperes birtokában voltak, 
valamint azokat, amelyeket a Toledo érsekévé választott Pascual mester28 bírt 
az említett Ferrando García házainak szomszédságában. A felsorolt ingatla-
nokat minden hozzájuk tartozó felszereléssel és jogokkal az érsek és a kápta-
lan egymással megállapodva, és értéküket megbecsülve elcserélik. 

Ezzel a birtokcserével Sancho érsek tovább gyarapította az elődei által 
épített érseki palota körüli területek nagyságát. Így Alcalá de Henaresben 
megteremtette az érseki palota bővítésének lehetőségét, amely a későbbi szá-
zadok során számos átépítésen esett át, és a 13. századtól a 19. századig a 
toledói érsekek egyik fontos rezidenciája volt. 

Az oklevél egyetlen magyar vonatkozású rendelkezése szerint a káptalan 
vállalta, hogy az érsek édesanyjának, Jolánta (Doña Yoles) aragóniai király-
nénak a haláláról minden év október 12-én megemlékezik.

Az érsek által kiadott kirografált29 oklevél formai jegyei némi eltérést mu-
tatnak a korabeli magyarországi oklevelekhez képest. Bár a hazai oklevél-
adásban is találunk példát arra, hogy a kirografált oklevelet megpecsételték, 
arra azonban egészen a 15. századig nincsen példánk itthonról, hogy az okle-
vél kiadója saját kezűleg is aláírta volna az általa kibocsátott dokumentumot. 
Márpedig az oklevél utolsó sora szemmel láthatóan más kéztől származik, 

y Ciencias Históricas de Toledo, 2014) 225. A szerző Ramón Gonzálvez Ruiz kutatásaira hivat-
kozik, lásd jelen tanulmány 22. lábjegyzetét.

26 Toledo városától északkeleti irányban, néhány kilométerre a Tajo folyó jobb partján fekvő tele-
pülések.

27 Madridtól 35 km-re északkeletre fekvő város a Henares folyó mellett.
28 Domingo Pascual 1262–1265 között toledói érsek.
29 A kirográfum (chirographum) a középkorban olyan oklevelet jelentett, melyet a hamisítás 

megakadályozása végett általában két azonos szövegű példányban írtak egy pergamenre, a 
két szöveg között szándékoltan helyet hagytak, ahová az ábécé néhány betűjét, ritkán magát a 
„chirographum” szót írták. Ezután a betűk, vagy a szöveg közepén a lapot kettévágták, és a két 
oklevelet külön-külön őrizték. Kétség esetén az érintett felek a példányokat egymásnak bemu-
tatva és összeillesztve meg tudtak győződni azok hitelességéről.



132

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

mint a törzsszöveg. A záradék azonban nem hagy kétséget afelől, hogy író-
ja maga az érsek: „Mi Sancho, Isten kegyelméből toledói érsek, Hispánia 
prímása aláírásunkkal is megerősítjük.” Így az oklevél hitelessége a kiadó 
saját kezű aláírása, valamint a kirografálás és a megpecsételés által, három-
szoros biztosítást nyert.

Maga a datálás egészen egyedülálló, mivel a helyi időszámítást, az ún. his-
pán aerát használja. Ennek kezdőpontja a Kr. e. 38. év január l-je, amelyet a 
Pireneusi-félszigeten még a 15. században is használtak.30 Emellett az oklevél 
használja a Krisztus születésével kezdődő keresztény időszámítást is. 

Az általunk ismertetett oklevélben azonban a két időszámítási rendszer 
által megadott évszám nem egyezik. Mivel a két aera között 38 év különbség 
van, a hispán időszámítás szerinti 1309. év 1271-nek felel meg, míg a Krisz-
tus születéséhez igazított dátum az 1270. évet adja meg. A kérdés megoldá-
sában segítségünkre van, hogy az oklevél kiadásának napját a római naptár 
szerint is megadták: „die Jovis, sexto iduus Januarii”, azaz csütörtökön, janu-
ár idusának (január 13.) hatodik napján, vagyis január 8-án. Mivel 1271-ben 
január 8. csütörtöki napra esett, a toledói székesegyház egykori levéltárosa, 
Ramón Gonzálvez Ruiz (1928–2019) úgy gondolta,31 hogy az oklevél szöve-
gének írója egyszerűen hibázott a keresztény időszámítás szerinti év meg-
adásánál, ezért írt 1270-et, és valamilyen okból elhagyta az évszám utáni 
primo sorszámnevet. Így az oklevél keltének helyes időpontját a hispán aera 
szerinti datálás adja meg. 

Ehhez kapcsolódik érdekességként, hogy az oklevél hátlapján a szokásos 
latin és spanyol nyelvű tartalmi feljegyzéseken és levéltári jelzeten kívül, egy 
középkori kéztől származó kivonási művelet is látható. Talán egy levéltáros 
számolta ki a hispán aerából a Krisztus születése szerinti dátumot.

era 1309
          38
       1271  a(nno) D(omini)

30 Sඓൾඇඍඉඣඍൾඋඒ Imre, Chronológia. A közép- és újkori időszámítás vázlata, in Uෛ, A kronológia 
kézikönyve (az 1923-ban kiadott munka javított és bővített kiadása, kiegészítette: Érszegi Géza 
– Raj Tamás – Szögi László; Budapest, Könyvértékesítő Vállalat, 1985) 32.

31 Alfredo Rodríguez González toledói levéltáros szíves közlése. Ezúton szeretném megköszönni 
szakértői tanácsait, valamint Martí Tibor történész kollégám szolgálatkész közvetítői és fordítói 
segítségét.



133

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

A magyar vonatkozás szempontjából tehát az az egyetlen mondat érdekes, 
amely Jolánta királyné tiszteletének kezdeti szakaszát dokumentálja. Ez a 
tisztelet Spanyolországban napjainkban is eleven, hiszen 2025. április 2-án 
emlékművet állítottak neki Valenciában.32

Az ismertetett oklevelek alapján elmondhatjuk, hogy Magyarország 
prímásának toledói útja a hungarika-kutatás számára is értékes informáci-
ókkal szolgált.

1.

Laterán, 1217. november 24.

III. Honoriusz pápa apostoli levele Rodrigo Jimenez de Rada toledói ér-
sekhez és suffragáneusaihoz, melyben a megindult V. keresztes hadjárat 
támogatását kéri. Teljes szövegében átírja a Templomos Lovagrend nagy-
mesterének, Guillaume de Chartres-nak a pápához küldött levelét. Ebben 
a nagymester beszámol II. Andrásnak, Magyarország királyának, valamint 
Ausztria és Meránia hercegeinek Akkonba történt megérkezéséről, továbbá 
a Szentföld általános katonai helyzetéről. A hadjárat elsődleges céljaként 
pedig Damietta elfoglalását nevezi meg.

Pergamen, 385 (plica 27) × 415 mm. Hátlapján tartalmi kivonatok, valamint 
levéltári jelzetek. Ólompecsétje selyemzsinóron függ. 
Archivo Capitular de Toledo, O.3.C.1.53.

Regesztája: Regesta Honorii papae III, vol. I (ed. Petrus Pressutti; Romae, 
1888) nr. 885, 149–150.
Szövegkiadása az arboreai érseknek küldött példány alapján: Annales ecc-
lesiastici 20 (ed. Joannes Mansi; Lucae, 1747) 411–412; Sൺඇඇൺ, Mauro G., 
Onorio III e la Sardegna (Italia sacra. Nuova serie 3) (Roma, 2017) 32, nr. 14. 
Az Alberik reimsi érseknek küldött példány alapján: Bඈඎඊඎൾඍ, Martin et al., 
Recueil des historiens des Gaules et de la France 19: Contenant la troisième 
et dernière livraison des monumens des règnes de Philippe-Auguste et de 
Louis VIII, depuis l’an MCLXXX jusqu'en MCCXXVI (Paris, 1833) 639–640. 
Ennek alapján részben közli: Fൾඃඣඋ, Georgius, Codex Diplomaticus Hunga-
riae ecclesiasticus ac civilis III/1 (Budae, 1829) 232–233: „Vniversis epis-

32 Spanyolországban kapott emlékművet Árpád-házi Jolán. 24.HU (2025. ápr. 4.), https://24.
hu/kultura/2025/04/04/valencia-spanyolorszag-arpad-haz-jolan-i-jakab-feleseg-emlekmu-
emlek-avatas/ (2025.04.10.).



134

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

copis […] ut supra”, 230–232: „Paternitati Vestrae […] anno secundo”; Wൾඇ-
ඓൾඅ Gusztáv, Árpádkori Új Okmánytár I (Pest, 1860) nr. 77, 147–150. 

 1. Honorius episcopus servus servorum Dei venerabilibus fratribus .. ar-
chiepiscopo Toletanensi et universis episcopis, ac omnibus ecclesiarum 
prelatis tam exemptis quam aliis per Toletanensem provinciam consti-
tutis salutem et apostolicam 

 2. benedictionem. Adversus hostes visibiles invisibilibus armis id est ora-
tionibus dimicare veteribus exemplis instruimur, que nostris quoque 
temporibus innovata, quando exercituum Dominus infidelium multitu-
dinem bello Hyspanico tradidit in 

 3. manus paucorum fidelium, gloriamur. Ecce autem tempus, quo universi 
fideles ad hec debent arma concurrere, ecce tempus, quo cinere debent 
aspergere capud33 suum, ecce tempus, quo debent in celum lacrimarum 
et orationum vocibus 

 4. exclamare, ut ille, qui non in multitudine dimicat, innovatis signis et 
mirabilibus immutatis, secundum omnipotentiam suam multitudinem 
in paucitate devincat. Karissimi  enim filii nostri, A<ndreas>, Ungarie 
rex et Austrie,34 ac Maramie35 duces, vi-

 5. ri utique dignitatis honore conspicui, sed non minus fidei devotione 
preclari, cum nonnullis comitibus, baronibus, et alio comitatu suo Dei 
munere, ventis usi felicibus littora Jerosolimitane provincie feliciter at-
tigerunt, qui attenden-

 6. tes, quod non est differentia in conspectu Dei celi liberare in multis aut 
paucis, quia non in exercitus multitudine, sed de celo victoria ministra-
tur, terram Babillonie36 in multitudine quidem parva, sed strenua de 
super-

 7. no confisi auxilio sunt ingressuri. Quis fidelis hoc audito lacrimis et 
orationibus indulgere non debeat ac ad Dominum oris et cordis vocibus 
exclamare, cum pars corporis nostri, quod est ecclesia, corporis cuius 
caput 

 8. est Christus, corporis cuius sumus singuli membra, forsan hac ipsa hora 
gloriosa pro fide Christi certamina ineat, suisque diffidens viribus, ac 
de sola divine virtutis miseratione confidens ad eam facilius impetran-
dam nostra-

33 Helyesen: caput.
34 VI. Lipót.
35 Helyesen: Meranie: VII. Ottó.
36 Helyesen: Babilonie.



135

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

9. rum suffragia orationum exposcat. Sane nos cum ad nostram venit
notitiam illos terram predictam intrasse, animam nostram effudimus 
coram Deo, illum pro eis in lacrimarum affluentia deprecantes, et quia de

10. meritorum nostrorum qualitate diffidimus, tam clerum quam populum 
Urbis convocavimus in basilica Salvatoris, atque inde ad venerandam 
gloriose matris eius ecclesiam, prelatis capitibus Beatorum apostolo-
rum Petri et Pauli pedibus

11. nudis processionaliter ivimus, ut prefatis Iesu Christi atletis eius genitri-
cis obtentu supernum impatraremus37 auxilium, ad quod nostra non 
sufficere merita sciebamus. Verum quia per eos totius populi Christiani 
negotium geritur, quare di-

12. gnum est, ut ad exorandum pro eis Christianus quilibet in oratione hu-
militer prosternatur, sollempnes propter hoc processiones in singulis 
civitatibus et aliis locis, in quibus est frequentia populorum prima sexta 
feria cuiuslibet 

13. mensis providimus faciendas. Sperantes, quod ille, qui dictatam in Ni-
nivitas sententiam eorum humiliatione inspecta misericorditer revoca-
vit, quique uno Moyse orante pro populo Israelitico convertit Amalechi-
tas in fugam, et solem 

14. Josue precibus stare fecit, qui denique suos ad se de quacunque tribula-
tione clamantes se auditurum ineffabili pietate promisit, devote pulsa-
tus tot fidelium suorum clamoribus nequaquam continebit sue viscera 

15. pietatis, sed propter semetipsum inclinabit ad preces servorum suorum 
propitius aures suas, et effundens iram suam in gentes, que non no-
verunt eum, et in Regna, que non invocant nomen eius, ad laudem et 
gloriam suam confringet 

16. cornua peccatorum. Ideoque caritati vestre per apostolica scripta pre-
cipiendo mandamus, quatenus hec cum devotione debita fieri faciatis, 
ita ut quilibet vestrum, nisi iusto impedimento excusetur, intersit suis 
indutus insignibus et pedibus nu- 

17. dis, ut exemplo vestro ad idem provocetur devotio subditorum. Religio-
si autem in locis solitariis commorantes hec in claustris suis eo devotius 
exequantur, quo magis a mundanis tumultibus sunt immunes. Subditos 
vero vestros tam 

18. mares, quam mulieres sollicite moneatis, ut ad hec facienda non in veste 
preciosa seu in alio cultu inani conveniant; sed in eo, per quem se ipsos 
ad devotionem mutuo provocent, ac humiliationem internam exterioris 
habitus 

37 Helyesen: impetraremus.



136

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

19. humilitate demonstrent, memores quod Ninivete, de quibus iam sermo 
precessit, in humiliatione sua se saccis a minore usque ad maximum 
induerunt, adeo ut ipse Rex abiecta regali purpura se sacco induerit, et 

20. asperserit cinere, propter quod apud eum, qui humilia respicit, merue-
runt misericordiam invenire. Ad hec crucesignatos omnes ad celerem 
succursum illorum sedulis exhortationibus animetis et faciatis per alios 
ad hoc ydoneos 

21. animari; ita quod in instanti passagio Deo duce transeant universi hiis 
vestrum, qui muniti sunt crucis signaculo, cum illis pariter profecturis 
in nomine Domini Jesu Christi. Ut autem de statu terre38 vos certiores 
reddamus, et ad providendum,

22. que sunt necessaria, cautiores, tenorem litterarum, quas nuper a magist-
ro domus militie Templi recepimus, praesentibus de verbo ad verbum 
duximus inserendum, qui talis est. Reverentissimo39 in Christo domino 
et patri H(onorio) Dei provi-

23. dentia Sancte Romane Ecclesie summo pontifici suorum subditorum 
devotissimus frater W(illelmus) de Carnoto pauperis militie Templi ma-
gister humilis debitam cum osculo pedum reverentiam et obedientiam. 
Paternitati vestre statum Terre Sancte, 

24. quam Dominus proprio sanguine suo consecravit, presentibus duximus 
intimandum. Hoc igitur vobis constet, quod ad discessum presentium 
innumera peregrinorum multitudo, tam militum, quam servientum vi-
vifice crucis 

25. insignita caractere, ab Alemanici Imperii et aliorum regnorum variis 
partibus confluens, apud Accon adventarat. Sephedinus vero, magnus 
Soldanus, in terra Babillonis commorans, ibidemque existens immobi-
lis, de se 

26. minime confidebat, reverebatur etenim regis Hungarie et ducum 
Austrie, et Maramie40 adventus, qui cum copiosa multitudine militum 
ac servientum, cleri et populi apud Accon applicuerunt. Timebat 

27. etiam dictus Sephedinus navigium Frisonum, quod apud Accon in proxi-
mo applicaturum ferebatur. Coradinus vero filius eius, in marchiis nobis 
adiacentibus, iter suum direxerat, et accessus. Et hec vobis intima-

28. mus, quod annis pluribus retroactis non recolimus paganismum in sta-
tu fuisse debiliori, quam nunc extat; quem Pater omnipotens de die in 
diem permittat peiorari. Sed in partibus nostris frumenti et ordei et om-
nium humane 

38 Ti. sancte.
39 Helyesen: Reverendissimo.
40 Helyesen: Meranie.



137

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

29. sustentationis necessariorum caritudo est maxima. Seges autem fallens 
agricolam, in hoc anno in minima quantitate fuit recollecta. Expecta-
bant etiam indigene, quod seges de partibus afferretur transmarinis; sed 
mini-

30. mum in hoc anno fuit apportatum. Est et aliud incommodum, videlicet 
super equitaturis, adeo grave, quod equi nullo modo possunt venales 
inveniri. Quocirca universis crucesignatis ac signandis bona fide con-

31. sulatis, quatinus de predictis se studeant premunire, de quibus in parti-
bus nostris nullum invenient consilium, aut iuvamen. Ceterum sciatis, 
quod ante adventum regis Ungarie, et ducis Austrie provisum fuit a 

32. domino patriarcha, et rege et peregrinis et fratribus Hospitalis et nobis, 
quod versus Neapolim Syriae iter arriperemus cum Coradino, si nos 
expectaret, pugnaturi. Post adventum vero predictorum magnatum in 
hoc

33. omnes hunamiter41 assensum exhibuimus, quatinus in manu forti per 
mare et terram in Babiloniam proficisceremur ad obsidendum Dami-
atam ut sic cautius et provisius versus Sanctam Terram Jerusalem iter 
preparemus. 

34. Omnes igitur crucesignati seu crucesignandi sollicite moneantur, ut 
quam maiorem poterunt, secum ducant copiam victualium et equorum. 
Datum Laterani VIII Kalendas 

35. Decembris, pontificatus nostri anno secundo.

2.

Alcalá de Henares, 1271. január 8.

Sancho toledói érsek, Hispánia prímása és a Kasztíliai Királyság kancellár-
ja, valamint a toledói káptalan kicserélik az oklevélben megnevezett birto-
kokat. Az érsek átadja minden birtokát, melyekkel a Toledo közelében lévő 
Azucaicában és Zalencasban rendelkezik. A káptalan pedig cserébe átad 
neki számos házat Alcalá de Henaresben, ugyanakkor vállalja, hogy minden 
év október 12-én megemlékezik az érsek édesanyja, Yoles (Magyarországi 
Jolánta) aragón királyné halálának évfordulójáról.
Kirografált hártya, 170 x 240 mm. Hátlapján latin és spanyol nyelvű tartalmi 
kivonatok, valamint levéltári jelzetek. Pecsétje hiányzik.
Archivo Capitular de Toledo, V.12.Z.1.2.

41 Helyesen: unanimiter.



138

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Közöletlen.
 ABC   ABC  ABC

1. Noverint universi presentem litteram inspecturi, quod nos Sancius di-
vina miseratione Toletanensis sedis archiepiscopus, Hyspanie primas et 
Regni Castelle cancellarius et nos

2. Sancius mrni42 decanus totumque capitulum Toletanense utilitati et inc-
remento utriusque mense archiepiscopalis videlicet et capituli firmiter 
imminere credentes, utriusque partis accedente consen-

3. su, possessiones, quas nos Sancius prefatus archiepiscopus habemus in 
Acuqica43 et in Zalencas44 prope Toletum cum omnibus pertinentiis et 
iuribus, que in predictis locis habemus et habere debemus

4. ac nos Sancius mrni45 decanus et capitulum memoratum domos, quas 
habemus in Alcala de Henares,46 illas videlicet que sunt, F. Egidii quon-
dam archidiachoni Guadalfaiarensis,47

5. que sunt prope macellum, et alias, que sunt Ferrandi Garsie quondam 
canonici Toletanensis, que sunt coram domibus domini archiepiscopi et 
alias que sunt dompni48 Guillelmi dicti Reposte-

6. ro et alias domos, que sunt Martini Gundissalui quondam archipres-
byteri de Alcala,. et alias, que sunt magistri Guillelmi quondam canoni-
ci Toletanensis, que quidem domus predicte

7. sunt contigue palacio domini archiepiscopi et recta via, que ducit Mage-
ritum ordinate, et alias domos, que sunt dompni49 Bartholomei quond-
am archidiachoni Mageritensis,50 que sunt

8. coram domibus domini archiepiscopi, et alias que sunt magistri Do-
minici Pascalii quondam electi Toletanensis, que sunt site post domos 
Ferrandi Garsie prefati et contiguas domibus, 

9. que sunt Garsie Murdi. Salvo tamen in istis iure Garsie Johannis nepotis 
domini electi predicti, qui ipsas domos tenere debet in vita sua, cum 
ortis earum ingrestibus 

10. et egrestibus et pertinentiis omnibus et iuribus, que in ipsis nobis com-
petunt et competere possunt, ad invicem permutamus, Quia vero pos-
sessiones prefate, quas nos, Sancius

42 A rövidítés feloldása bizonytalan, talán egy megkülönböztető névre utal.
43 Azucaica.
44 Zelencas.
45 Lásd: 42. lábjegyzet.
46 Alcalá de Henares.
47 Guadalajara.
48 Domini.
49 Domini.
50 Maderitum = Madritum (Madrid).



139

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

11. predictus archiepiscopus vobis Sancio mrni51 decano et capitulo assigna-
mus illis, quas a vobis recepimus, preponderant in valore, volumus, ut 
in recompensationem teneami-

12. ni facere anniversarium quindecim morabertinorum IIIIo Idus Octobris 
annis singulis in ecclesia maiori pro anima felicis memorie Domine 
Yoles quondam illu-

13. stris regine Aragonie matris nostre. Et nos Sanchius mrni52 decanus et 
capitulum sepefati ob reverenciam paternitatis vestre ad hoc faciendum 
et

14. conplendum, ut premissum est, nos per presentem paginam obligamus. 
Et ut premissa plena firmitate gaudeant, nec possint inposterum in du-

15. bium revocari, duo instrumenta per ABC divisa fieri mandavimus, si-
gillorum nostrorum munimine et subscribencium manibus roborata, 
quorum unum pe-

16. nes archiepiscopum, aliud penes capitulum volumus remanere. Actum 
est hoc apud Alcalam de Henares, die Jovis, sexto Iduus Ianuarii, era 
millia CCCa 

17.  nona. Anno Domini millessimo CCo LXXo. Petrus Aryni scripsit Z
18. Nos Sancius Dei Gratia Archiepiscopus Toletanus Hispaniarum primas 

subscribimus ac etiam confirmamus.

♦ ♦ ♦    Rඎඓඌൺ Gඒදඋ඀ඒ
Négyosztatú orosz ikonok

Az orosz ikonok között külön csoportot képeznek a négyosztatú vagy más ki-
fejezéssel négyrészes ikonok. Ezek közül is kiemelkednek azok, amelyek az 
Istenszülőnek négy különböző ikonját ábrázolják. Mások szenteket, szent je-
leneteket mutatnak be. Ezen ábrázolások között néha bizonyos kapcsolatokat 
fedezhetünk fel, de leggyakrabban egymástól függetlenül jelennek meg. A 
négyosztatú ikonok a legnagyobb számban a 19. században készültek. Rend-
szerint kovcség (vagyis mélyített középmező) nélküliek, a kovcséget csak 
egyszerű szegélyvonallal jelezték. Ezeket az ikonokat nemcsak ikonográfia 
szerint, hanem bizonyos stílusjegyek alapján is csoportosíthatjuk.

51 Lásd: 42. lábjegyzet.
52 Lásd: uo.



140

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Ide kapcsolódnak a viszonylag nagy számban készült úgynevezett krasz-
nuska ikonok. A krasznuska, azaz vörös ikon olyan egyszerű ikon, amely 
kevés színnel készült, s miként a neve is mutatja, a barnásvörös szín dominál 
rajta. Ez a festék rendszerint okker, vagyis vas-oxidot és agyagot tartalmazó 
földfesték. A krasznuska ikonok jellemzői még a sötét kontúrvonalak. Eze-
ket az alkotásokat általában a népművészet körébe szokták sorolni. Alkotóik 
nem képzett ikonfestők voltak, ez megmutatkozik a formai, technikai kivi-
telezésben is. Például pavolokát, azaz alapozó vásznat sohasem használtak. 
A leukosz, vagyis a kréta vagy gipsz tartalmú fehér alapozó réteg mindig 
igen vékony, a kovcség rendkívül ritka. De megmutatkozik abban is, hogy 
a művek ikonográfiájára erősen hatott a folklór. Kedves naivitással jelennek 
meg a népi elbeszélések, legendák, hiedelmek, különleges elképzelések el-
sősorban a helyi szentek vonatkozásában. A krasznuska ikonok kialakulását 
általában a 17. és a 18. század fordulójához szokták kötni, de nagy számban 
a 19. században találkozunk velük. A krasznuska ikonok egy fajtáját az úgy-
nevezett sávozott ikonok (полосатые иконы) alkotják. Itt a háttér két részre, 
két vízszintes sávra oszlik. A felső világos színű, ez utal az égi szférára, míg 
az alsó sötét színű jelezve a földi világot. A krasznuska ikonok a nagyobb 
központoktól távol készültek, egyszerű vidéki környezetben, gyakran délo-
rosz, uráli vagy szibériai származásúak.

1. ං඄ඈඇ

A négyosztatú krasznuska ikonok jellegzetes példája az a bemutatott ikon, 
amelynek bal felső részén az Istenszülő kazanyi ikonját festették meg, mel-
lette Szent Miklós látható, lent pedig Szent György és Medikioni Hitvalló 
Szent Niketasz. Középen, mind a négy ábrázoláshoz kapcsolódva, jellegzetes 
vöröses alapon Krisztus jelenik meg a kereszten53 (1. kép, lásd a következő 
oldalon).

Érdemes egy kis kitérővel megemlékeznünk a négyosztatú ikonunk bal 
felső részén látható Kazanyi Istenanya-ikon ősének történetéről. A Kazanyi 
Istenszülő a Hodégétria ikonográfiai típus egyik orosz eredetű változata. Az 
ősi ikont 1579. július 8-án találta meg egy kislány Kazany városban, egy 
tűzvész után. E hatalmas tűzvész nem messze a városi kremltől, a Csodatévő 
Szent Miklós-templomnál, Danyila Onyucsina udvarházában keletkezett. A 
tűz átterjedt a kreml épületeire is. A város nagy része a tűz martaléka lett. 

53 Négyosztatú ikon: Krisztus a kereszten, Kazanyi Istenszülő, Szent Miklós, Szent György, Me-
dikioni Hitvalló Szent Niketasz. Délorosz ikon, 19. sz. közepe. Fa. 29,9×23,6 cm. A szerző tulaj-
donában, ltsz. RU 83.



141

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

1. kép:
Kඋංඌඓඍඎඌ ൺ ඄ൾඋൾඌඓඍൾඇ, Kൺඓൺඇඒං Iඌඍൾඇඌඓඳඅෛ,

Sඓൾඇඍ Mං඄අඬඌ, Sඓൾඇඍ Gඒදඋ඀ඒ, Mൾൽං඄ංඈඇං Hංඍඏൺඅඅඬ Sඓൾඇඍ Nං඄ൾඍൺඌඓ 
(Fotó: Spitzer Fruzsina)

A tűzvészről és az ikon csodálatos megtalálásáról részletesen beszámol 
Jermogen kazanyi metropolita, aki 1612-ben hunyt el. Elbeszélését 1594-
ben készítette, s címe: „Július hónap 8. napja. Elbeszélés és a Tisztaságos 



142

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Istenszülő és az Ő tisztelettel övezett és dicsőséges ikonja Megjelenésének 
kazanyi csodái. Az alázatos Jermogen kazanyi metropolita írta.” Ezt az elbe-
szélést először Kazanyban adták ki 1871-ben.54 

Az ikon sokakat csodálatos módon meggyógyított. Megtalálásának helyén 
női kolostort építettek, ahonnan a festmény 1904-ben nyomtalanul eltűnt.55

Az ikonnak számos híres és kalandos sorsú másolata ismert. Közülük 
talán legismertebbek a moszkvai, a szentpétervári és a vatikáni másolatok. 
A moszkvai másolat 1812-ben Minyin és Pozsarszkij csapatait segítette. 
Pozsarszkij pénzadománya alapján Moszkvában, a Vörös téren felépítették 
a Kazanyi-székesegyházat, ahová 1636-ban átvitték a csodatévő ikont. 1918-
ban az értékes borítóval díszített ikont a székesegyházból ellopták. Napjaink-
ban ismeretlen helyen van. A székesegyházat pedig a kommunizmus idején 
lebontották.

Egy másik nagy értékű Kazanyi Istenszülőikont a 18. század elején I. Pé-
ter parancsára Moszkvából Szentpétervárra vittek. Itt több helyen őrizték. 
1721 és 1727 között az ikon az Alekszandr-Nyevszkij-kolostor Szenthárom-
ság-székesegyházában volt. A Szent Szinódus engedélyezte, hogy az ikont 
ünnepélyesen házról-házra vihessék. Az ikon tiszteletére épült Szentpéter-
várott a 19. század elején az Andrej Nyikiforovics Voronyihin tervezte, híres 
Kazanyi-székesegyház. Az ikon ma itt látható az ikonosztáz részeként. Ez a 
másolat feltehetően a 18. század elején készült. Stílusjegyei alapján – a kissé 
térszerű arcok, a fény-árnyék érzékeltetése – a moszkvai Kreml Oruzsejnaja 
Palata mestereinek ikonjaihoz áll közel. Talán ott is festették. Napjainkban 
az ikont különleges, féldrágakövekkel hímzett, 19. századi ikonborító díszíti, 
mely formájával követi az elveszett aranyborítót. 

Az Istenszülő kazanyi ikonjának híres másolatai között szerepel a vatikáni 
példány is.56 Itt említjük meg, hogy az Istenszülő kazanyi ikonjához korunk-
nak két különös története is kötődik.57

54 Сказание о явлении чудотворной иконы Пречистыя Богородицы во граде Казани (Казань, 
1871).

55 Святотатство в монастыре, in Казанскія Губернскія Ведомости (3 июля 1904) 2.
56 Bővebben lásd: Rඎඓඌൺ György, Az ikon előlapja és hátlapja. Megjegyzések egy ismeretlen, ara-

nyozott ezüst borítású Kazanyi Istenszülő ikonhoz, in Magyar Sion (2024) 309. Vö. Ч฽อฺฯฯฬส, 
Наталия Николаевна, Какая Казанская икона Богородицы в Ватикане?, in Русский Дом 
(2001) 4. sz., http://www.russdom.ru/oldsayte/2001/20010408.html (2025.11.03.).

57 Megdöbbentő, hogy a világtörténelem egyik legnagyobb diktátora és tömeggyilkosa, a fanati-
kus materialista, a kereszténység kegyetlen üldözője az Istenszülő kazanyi ikonjának csodatévő 
erejéhez fordult. A legenda szerint, amikor a német csapatok már Moszkva határában voltak, 
Sztálin megparancsolta, hogy az Istenszülő kazanyi ikonját helyezzék a légvédelem egyik re-
pülőgépére, és az háromszor repülje körül Moszkvát, hogy az ikon megvédje a várost. A másik 
történet arról szól, hogy 2011. ápr. 7-én az Istenszülő kazanyi ikonjának egy másolatát a Jurij 
Gagarinról elnevezett űrhajó a Nemzetközi Űrállomásra juttatta el.



143

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

Az Istenszülő kazanyi ikonja ikonográfiai típusának főbb jegyei a követ-
kezők: Az Istenszülőt vállképben ábrázolják. Gyermekét a baljában tarja, ke-
zei nem láthatóak. A kis Jézust frontálisan jelenítik meg, nagyjából kéthar-
mados alakban. Jobbjával áldást oszt, balját a himation (köpenyszerű lepel) 
eltakarja. Sokan ennek az ikonográfiai típusnak a kialakulását megtalálásá-
nak idejénél sokkal korábbinak tartják.58

A bemutatott ikonon az ábrázolás követi az elmondottakat. Egyébként iko-
nunkon jól látható a felső aranysáv. Érdekes, hogy felül a felirat nem említi a 
kazanyi szót, miként az szokásos, hanem csak az Istenanya és a Jézus Krisz-
tus szavak – egy kivétellel – görög betűs rövidítését olvashatjuk: ආඉ ขඒ  ංา฻ 
එർ. 

Az ikon jobb felső részén Szent Miklóst festették meg. Ez az ábrázolás 
sajnos igen sérült és hiányos állapotban maradt fenn. Szent Miklós (görögül 
Άγιος Νικόλαος, oroszul Святитель Николай) Pataraszban született 270 
körül, és Mirában hunyt el 343. december 6-án. A tengerészek, kereskedők, 
gyógyszerészek, gyermekek és diákok védőszentje. Keleten és nyugaton is 
rendkívül ismert, igen tisztelt és népszerű szent mindmáig. 

Szent Miklós gazdag örökségét szétosztotta a szegényeknek. A keleti 
egyházban már a 6. században szentként tisztelték. II. Otto császár bizánci 
származású feleségének hatására a szent tisztelete német földön is elterjedt. 
Névünnepén, december 6-án a 13. századtól szokás a gyermekeknek aján-
dékot adni. Ezzel Szent Miklósnak arra a kegyes cselekedetére emlékeznek, 
amikor a szent egy elszegényedett apa három lányát három aranyrög ajándé-
kozásával titokban megmentette. A Szent Miklós életéről szóló források egy 
része a 7–8. század fordulóján élt krétai Andrástól, továbbá egy János nevű 
konstantinápolyi szerzetestől származik.

58 A vitákkal és feltételezésekkel teli könyvtárnyi szakirodalomból most csak néhányat em-
lítünk: Ч฽อฺฯฯฬส, Наталия Николаевна, Семейная икона царя Алексея Михайловича 
(Икона Богородицы Казанской с избранными святыми в собрании Центрального музея 
древнерусской культуры и искусства им. Андрея Рублёва), in Памятники культуры. 
Новые открытия 1999 (Москва, PAH, 2000) 265–272; Uෛ, Чудотворная икона Богородицы 
Казанской с реликварием из Вознесенского монастыря Московского Кремля, in Известия 
Христианского Мира (2000) 4/181–189; Uෛ, История Тобольской Казанской иконы 
Богоматери, in Вопросы истории (2011) 6/161–165; Sඁൾඏඓඈඏ, Vera, Scripting the Gaze: Li-
turgy, Homilies, and the Kazan Icon of the Mother of God in Late Imperial Russia, in Sacred 
Stories: Religion and Spirituality in Modern Russia (ed. Mark D. Steinberg – Heather J. Co-
leman; Bloomington, Indiana University Press, 2007) 61–92; Пฺฯุหฺสะฯื฻ิาำ, Александр 
Сергеевич, Новые сведения о ранней истории почитания Казанской иконы Богоматери 
и её древнейших списках, in Чудотворный Казанский образ Богородицы в судьбах России 
и мировой цивилизации. Сборник докладов участников научно-просветительских 
чтений (Казань, Центр инновационных технологий , 2019) 295–339 és 422–429.



144

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Szent Miklós ikonográfiájának fő vonásai nagyrészt egybeesnek a szent 
püspökökéivel. Az ő legfontosabb attribútumai a bal kézben tartott evangé-
liumos könyv, a püspöki ornátus a püspöksüveggel, továbbá az ómophorion. 
(Ez utóbbi a vállakon elterülő széles, fehér textília, mely Krisztusnak arra a 
kegyes cselekedetére utal, amely szerint az elveszett bárányt a vállára vet-
te és megmentette.) Ám a bemutatott igen egyszerű megfestésű ábrázoláson 
csupán az ómophoriont látjuk.

Egyébként Szent Miklós kiemelkedő művészi értékekkel is rendelkező, 
ikonográfiai vonatkozásban is fontos, híres ábrázolása az 1294-es Szent Mik-
lós-ikon, mely a Novgorod melletti Lipenszkij-monostor Szent Miklós-temp-
lomából származik. Jelenleg a novgorodi Történelmi-Építészeti Múzeumban 
látható. Igen ritka kivételként az ikonfestő nevét is ismerjük Aleksza Petrov 
személyében. Az ikonfestő nevét és az ikon megfestésének idejét az ikonon 
lévő feliratból tudhatjuk meg.59

Az orosz ikonfestészetben Szent Miklós ikonográfiájában néha különös 
megnevezéssel különböztetnek meg egy-egy ábrázolást: az egyik az úgy 
nevezett „Téli Szent Miklós” ikon (иконa „Николы зимнего”), a másik a 
„Tavaszi Szent Miklós” (иконa „Николы вешнего”). A „Téli Szent Miklós” 
ikonon a püspököt mitrával ábrázolják, míg a tavaszin fejfedő nélkül. Egy 
érdekes legenda szerint egyszer I. Miklós orosz cár észrevette, hogy védő-
szentjét egy ikonon fejfedő nélkül ábrázolták, s emiatt neheztelését fejezte 
ki a papságnak.

Bemutatott ikonunk bal alsó részén a „Szent György legyőzi a sárkányt” 
jelenetet festették meg. Szent György (görögül Γεώργιος) fiatalon halt meg, 
halálának évét 303-ra teszik. Hagiográfiája a keleti és a nyugati keresztény-
ségben egyaránt széles körben ismert. Mind keleten, mind pedig nyugaton 
rendkívül sok ábrázolásával találkozunk. Amikor Diocletianus császár a ke-
resztényeket üldözni kezdte, keményen fellépett a császár ellen. Ezért meg-
kínozták, többek között kerékbe törték, megkorbácsolták, megégették, de ő 

59 Сึาฺืุฬส, Энгелина Сергеевна, Икона Николы 1294 года мастера Алексы Петрова, in 
Древнерусское искусство. Зарубежные связи (Москва, Издательство Наука, 1975) 81–105. 
A Szent Miklós ikonográfiájáról szóló hatalmas szakirodalomból most csak hármat emelünk ki: 
Pඎඌ඄ගඌ Bernadett, „A győzelemmel hasonnevű”. Szent Miklós ikonográfiájához a 15–16. századi 
Kárpát-vidéki ikonok alapján, in Etudes sur l’historie de l’art en honneur du soixantième anni-
versaire de Miklós Mojzer. Művészettörténeti tanulmányok Mojzer Miklós hatvanadik születés-
napjára (Annales de la Galerie Nationale Hongroise. A Magyar Nemzeti Galéria Évkönyve) (szerk. 
Takács Imre et al.; Budapest, Magyar Nemzeti Galéria, 1991) 249–254; Рๅหสิุฬ, Александр 
А., Образ Святителя Николая Чудотворца в живописи, рукописной и старопечатной 
книге, графике, мелкой пластике, деревянной скульптуре и декоративно- прикладном ис-
кусстве XIII–XXI веков из собраний музеев и частных коллекций Северо-западного реги-
она России (каталог выставок) (Москва, Издательство СканРус, 2004); Bൾർ඄ൾඋ-Hඎൻൾඋඍං, 
Manfred, Der heilige Nikolaus. Leben, Legenden und Bräuche (Köln, Greven-Verlag, 2005).



145

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

megőrizte keresztény hitét. Végül levágták a fejét. Legkorábbi ábrázolását 
a hatodik századhoz kötik. Szent György ikonográfiájának főbb attribútu-
mai: a vért, a kopja, kezében a vértanúk keresztje, a vértanúk vörös köpenye. 
Gyakori az az ábrázolás is, amikor lovon ülve kopjával leszúrja a sárkányt. 
Ez nemcsak katonai erejére utal, hanem szimbolikusan a lélek harcát, a jó 
gonosz feletti győzelmét is jelzi. Szent György ábrázolását megtalálhatjuk 
a magyar Szent Koronán is. Magyar nyelven is olvashatunk Szent György 
ikonográfiájáról kitűnő tanulmányt.60

Négyosztatú ikonunk negyedik, jobb alsó mezőjében álló szent felirata: 
ർ [ื า] ิา฼ส, vagyis ืาิา฼ส, azaz Szent Nyikita. Nem tudhatjuk, pontosan 
melyik szentről van szó: az ókeresztény időben élt Ördögűző Szent Nike-
tászról, kinek hagiográfiáját apokrif szövegnek tekintették, vagy Gót Szent 
Niketászról (Νικήτας ὁ Γότθος), aki 372 körül szenvedett vértanúhalált. 
Az előbbit ördöggel ábrázolják, míg az utóbbit harci felszerelésben, hiszen 
katona volt. Ikonunkon egyik attribútumot sem látjuk. Valószínű, hogy itt 
Medikioni Hitvalló Szent Szerzetes Niketászt (Νικήτας Μηδικίου, 760–824) 
ábrázolták, aki egyszerű szerzetesi ruhában jelenik meg. 

2. ං඄ඈඇ

Az előbb bemutatott ikonhoz ikonográfiailag igen hasonló és stilisztikai 
vonatkozásban is közel álló a következő alkotás. Ugyanis ez is jellegzetes 
krasznuska ikon61 (2. kép).

Itt is érdemes felfigyelni a felül jól látható aranysávra. Bal oldalt felül a fel-
irat itt sem említi a kazanyi szót, hanem csak az Istenanya és a Jézus Krisztus 
szavak rövidítését olvashatjuk: ආඉ ขඒ  ංา එർ. A jobb oldalt lenti képecskén a 
felirat ennél az ikonnál jobban olvasható: ർඍ ආȣ ඁาิา฼ส, tehát Szent Vérta-
nú Nyikita. Szent Miklós itt is igen egyszerűen, kevés vonalas ábrázolással 
jelenik meg, püspöksüveg és evangéliumos könyv nélkül, pusztán ómopho-
rionját jelölik néhány vonallal. Az előbb bemutatott krasznuska ikontól kissé 
különbözik abban, hogy itt nem látjuk középen Krisztus keresztjét.

Egyébként a szóban forgó, igen részletezően és gondosan megfestett – bár 
sajnos sérült – ikonunk középső részén lent gyertya- vagy mécsesláng okozta 
nagy égési nyomot látunk, mely szerencsére az ikon lényeges ábrázolásaira 
nem terjed ki.

60 Lൺඓൺඋൾඏ, Viktor Nyikityics, A XII. század táblaképfestészetének újonnan feltárt emléke és 
Szent György, a harcos szent alakja a bizánci és az óorosz művészetben, in Uෛ, Középkori orosz 
festészet (Budapest, Magyar Helikon, 1975) 35–70 és 161–175.

61 Négyosztatú ikon: Kazanyi Istenszülő, Szent Miklós, Szent György, Medikioni Hitvalló Szent 
Niketasz. Délorosz ikon, 19. sz. közepe. Fa. 27,8×23,7 cm. A szerző tulajdonában, ltsz. RU 119.



146

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

2. kép:
Kൺඓൺඇඒං Iඌඍൾඇඌඓඳඅෛ,

Sඓൾඇඍ Mං඄අඬඌ, Sඓൾඇඍ Gඒදඋ඀ඒ, Mൾൽං඄ංඈඇං Hංඍඏൺඅඅඬ Sඓൾඇඍ Nං඄ൾඍൺඌඓ 
(Fotó: Spitzer Fruzsina)

Bár nem tartozik szorosan témánkhoz, nem hagyhatunk említetlenül egy 
megkapó orosz történetet. Ismeretes, hogy a keresztény liturgiában igen el-
terjedt a gyertya- és mécseshasználat. (A gyertya és a mécses utal a Szenthá-
romságra is a láng, a kanóc és a viasz hármassága és egysége alapján. Krisz-



147

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

tusnak is szimbóluma abban a vonatkozásban, hogy a gyertya és a mécses 
megsemmisül, hogy fényt adjon. Krisztus is vállalta a halált, hogy az emberi-
séget megváltsa.) Történetünk egy út mellett felállított ikonhoz kapcsolódik.

Oroszországban az utak mellett, útkereszteződéseknél oszlopokra kiot-
ban (üveges ikontartó szekrénykében) ikonokat helyeztek el, hogy imára, 
elmélkedésre és jámbor cselekedetekre buzdítsanak. Ezeket az ikonokat a 
sztálinizmus korában mind elpusztították. Feljegyeztek egy régi történetet, 
mely szerint egy egyszerű, részeges parasztember igen ittasan indult haza a 
városból. Útközben kötekedett útitársaival, ahogy ő mondta: a fejében az „ör-
dög buzgólkodott”. A muzsik az elbeszélését azzal fejezte be, hogy „amikor 
az ember meglátja az út szélén az ikont, és még kis mécses is van előtte, az 
kijózanít. Útitársadnak jó egészséget kívánsz, s nézd csak, még káromkodni 
is elfelejtesz.”62

3. ං඄ඈඇ

Következő négyosztatú ikonunk63 (3. kép) csak kisebb mértékben kapcsoló-
dik a krasznuska ikonokhoz, ám nemcsak különös ikonográfiája miatt, ha-
nem kiemelkedő kvalitása miatt is figyelemre méltó. Az ikon 2018-ban a 
Nagyházi Galéria és Aukciósház árverésén bukkant fel.64

Bal felső részén látjuk az Istenszülő „A haragos szívek meglágyítója” 
(oroszul „Умягчение злых сердец”) ábrázolást (3/a kép). Ennek másik elne-
vezése „A Simeon jóslat ikonja” (oroszul „Симеоново проречение”).

Istenszülő „A haragos szívek meglágyítója” elnevezés abból ered, hogy 
akik imádsággal fordulnak ehhez az ikonhoz, azoknak testi és lelki szen-
vedése enyhül, és amikor az ikon előtt ellenségeikért imádkoznak, akkor 
ellenséges viszonyuk meglágyul, és a megbocsátás nemes érzése költözik 
szívükbe. 

Az ikon másik elnevezésének forrása pedig Szent Lukács evangéliuma. 
Simeon az áldás után az Istenszülőhöz fordult, és látnoki szavakat mondott. 
„Simeon megáldotta őket, és így szólt anyjához, Máriához: »Íme, ő sokak 
romlására és sokak feltámadására lesz Izraelben, jel lesz, amelynek ellene 
mondanak – a te lelkedet is tőr járja át –, hogy kiderüljenek sok szív titkos 

62 Цฯ฿สื฻ิส้, Кира Владимировна, Икона в жизни русского народа (Москва, Православный 
паломник, 1998) 102. Lásd még: Uෛ, Иконопочитание в русской традиционной культуре 
(doktori értekezés; Москва, 2004).

63 Négyosztatú ikon: Istenszülő „A haragos szívek meglágyítója”, Szent Nyikifor hamvainak meg-
hozatala, Szent Miklós, Három szent: Szent Katalin, Szent Alekszij metropolita, Szent Ale-
xandra. Orosz ikon, 19. sz. eleje. Fa. 27 x 23,5 cm. A szerző tulajdonában, ltsz. RU 128.

64 Nagyházi Galéria és Aukciósház. 234. aukció (Budapest, Nagyházi Galéria és Aukciósház, 
2018) 37. sz., 22. o.



148

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

gondolatai«” (Lk 2,34–35). Ezzel Simeon megjósolta az Istenszülőnek fia 
szenvedésekor érzett mérhetetlen bánatát. Simeonnak ez a jóslata ezen az 
ikonográfiai típuson érzékletes szimbolikus jelekkel kerül ábrázolásra, ne-
vezetesen az Istenszülő testébe szúrt hét karddal (tőrrel). A hetes szám a 
Szentírásban általában valaminek a teljességére utal. Itt Mária földi életének 
végtelenül nagy bánatát, szívfájdalmát jelzi.

3. kép:
Iඌඍൾඇඌඓඳඅෛ „A ඁൺඋൺ඀ඈඌ ඌඓටඏൾ඄ ආൾ඀අග඀ඒටඍඬඃൺ”,

Sඓൾඇඍ Nඒං඄ංൿඈඋ ඁൺආඏൺංඇൺ඄ ආൾ඀ඁඈඓൺඍൺඅൺ, Sඓൾඇඍ Mං඄අඬඌ,
Hගඋඈආ ඌඓൾඇඍ: Sඓൾඇඍ Kൺඍൺඅංඇ, Sඓൾඇඍ Aඅൾ඄ඌඓංඃ ආൾඍඋඈඉඈඅංඍൺ, Sඓൾඇඍ Aඅൾඑൺඇൽඋൺ

(Fotó: Spitzer Fruzsina)



149

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

3/a kép:
Iඌඍൾඇඌඓඳඅෛ „A ඁൺඋൺ඀ඈඌ ඌඓටඏൾ඄ ආൾ඀අග඀ඒටඍඬඃൺ” (a 3. kép részlete)

(Fotó: Spitzer Fruzsina)

Az Istenszülő „A haragos szívek meglágyítója” ikonográfiai típushoz 
igen közel áll az Istenszülő „Hétszúrásos” ikonja vagy másik nevén „Az 
Istenszülő tosenszkaja (azaz tosnyai) ikonja” (oroszul „Семистрельная 
икона Богородицы”, „Тошенская икона Богородицы”). Katolikus meg-
felelője nagyjából a Hétfájdalmú Szűz elnevezés. Kultuszának eredete va-



150

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

lószínűleg a keresztes háborúk idejéhez kapcsolható. (Mária hét fájdalma 
a következő hét eseményre utal: 1. Jézus körülmetélése, 2. A Szent Csa-
lád menekülése Egyiptomba, 3. A tizenkét éves Jézus a templomban, 4. 
Krisztus elfogatása és kereszthordozása, 5. Krisztus keresztre feszítése, 
6. Krisztus levétele a keresztről, 7. Krisztus sírba tétele.) Míg az Istenszü-
lő „Hétszúrásos” ikonja ikonográfiai típusnál a hét kard jobbról és balról 
szúródik az Istenszülő testébe, addig „A haragos szívek meglágyítója” 
ikonográfiai típuson három-három kard jobbról és balról, a hetedik pedig 
középről.

Az Istenszülő „Hétszúrásos” ikonjához több csoda is kapcsolódik. 
Északon a Vologdai területen, a Tosnya folyó partján élt egy sánta parasz-
tember. Álmában egy hang azt parancsolta neki, hogy a harangtoronyban, 
ahol sok régi ikon van, imádkozzon gyógyulásáért egy Istenszülő-ikon 
előtt. Amikor feljutott nagy nehezen, észrevette, hogy ez az ikon szemét-
tel és sárral borított, s mintegy lépcsőfokként használták a harangozók. 
Amikor megtisztították, és rövid istentiszteletet tartottak előtte, a sánta 
meggyógyult. Ugyanez az ikon 1830-ban Vologda városában megszüntet-
te a kolerát. 

Ikonunk jobb felső mezőjében egy főpapot látunk nyitott koporsóban. A 
fenti felirat Nyikifor nevet említ. Nikéforosz (Nyikifor) néven több egyházi 
személyt is ismerünk, többek között Nyikifor kijevi metropolitát (†1121), 
a Szerzetes Nikéforoszt (görögül Νικηφόρος ο Μονάζων) vagy más néven 
a Hészükhaszta Nikéforoszt, aki a 13. században élt, Szent Szerzetes Nyi-
kifor Vazseoszerszkijt (†1516), Szent Szerzetes Nyikifor Kozseozerszkijt 
(†1640), Nyikifor asztrahanyi metropolitát (†1682) vagy éppen a híres teo-
lógus, fizikus, matematikus Nyikofor Feotokisz érseket (görögül Νικηφό-
ρος Θεοτόκης, oroszul Никифор Феотоки vagy Никифор Феотокис), aki 
Korfu szigetén született 1731-ben, és Moszkvában hunyt el 1800-ban. Ő 
egyébként görög anyanyelvű volt, de élete jelentős részét Oroszországban 
töltötte. 

Nem tudhatjuk, hogy az ikon jobb felső kompozíciója a fent említettek 
közül melyik főpapot ábrázolja. E jelenetben egy főpap hamvainak traslati-
óját látjuk, jól megfigyelhető főpapi öltözete, püspöksüvege és fehér ómop-
horionja. Felirata: ฺูาืฯ฻ฯืංฯ ึุใฯำ ฻ฬ ืาิา฾ฺุส ูส฼[ฺาสฺ฿ส] (Szent 
Nyikifor pátriárka hamvainak meghozatala). Figyelemre méltó, hogy az 
ikon hátlapján lévő bekarcolt szöveg is pátriárkának nevezi Nyikifort. Óva-
tosan feltételezhetjük, hogy talán Nyikifor kijevi metropolitát (†1121) ne-
vezték pátriárkának. 

Az ikon bal alsó részén Szent Miklóst (görögül Άγιος Νικόλαος, oroszul 
Святитель Николай) (270 körül – 343. december 6.) látjuk Krisztussal 



151

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

és az Istenszülővel. Szent Miklós baljában a nyitott evangéliumos köny-
vet tartja, s Szent Lukács evangéliumának egy részletét olvashatjuk ben-
ne: ฬุ ฬฺฯึ้ ุืุ, ฻฼ส าา฻฽฻ ืส ึฯ฻฼ฯ ฺสฬืฯ, า ืสฺุฮ ฽แฯืาิ [ฯอุ, 
า ึืุะฯ฻฼ฬุ ึืุอุี่ฮฯำ...] (Aztán lejött velük a hegyről, és egy sík 
terepen [megállt]. Rengeteg tanítvány sereglett oda hozzá, [s hatalmas tö-
meg…], Lk 6,17). 

Az ábrázoláson fent, bal oldalt Krisztus, jobb oldalt pedig az Istenszülő 
kis méretű félalakos képét látjuk. Krisztus kezében az evangéliumos köny-
vet, Máriáéban az ómophoriont festették meg. Ez az ábrázolás a 325-ös 
Nikaiai (Niceai) Zsinaton történt csodára utal. Itt ugyanis Szent Miklós a 
vita hevében arcul ütötte az eretnek Ariust. Szent Miklóst megfosztották 
püspöki méltóságától. De éjjel megjelent nála Krisztus és az Istenszülő. 
Az Istenanya visszaadta neki az ómophoriont, ezzel visszahelyezte püspöki 
méltóságába. Krisztus pedig az evangéliumos könyvet, Szent Miklós má-
sik attribútumát nyújtotta át neki, hogy továbbra is tanítson. Ennek a nagy 
jelentőségű eseménynek forrását a 860 és 965 között összeállított ún. Vita 
Compilatában találhatjuk meg. 

Figyelemre méltó Szent Miklós jobb kézfejének ujjtartása is. A függő-
legesen tartott jobb kézfejen a mutatóujj függőlegesen, egyenesen áll. Így 
I betűt jelöl. A középső ujj kissé meghajlítva a mutatóujjal X betűt jelöl. A 
gyűrűs ujj félkör alakban meghajlítva C betűre emlékeztet. Végül a kisujj 
– kissé – félkör alakban meghajlítva ugyancsak C betűt jelöl. Így alakul ki 
az ංർඑർ, vagyis Jézus Krisztus nevének rövidítése. 

Az ikon jobb alsó mezőjében középen Szent Alekszij metropolitát festet-
ték meg, jobbjánál Szent Katalin áll, baljánál pedig Szent Alexandra.

Alexandriai Szent Katalin (görögül Αἰκατερίνη, Αἰκατερῖνα) 282 körül 
született, és 305 körül halt meg. Szent Katalin, Costus király leánya, tudós 
volt a szabad művészetek minden ágában. Vitába szállt a pogány császárral 
a kereszténységről. Hosszas vita után a császár összehívatott ötven bölcset, 
hogy győzzék meg Szent Katalint. Ám végül is mindannyian Krisztus hi-
tére tértek. A császár négy, vasfűrésszel és hegyes szögekkel körültűzdelt 
kerékkel akarta széttépetni testét. Holttestét az angyalok a Sinai-hegyre 
vitték. Az ő nevét viseli a híres sinai Szent Katalin-kolostor, ahol egyébként 
a korai ikonok nagy gyűjteményét őrzik. Szent Katalint – többek között – a 
filozófusok, a könyvtárosok, a fiatal diákok és a kerékgyártók védőszent-
jének tekintik.65 Attribútumai a kerék és a korona, hiszen királyleány volt. 
Koronával, de kerék nélkül jelenik meg a bemutatott ikonon.

65 A hatalmas szakirodalomból ezúttal csak egy angol nyelvű munkára hívjuk fel a figyelmet: 
Wൺඅඌඁ, Christine, The Cult of St. Katherine of Alexandria in Early Medieval Europe (Alder-
shot, Burlington, 2007).



152

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

Az Alekszij metropolita balján álló női szent felirata: Alexandra. Itt nem 
a Szent György legendából ismert Római Szent Alexandrát látjuk, hiszen 
ő uralkodó volt, s mindig koronával ábrázolják, hanem egy kevéssé ismert 
szentet, Alexandriai vagy más néven Egyiptomi Szent Alexandrát festet-
ték meg, aki 376 körül hunyt el. Egyszerű, barna remeteöltözékben jelenik 
meg, kezében kereszttel. Hagiográfiája szerint a remeteéletet választotta, 
mert egy ifjú hevesen udvarolt neki, ám ő nem akarta elszomorítani, s in-
kább elhagyta Alexandriát, és elvonult egy temetőbe, egy kriptába. Itt tíz 
évet töltött munkában, imádságban a pátriárkák és a szent atyák hitéről 
való elmélkedésben. 

Alekszij metropolitát tehát két alexandriai női szent között látjuk. A 
metropolita Moszkvában született 1300 körül, és ugyanott hunyt el 1378. 
február 12-én. Az egyik legnagyobb hatású metropolita volt. 1354-ben a 
konstantinápolyi pátriárka Kijev és az egész Rusz metropolitájává avatta. 
1366-ban ő kezdeményezte, hogy a moszkvai Kremlt kőből építsék fel.66 A 
szent legismertebb ikonábrázolása, mely igen valószínű, hogy a 15. század 
nyolcvanas éveiben készült, Gyionyiszij ikonfestő műhelyéhez fűződik, aki 
hagiografikus ikonon jeleníti meg.67 Nevezetes még a kérdőjelesen Georg-
ij Zinovjev ikonfestő nevéhez köthető ikon, mely ugyancsak a moszkvai 
Tretyakov Képtárban található.68

66 Szent Alekszij metropolitáról lásd pl.: Т฽ฺาีุฬ, Анатолий Аркадьевич – Сฯฮุฬส, P.[?] 
A., Алексий, in Православная энциклопедия (Москва, Церковно-научный центр 
Православная энциклопедия, 2000) I, 637–648; Мฯีๆืาิ, Александр Гаврилович, 
Практика почитания св. Алексея, митрополита всея Руси, в XVI веке, in Труды Oтдела 
древнерусской литературы 62 (ТОДРЛ). (Санкт-Петербург, Наука, 2014) 53–69; Uෛ, 
История распространения культа св. Алексея митрополита в России конца XV–XVI 
века, in Макариевские чтения. Труженики на исторической почве 24 (Можайск, Белый 
ветер, 2017) 151–161.

67 Gyionyiszij, 16. sz. eleje. 197×152 cm, inv. no. 013289. Аื฼ุืุฬส, Валентина Ивановна 
– Мืผฬส, Надежда Евгеньевна, Каталог древнерусской живописи. Опыт историко-
художественной классификации. Том первый. XI – начало XVI века. Государственная 
Третьяковская галлерея (Москва, Издательство Искусство, 1963) 279. sz., 336–341. o. Vö. 
Lൺඓൺඋൾඏ, Victor Nikitich, Moscow school of icon-painting (Moscow, Iskusstvo, 1971) 1480–
1490.

68 Georgij Zinovjev(?), 1690-es évek körül. 172×107 cm, inv. no. 14955. Аื฼ุืุฬส, Валентина 
Ивановна – Мืผฬส, Надежда Евгеньевна, Каталог древнерусской живописи. Опыт 
историко-художественной классификации. Том второй. XVI – начало XVIII века. Госу-
дарственная Третьяковская галлерея (Москва, Издательство Искусство, 1963) 884. sz., 
184. o.



153

Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄   ♦ ♦ ♦

4. kép:
Kඋංඌඓඍඎඌ ൺ ඄ൾඋൾඌඓඍൾඇ, Kൺඓൺඇඒං Iඌඍൾඇඌඓඳඅෛ,

Sඓൾඇඍ Mං඄අඬඌ, Mංඁගඅඒ ൺඋ඄ൺඇ඀ඒൺඅ, Sඓൾඇඍ Gඒදඋ඀ඒ 
(Fotó: Spitzer Fruzsina)



154

♦ ♦ ♦   Kදඓඅൾආඣඇඒൾ඄

4. ං඄ඈඇ

Következő négyosztatú ikonunk már nem kötődik a krasznuska ikonokhoz69 
(4. kép). Jelentősebb, képzettebb ikonfestőkből álló műhelyben készülhetett. 
Erre utal részletes megfestése, jó kvalitása és a részletes feliratok alkalma-
zása is.

A Szent Miklós-ábrázolásnál fent, itt is bal oldalt Krisztus, jobb oldalt 
pedig az Istenszülő kis méretű félalakos képét látjuk. Krisztus kezében evan-
géliumos könyvet tart, Mária az ómophoriont, utalva a már említett 325-ös 
Nikaiai (Niceai) Zsinaton történt csodára.

Ikonunk közepén részletesen megfestve Krisztust láthatjuk a kereszten, 
felette az Atyaisten és a Szentlélek galamb alakjában. A patibulum végein az 
Istenszülő és János evangélista. Lent Ádám koponyája.

A négyosztatú ikonok igen változatos ikonográfiai programjukkal, gyakran 
megkapó népies naivitással sokoldalúan jelenítik meg a keresztény világot, 
a keresztény értékeket, hogy imára, elmélkedésre és jó cselekedetekre buz-
dítsanak. 

69 Négyosztatú ikon: Krisztus a kereszten, Kazanyi Istenszülő, Szent Miklós (kezében a nyitott 
evangéliumos könyv szövege: „Во время оно, ста Иисус на месте равне, и народ учени[к 
Его, …]” „Aztán lejött velük a hegyről, és egy sík terepen megállt. Rengeteg tanítvány…”, Lk 
6,17), Mihály arkangyal, Szent György. Orosz ikon, 19. sz. közepe. Fa. 38,3×31,8 cm. A szerző 
tulajdonában, ltsz. RU 71.



155

Sඓൾආඅൾ   ♦ ♦ ♦

♦ ♦ ♦    SZEMLE

A ർඌൾඁ ඍൾඋඳඅൾඍൾ඄ ඣඌ Sඓඅඈඏග඄ൿදඅൽ ൾ඀ඒൾඌඳඅඣඌඣඇൾ඄ ංൽൾඈඅඬ඀ංൺං ൺඅൺඉඃൺං

Mඣඌඓගඋඈඌ Andor, A csehszlovakizmus története az első világháborúig 
(Esztergom, Szent Adalbert Közép- és Kelet-Európa Kutatásokért 
Alapítvány, 2024) 244 o.

Mészáros Andor legújabb monográfiája, mely habilitácós dolgozata alapján1 
készült, a Szent Adalbert Közép- és Kelet-Európa Kutatásokért Alapítvány 
kiadásában jelent meg. A kötet a csehszlovakizmus 1918 előtti történetét tárja 
a hazai olvasók elé. Fontos űrt tölt be ezzel a magyarországi történettudo-
mányban, mivel eddig senki nem vállalkozott a csehszlovák gondolat, poli-
tikai mozgalom, nemzeti és kulturális identitás ilyen részletgazdag bemuta-
tására. Mészáros Andor történészi karrierje mellett bohemista, az olvasónak 
nincs oka kételkedni a szerző hozzáértésében. Elég csupán eddigi monográfi-
áira pillantani, amelyek a cseh–szlovák témában készültek: Magyarországi 
diákok a prágai egyetemeken; Bevezetés a bohemisztikába; A cseh elem a 
magyar polgárosodásban; A mai Csehország és sok más szerkesztői közre-
működés, tanulmány a dualizmuskori közép-európai polgárosodás, emléke-
zethelyek kontextusában. A csehszlovakizmus eszméjéről is több tanulmányt 
jegyez.2 A csehszlovakizmus története az első világháborúig kötet egyszerre 
tekinthető művelődéstörténeti (kultúrtörténeti), társadalomtörténeti és poli-
tikatörténeti munkának. Interdiszciplináris jellege kétségtelen. 

A monográfia leginkább azt a folyamatot kívánja bemutatni, hogy a két 
modern nemzeti mozgalomból, a csehből és a szlovákból, milyen módon 
kívántak egy új, romantikus jegyeket hordozó nemzetet megalkotni, mely 
az 1918-ban létrejövő Csehszlovák Köztársaság etnikai érvelését támasztot-
ta alá. Bár a vizsgálat kezdetét a szerző a 18. század végére teszi, gyakran 
1 Mඣඌඓගඋඈඌ Andor, A csehszlovák álom. Habilitációs disszertáció (kézirat, 2019).
2 Mඣඌඓගඋඈඌ Andor, A csehszlovakizmus eszméjének kialakulása, a csehszlovák nemzetegység 

elvi alapjai, in Ibolyától krizantémig 1867–1920 (szerk. Ress Boglárka et. al.; Budapest, Nem-
zetstratégiai Kutatóintézet, 2021) 189–193; Uෛ, Karel Kálal magyarországi útjai és a csehszlo-
vák gondolat népszerűsítése, in Kultúrák és etnikumok találkozása. Dimenziók 2 (szerk. Lend-
vai Tímár Edit et. al.; Budapest, Martin Opitz Kiadó, 2018) 161–168.



156

♦ ♦ ♦   Sඓൾආඅൾ

visszautal a huszitizmusra és a biblikus cseh nyelv kora újkori használatára 
is. Mészáros Andor szerint a csehszlovakizmus fejlődéséről kevés olvasónak 
van ismerete, annak ellenére, hogy a cseh és a szlovák polgárosodásról sok 
összefoglalás és résztanulmány született. Ezért „[…] mutatjuk be történetét, 
az eszme születésének alapjait, ideológiai, történelmi mitológiáját és fejlődé-
sét a romantikus idealizmustól a nemzeti érdekérvényesítés eszközévé válá-
sától egészen államalkotó ideológiává formálódásáig” (20). 

Az első fejezet, A csehszlovák álom (7–20) a korszak nemzeti, etnikai 
folyamatait alapozza meg, megvilágítja a cseh és a szlovák nemzeti tudat 
és perspektíva különbségeit. A cseh–szlovák kapcsolatok változásai, a cseh-
szlovakizmus történelemszemlélete (21–48) fejezet a biblikus cseh nyelv-
ről és annak szlovakizálódásáról, majd az evangélikus és katolikus szlovák 
nyelvtervezés lehetőségeiről, kultuszokról és pánszlávizmusról értekezik. A 
nemzeti mozgalmak (49–62) fejezetben a szlovákok nyelvi mozgalma jelenik 
meg hangsúlyosan, melyet Ľudovít Štúr kezdeményezett, emellett František 
Palacký és a prágai Szláv Kongresszus (1848 júniusa) cseh–morva–szlovák 
területi egységről szőtt víziójáról is képet kaphatunk. Az egyetemi diákság 
(63–77) című fejezet bemutatja az ifjú prágai, bécsi és pesti szlovák hallga-
tóságot, amiből egyértelműen kirajzolódik a prágaiak cseh szimpátiája, akik 
később Tomaš Garrigue Masaryk követőivé váltak. A csehszlovakizmus 
nyelvi alapjai (79–84) František Pastrnek nyelvészeti megalapozósáról szól, 
A csehszlovák gondolat születése és fejlődésének politikai háttere a 19. szá-
zad második felében (85–106) a bonyolult felső-magyarországi társadalmi, 
politikai és etnikai helyzetet, a szlovák nemzeti mozgalmat katalizátorként 
érintő eseményeket járja körül. A romantikus szlovákbarátság (107–120) a 
cseh és szlovák művelődés kapcsolatfelvételét, a Csehszláv majd Csehszlo-
vák Egység és Karel Kálal szlovákokat bemutató előadásait dolgozza fel, A 
gazdasági kapcsolatok (121–130) a cseh tőkeexport szlovákokat érintő elha-
nyagolható szerepét domborítja ki. A Csehszláv Egység Egylet (131–196) 
terjedelmes fejezet a politikai intézményesülés kiépülését világítja meg, 
továbbá a pragmatikus vezető Josef Rotnágl munkásságát és a csehszlova-
kizmus talán legfontosabb eseményét, az Andrej Hlinka katolikus szlovák 
paphoz köthető cseh- és morvaországi előadásokat és a csernovai incidens 
nemzetközi narratíváját. A Befejezésben (197–203) Mészáros kiemeli olva-
sóinak azt, hogy Seton-Watson történész és Woodrow Wilson amerikai elnök 
hozzájárulásával lett a csehszlovák ügyből reálpolitika, Masaryk pedig 1916-
tól ismerte fel a csehszlovák nemzet fontosságát, mely ellensúlyozni képes a 
létrejövő állam nem szláv kisebbségeit.

A kötet rendkívül olvasmányos, kiválóan szintetizálja a téma kapcsán leg-
fontosabb (bőséges mennyiségű és plasztikus súlypontokat adó) újságcikke-



157

Sඓൾආඅൾ   ♦ ♦ ♦

ket, történeti irodalmat és levéltári forrásokat. A monográfia legfontosabb 
szakirodalmi alapját Michal Stehlík Česi a Slováci 1882–1914 (Prága, 2009), 
Roman Holec Tragédia v Černovej a slovenská spoločnosť (Pozsony, 1997), 
Ábrahám Barna és a szerző saját nyolc munkája, továbbá a 18–19. száza-
di cseh–szlovák politikusok munkái jelentik. Úgy véljük, azoknak is ideá-
lis olvasmány lehet, akik nem rendelkeznek bővebb háttértudással a téma 
kapcsán, tekintettel arra, hogy a szerző nagyszerűen bemutatja a cseh–szlo-
vák nyelvészeti, művelődési, identitási viszonyokat a 19. század folyamán. 
A magyar olvasó számára feleslegesnek tűnhet a szerző által fordított rend-
kívül fontos források eredeti nyelvű közlése a lábjegyzetekben, a cseh vagy 
szlovák nyelven olvasó kutatók munkáját azonban megkönnyítheti. Továbbá 
talán érdemes lett volna a 2022-ben megjelent Czechoslovakism3 többszerzős 
munkát a jelen kötethez képest pozícionálni, ezzel is kidomborítva a kutatás 
relevanciáját. Terminológiai szempontból remek választásnak bizonyult az 
észak-magyarországi szlovák etnikai régió Szlovákföldként való hivatkozása 
(Kiss Gy. Csaba munkái alapján). A területet a cseh források Szlovákiaként, 
a magyar nyelvű források Felvidékként azonosítják. A kötet végén található 
gazdag, majd húszoldalas személy- és helynévmutató szintén segíti az olva-
sót. A kötet elolvasása után érthetjük meg igazán a Csehszlovák Köztársaság 
problémáit jelentő cseh–szlovák ellentét alapjait. Azt, hogy a cseh politikai 
gondolkodásban (a csehszlávizmusban majd a csehszlovakizmusban) a szlo-
vákok leginkább a csehekkel való asszimiláció és túlsúlyképzés terén játszot-
tak fontos szerepet, a szlovákok iránti össztársadalmi érdeklődés csak a cser-
novai incidens után és a világháborús események idején gyökeresedett meg.

Kovács Kristóf

Kඈඏගർඌ Eszter, A régi magyarországi énekköltészet biblikus cseh 
nyelvű nyomtatott emlékei a kezdetektől 1701-ig. Tanulmány és szö-
vegkiadás magyar fordítással (Esztergom – Budapest, Szent Adalbert 
Közép- és Kelet-Európa Kutatásokért Alapítvány – Magyar Nemzeti 
Múzeum Közgyűjteményi Központ Országos Széchényi Könyvtár, 
2024) 347 o.

Kovács Eszter A régi magyarországi énekköltészet biblikus cseh nyelvű 
nyomtatott emlékei a kezdetektől 1701-ig című új kötete a Szent Adalbert 

3 Hඎൽൾ඄, Adam – Kඈඉൾඹൾ඄, Michal – Mൾඋඏൺඋඍ, Jan, Czechoslovakism (London – New York, 
Routledge, 2022).



158

♦ ♦ ♦   Sඓൾආඅൾ

Közép- és Kelet-Európa Kutatásokért Alapítvány és a Magyar Nemzeti Mú-
zeum Közgyűjteményi Központ Országos Széchényi Könyvtár közös kiadá-
sában jelent meg. A műben Kovács Eszter egyrészt bemutatja a biblikus cseh 
nyelvű, régi magyarországi nyomtatványokban lévő verses emlékeket, más-
részt gazdag forrásválogatást közöl az anyagból. A téma kiemelkedő értéke 
– amint arra a szerző maga is rámutat –, hogy ezek a verses emlékek a cseh, 
a szlovák és a magyar kulturális örökségnek egyaránt közös részei. 

Kovács Eszter az Országos Széchényi Könyvtár Régi Magyarországi 
Nyomtatványok Tárának tudományos kutatója, a téma jeles szakértője. A 
szerző kutatási területe a kora újkori cseh irodalom és művelődéstörténet. 
Ezen belül számos monográfiája és publikációja jelent meg, többek között 
A magyarországi törökveszély értelmezései az egykorú cseh irodalomban 
(1526–1663) (Budapest, 2023) és a „Légy cseheknek pártfogója, magyarok-
nak szószóllója…”: cseh–magyar jezsuita összefüggések a kezdetektől 1773-
ig (Budapest, 2015) című kötetek. Kovács Eszter fontos részt vállalt a Régi 
Magyarországi Nyomtatványok sorozat 5. kötetének4 összeállításában is, és 
egyike azon történészeknek, akik részt vettek a Hungarikumok a Cseh Iro-
dalmi Múzeum Levéltárában5 című munka létrehozásában.

Kovács Eszter legújabb könyvével a néhány éve megjelent Cseh és szlo-
vák verses emlékek a régi magyarországi nyomtatványokban (17. század) 
(Esztergom, 2022) című munkájához, és számos más, a témában született 
tanulmányához6 kapcsolódik. Amíg a korábban megjelent kötet a biblikus 
cseh nyelvű, régi nyomtatványokban megtalálható verses emlékek adattára, 
amely a teljesség igényével 2335 verset tartalmaz, addig most megjelent kö-
tetében a szerző ezek közül egy reprezentatív válogatást közöl, fordítással és 
tanulmányokkal kiegészítve. A kötet elsősorban forráskiadás, de ezenfelül 
egyaránt célja bemutatni az összeválogatott versek és énekek eredetét, műfaji 
sajátosságait, a szerzőket és a szövegek nyelvi hátterét is. A forrásválogatás 

4 Régi Magyarországi Nyomtatványok 5: 1671–1685 (szerk. P. Vásárhelyi Judit – Perger Péter; 
Budapest, Országos Széchényi Könyvtár, 2023).

5 Hungarikumok a Cseh Irodalmi Múzeum Levéltárában (Literární archiv, Památník národního 
písemnictví) (közread. Mészáros Andor et al.; Budapest, Eötvös, 2018).

6 Pl. Kඈඏගർඌ Eszter, Biblikus cseh nyelvű liturgikus népénekek az Eucharisztiáról és az Úrvacso-
ráról a 17. századi magyarországi énekeskönyvekben, in Eucharisztia és Úrvacsora a 16–18. 
századi Magyarországon (szerk. Szelestei N. László; Budapest, MTA – PPKE Barokk Irodalom 
és Lelkiség Kutatócsoport, 2018) 151–158; Uෛ, Határátlépések térben, időben és felekezetek 
között: A Cantus catholici szlovák változatának cseh huszita eredetű énekei, in Az idő és tér sze-
repe a barokk kori lelkiség alakulásában (szerk. Szelestei N. László; Budapest, MTA – PPKE 
Barokk Irodalom és Lelkiség Kutatócsoport, 2020) 83–92; Uෛ, Szlovák imádságok Magyar-
országért a 17. századi hazai nyomtatványokban, in A Kaukázustól a Lajtáig. Apokaliptika, 
identitás, történelem és művelődés Közép- és Kelet-Európában (szerk. Bank Barbara – Kovács 
Bálint – Medgyesy S. Norbert; Budapest, L’Harmattan, 2023) 246–256.



159

Sඓൾආඅൾ   ♦ ♦ ♦

is ezt a sokrétűséget hivatott képviselni. Az egyes verses emlékek esetében 
a szerző megadja más bibliográfiák szerinti hivatkozásukat is. Így például 
közli a Bibliografia tlačí vydaných na Slovensku do roku 17007 vagy a Régi 
Magyarországi Nyomtatványok párhuzamos helyeit is.8 A témával foglalko-
zó további szerzők közül kiemelendő Papp Ingrid9 és Jan Malura munkássá-
ga.10 Kovács Eszter az említetteken kívül többek között Mészáros Andor11 és 
Käfer István12 munkáira is hivatkozik.

A könyv két nagy részre bomlik. Az első rész a tanulmányokat négy na-
gyobb fejezetbe és több alfejezetbe osztva tartalmazza, míg a második rész 
maga a forrásközlés. Az első fejezet a mű tárgyát képező verses emlékeket 
őrző magyarországi régi nyomtatványokat mutatja be. A 95, többségében 
evangélikus nyomtatványt a fejezet a bennük található cseh (szlovák) nyelvű 
verses emlékek műfaji sajátosságai szerint ismerteti, néhány példával kiegé-
szítve. A katolikusok és evangélikusok által használt két legfontosabb éne-
keskönyvet, a Cantus catholicit és Cithara Sanctorumot a fejezet bővebben 
taglalja. 

Az énekszövegek eredete című fejezet a versek eredetét részben az iro-
dalmi forráselőzmények szintjén mutatja be, részben pedig a szövegek for-
dítóinak és szerzőinek ismertetésével. Kovács Eszter a kutatott régi ma-
gyarországi nyomtatványokat három csoportra osztja. Ezek: a cseh szerzők 

7 Čൺඉඅඈඏංඹ, Ján, Bibliografia tlačí vydaných na Slovensku do roku 1700 1–2 (Martin, Matica 
slovenská, 1972, 1984).

8 Régi Magyarországi Nyomtatványok 1: 1473–1600 (szerk. Borsa Gedeon et al.; Budapest, Aka-
démiai, 1971); II: 1600–1635 (szerk. Borsa Gedeon – Hervay Ferenc; Budapest, Akadémiai, 
1983); III: 1635–1655 (szerk. Heltai János; Budapest, Akadémiai, 2000); IV: 1656–1670 (szerk. 
P. Vásárhelyi Judit; Budapest, Akadémiai – Országos Széchényi Könyvtár, 2012); V: 1671–1685 
(szerk. P. Vásárhelyi Judit – Perger Péter; Budapest, Országos Széchényi Könyvtár, 2023).

9 Pl. Pൺඉඉ Ingrid, A cseh menekültek nyomdájának helye a biblikus cseh nyelvű nyomtatványokat 
közreadó 17. századi magyarországi nyomdák között, in Reformatio nostra – Protestáns szel-
lemi műhelyek (szerk. Gyulai Éva – Tasi Réka; Miskolc, MTA Miskolci Területi Bizottsága, 
2018) 44–57; Uෛ, Biblikus cseh nyelvű gyászbeszédek a 17. századi Magyarországon (Budapest, 
Universitas, 2018).

10 Mൺඅඎඋൺ, Jan, Písně pobělohorských exulantů (1670–1750) (Praha, Academia, 2010); Uෛ, Žán-
rové proměny Cithary Sanctorum, in Cithara Santorum 1636–2006 (szerk. Miloš Kovačka – 
Eva Augustínová; Martin, Slovenská Národná knižnica, 2008) 44–51.

11 Mඣඌඓගඋඈඌ Andor – Bൾ඄ൾ Márton, Bevezetés a bohemisztikába (Piliscsaba – Esztergom, PPKE 
BTK Szlavisztika–Közép-Európa Intézet – Szent Adalbert Közép-Európa Kutatócsoport, 
2007); Mඣඌඓගඋඈඌ Andor, A cseh exulánsok és nyomdáik Magyarországon, in Husz János és a 
huszitizmus hatása a magyarországi művelődésben (szerk. Kovács Eszter – Mészáros Andor; 
Esztergom – Budapest, Szent Adalbert Közép- és Kelet-Európa Kutatásokért Alapítvány – Or-
szágos Széchényi Könyvtár, 2017) 91–95.

12 Pl. Kඟൿൾඋ István, Adalékok a barokk magyar–szlovák vonatkozásaihoz, in Dona nobis pacem. 
Magyar–szlovák kérdések (Piliscsaba, PPKE BTK, 1998) 63–66; Uෛ, Zsolnai szlovák kalendá-
riumok történet-szemlélete a Rákóczi-szabadságharc koráról, in Az Országos Széchényi Könyv-
tár évkönyve 1972 (Budapest, Országos Széchényi Könyvtár, 1975) 245–290.



160

♦ ♦ ♦   Sඓൾආඅൾ

Csehországban már megjelent műveinek újrakiadásai, az exuláns irodalom, 
valamint a hazai hungarus tudatú szerzők munkái. A szlovák és a cseh
énekirodalom átfedései című alfejezetben a szerző bemutatja, hogy a szöve-
gek besorolása távolról sem annyira egyértelmű, és sok a vegyes nyomtat-
vány. Külön kiemelendő a szerző saját meghatározása szerint is legérdeke-
sebb kategória, amely a hungarus tudatú hazai szerzők és fordítók (pl. Daniel 
Pribiš, Eliáš Láni, Juraj Zábojník) műveit tartalmazza. Ezen szerzők mun-
kásságát az utolsó alfejezet hivatott bemutatni.

A harmadik fejezet a versek és énekek témaválasztásával foglalkozik, elő-
ször a vallásgyakorlathoz köthető témákat, azután pedig a világi témaköröket 
taglalva. A vallásgyakorlathoz köthető énekeken belül részletes bemutatásra 
kerülnek a liturgikus énekek, a templomi énekek, valamint a legnépesebb 
csoportot alkotó, magánáhítathoz köthető énekek. Ez utóbbi csoporton belül 
a szerző külön kiemeli ezen énekek egyik visszatérő motívumát, amely az 
egyház megmaradását és tagjainak összetartozását hangsúlyozza a fehérhe-
gyi csata traumája után. A továbbiakban bemutatásra kerülnek a hitoktató, az 
erkölcsi normákra nevelő, valamint a hétköznapi ismeretekre oktató versek 
és ezek szerzői, akik a műfajban a verses forma és a közös éneklés pedagógiai 
lehetőségeit ismerték fel. A világi témák közül a gyászversek, a tisztelgő és 
köszöntő versek, valamint az aktuális politikai eseményeket bemutató versek 
külön fejezetben szerepelnek. Külön kiemelendő az utolsó alfejezet, mely a 
török kori szövegekkel foglalkozik. Itt a szerző részletesen bemutatja a téma-
körbe illeszthető egyes műveket, és megállapítja, hogy ezek a biblikus cseh 
nyelvű verses emlékek gond nélkül beilleszthetők a hazai török irodalomba, 
amennyiben ezeknek a szövegeknek több közös elemük van a magyarországi 
hungarus szellemiségű irodalommal, mint a csehvel. Az összes említett kate-
gória tekintetében számos bibliai cseh nyelvű, régi magyarországi nyomtat-
ványokban megtalálható példa kerül közlésre a fejezetben.

Kiemelkedő jelentősége van az utolsó fejezetnek, mely azt a lényeges 
kérdést válaszolja meg, hogy mennyiben tekinthetők a kötet tárgyát képező 
verses emlékek csehnek, illetve szlováknak, vagy esetleg egyszerre mind-
kettőnek. Itt Kovács Eszter kimutatja, hogy nyelvészeti szempontból lehetsé-
ges az egyes szövegeket inkább csehnek vagy inkább szlováknak tekinteni. 
A szerző a Cantus catholiciből, a Cithara Sanctorumból, valamint Daniel 
Pribiš énekeskönyvéből vett szövegek révén nagyon világosan bemutatja a 
katolikus szövegek szlovakizáló tendenciáját a cseh nyelvet sokkal inkább 
megtartó evangélikus szövegekkel szemben. Emellett a szerző azt is kifej-
ti elemzésében, hogy az evangélikus nyomtatványok között is kimutathatók 
nyelvi különbségek, mivel a cseh szerzők általában jobban ragaszkodtak a 
nem szlovakizált cseh nyelv használatához, mint a magyarországi szerzők. 



161

Sඓൾආඅൾ   ♦ ♦ ♦

A mű második része terjedelmesebb, itt a szerző több mint kétszáz oldalon 
keresztül a magyarországi régi nyomtatványokban található 17. századi cseh 
és szlovák nyelvű emlékek reprezentatív válogatását közli, amely összesen 
107 darab verses emléket jelent. A forrásokat bevezető Szerkesztői elvek 
című rövid fejezet világosan bemutatja a versválogatás mögött rejlő elveket 
és az eredeti szövegben az átírás során eszközölt esetleges változtatásokat. A 
versek műfajok szerinti csoportosításban jelennek meg a következők szerint: 
verses jelmondatok; ünnepek, liturgikus énekek; énekelt, verses imádsá-
gok; zsoltárok; verses vallásos elmélkedés; teológiai tanítás; erkölcsi tanítás; 
gyászversek; köszöntők; naptárversek; találó mondások; orvosi tanácsok; a 
mindennapi élet; históriás énekek, történetfilozófiai elmélkedések, politikai, 
közéleti versek a kor nagy eseményeiről; illetve zárszók. Az egyes versek 
eredeti nyelven és magyar nyersfordításban szerepelnek a kötetben, szükség 
esetén lábjegyzetben további információkkal kiegészítve. Külön kiemelendő, 
hogy a versek nagy része először jelenik meg magyar nyelven.

Kovács Eszter A régi magyarországi énekköltészet biblikus cseh nyelvű 
nyomtatott emlékei a kezdetektől 1701-ig című műve a szakmai közönségnek 
szánt munka. A könyv tanulmány része – részben a szerző korábbi munkáit 
összefoglalva – világosan bemutatja a tárgyalt verses emlékek műfaji sajátos-
ságait, eredetét, a szerzőket és fordítókat, a szövegek nyelvészeti összefüg-
géseit, valamint a nyomtatványokat is, amelyekben a versek megtalálhatók. 
Figyelemre méltó a szövegközlés rész is, melyben sok verses emlék elsőként 
jelenik meg magyar fordításban. A bemutatott források széles palettája bepil-
lantást enged a hazai nyomtatványokban fellelhető bibliai cseh nyelvű verses 
emlékek különböző típusaiba és műfajaiba. A könnyebb eligazodást segíti a 
könyv végén található három mutató, melyek a tételszámokat, oldalszámokat 
a 2022-es Cseh és szlovák verses emlékek a régi magyarországi nyomtatvá-
nyokban (17. század) című munka tételszámaival is összekötik. A kötet egy-
értelműen hiánypótló, hosszú évek szakmai munkájának eredményeit össze-
foglaló, fontos kiadvány.

Hrčka Alexandra



162

♦ ♦ ♦   Sඓൾආඅൾ

♦ ♦ ♦    SZÁMUNK SZERZŐI

Balogh Margit történész, az ELTE Humán Tudományok Kutatóközpontjának fő-
igazgató-helyettese, a Történettudományi Kutatóintézet tudományos tanács-
adója

Hámori Antal jogász, kánonjogász, a Budapesti Gazdaságtudományi Egyetem 
docense

Hegedűs András történész, levéltáros, a Prímási Levéltár igazgatója,
az Esztergom-Budapesti Főegyházmegye Egyháztörténeti Bizottságának 
társelnöke

Hrčka Alexandra, az Eötvös Loránd Tudományegyetem Történelemtudományi 
Doktori Iskolájának hallgatója

Kiss-Pető Apor történész, az Eötvös Loránd Tudományegyetem 
Filozófiatudományi Doktori Iskolájának hallgatója, az MTA–ELTE Lendület 
Liturgiatörténeti Kutatócsoport kutatója

Kovács Kristóf, az Eötvös Loránd Tudományegyetem Történelemtudományi 
Doktori Iskolájának hallgatója

Kovács Zoltán teológus, a Pázmány Péter Katolikus egyetem tanára

Németh László Imre teológus, az Esztergom-Budapesti Főegyházmegye papja

Ruzsa György művészettörténész, professor emeritus, a Magyar Tudományos 
Akadémia doktora



163

Sඓൾආඅൾ   ♦ ♦ ♦

♦ ♦ ♦    KRÓNIKA

Kඈඇൿൾඋൾඇർංග඄, ඍඎൽඈආගඇඒඈඌ ඣඌ ඄ඎඅඍඎඋගඅංඌ ൾඌൾආඣඇඒൾ඄ 
ൺ Sඓൾඇඍ Aൽൺඅൻൾඋඍ Kදඓඉඈඇඍൻൺඇ

♦ ♦ ♦    2025

január 4. Az Esztergomi Szimfonikus Zenekar újévi 
hangversenye Reményi László vezényletével

január 11–12. Idegenvezetők tanfolyama Török Csaba, Kontsek Ildikó 
és Rokolya Péter vezetésével

január 20–21. Energiaügyi Minisztérium szakmai egyeztetése
január 23. Előadás az egészségmegőrzésről
február 7–8. Mária Valéria Nyelviskola, nyelvvizsga
február 11–12. Szakmai elvonulás Novák Ágnes vezetésével
február 12–15. A Budai Ciszterci Szent Imre Gimnázium művészeti 

tábora
február 21–23. A Matthias Corvinus Collegium képzése
február 21. és 24. Pedagóguskonferencia az Esztergom-Budapesti 

Főegyházmegye Katolikus Iskolai Főhatósága (EKIF) 
szervezésében

február 26. „Apám üzent” – Grecsó Krisztián könyvbemutatója
március 1. Zár és kulcs technikai kiállítás és konferencia
március 6–9. A Családok Jézusban Közösség lelkigyakorlata
március 7–8. Országos Kispaptalálkozó
március 14–16. Az ELTE Eötvös Művészeti Együttes énekkari tábora
március 20. Előadás az egészségmegőrzésről
március 22. A Matthias Corvinus Collegium képzése
március 23. A MÉCS családközösségek országos lelki napja
március 28. „Komáromtól Esztergomig”

– a KÖSZ (Közösségi Környezettudatossági Projekt) 
projektzáró rendezvénye



164

♦ ♦ ♦   Sඓൾආඅൾ

március 29. A Rákospalota MÁV-telepi Jézus Szíve Plébánia 
lelkigyakorlata

március 29. XXX. Esztergomi Borverseny
– eredményhirdetés és gálavacsora az Esztergomi Bor 
és Gasztro Barátok Egyesülete szervezésében

április 27. Kerékpárverseny az Esztergomi Küllőszaggatók 
szervezésében

május 1–2. A Pannonia Sacra Katolikus Általános Iskola és Óvoda 
(Budapest) Mindszenty-zarándoklata

május 3. Mindszenty-zarándoklat
május 5. Dugonics András Piarista Gimnázium, Alapfokú 

Művészeti Iskola és Kollégium (Szeged) zarándoklata 
Zakar Máté vezetésével

május 11. Ásványkiállítás az Artgam Kft. szervezésében
május 17. Mária Valéria Nyelviskola, nyelvvizsga
május 22–23. „VIII. Scriptorium-konferencia” a Prímási Levéltár, 

a PPKE BTK Klasszika Filológia Tanszéke és 
az Országos Katolikus Gyűjteményi Központ 
szervezésében

május 24–25. A Matthias Corvinus Collegium képzése
június 3. „Városi Polgármesterek Randevúja”

– az Év Polgármestere, Alpolgármestere és Jegyzője 
díjak átadása. Díjazottak:
Farkas Ciprián (Sopron), Széles Diána (Debrecen), 
Veres Ildikó (Újfehértó)

június 13. Az Esztergomi Hittudományi Főiskola diplomaosztó 
ünnepsége

június 15. Kiss-Maly László ezüstmiséje
június 15. Leányvári Irén musical-estje
június 19. Csoóri Sándor: Lábon járó verőfény c. 

gyermekverskötetének bemutatója Esztergom Város 
Önkormányzata szervezésében

június 27–29. A Tűz és Fény (Cor et Lumen Christi) közösségi 
lelkigyakorlata

július 18. Nemzetközi geocaching találkozó a GeoEsztergom 
szervezésében

július 31– aug. 3. A Matthias Corvinus Collegium képzése



165

Sඓൾආඅൾ   ♦ ♦ ♦

augusztus 11–17. Sakkverseny Esztergom Város Önkormányzata 
szervezésében

augusztus 20. Az Esztergom Díszpolgára cím átadása Simon Tibornak 
augusztus 22–24. AFS Magyarország Nemzetközi Csereprogram 

Alapítvány rendezvénye
szeptember 12–14. A Matthias Corvinus Collegium képzése
szeptember 15. Az Esztergomi Hittudományi Főiskola tanévnyitó 

ünnepsége
szeptember 17. Felnőttkatekézis Török Csaba vezetésével
szeptember 22–23. „Minden csak mindnyájan együtt lehetünk”

– a Kaposvári Egyházmegye papjainak és 
diakónusainak találkozója a kaposvári Plébániai Unió 
szervezésében

szeptember 24. A Tyco Electronics Hungary Kft. konferenciája
szeptember 27. Mária Valéria Nyelviskola, nyelvvizsga
szeptember 27–28. „Esztergom Félmaraton 2025” az Esztergomi 

Futóművek Amatőr Sportegyesület szervezésében
október 5. Pókkiállítás
október 8–9. „Acting Together for Climate Resilience”

– a Közigazgatási és Területfejlesztési Minisztérium 
nemzetközi konferenciája

október 12. Rákász Gergely orgonaestje
október 17. Komárom-Esztergom Vármegyei Kormányhivatal 

képzési és állásbörzéje
október 17–18. A Magyar Vöröskereszt XVI. Tisztújító Kongresszusa
november 24–26. Az Országos Lelkipásztori Intézet kongresszusa
november 27. „Vétó” országjáró turné a Partizán Alapítvány 

szervezésében
december 6. A Mono-Ipolyfabric Kft. karácsonyi rendezvénye
december 22. „The classic Christmas. Candlelight edition”

– Schwartz Zoltán és Szigeti Bence koncertje



166

♦ ♦ ♦   Sඓൾආඅൾ

♦ ♦ ♦    TARTALOM

Kඈඏගർඌ Zඈඅඍගඇ
„Az emberi természet sebei és gyógyulásuk”.
Ízelítő Ervin Gábor tudományos munkásságából . . . . . . . . . . . . . .  3

Hගආඈඋං Antal
A Miatyánk kéréseinek jelentéstartalma. A magyar nyelvű
kurrens szakirodalom  áttekintése . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13

Nඣආൾඍඁ Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ
Zágon József és a Magyar Nemzeti Bizottmány római irodája  . . .  37

Kංඌඌ-Pൾඍෛ Aඉඈඋ
„Azon szép régiségnek legkisebb emléke nélkül”.
A saint-pons-de-thomières-i bencés  apátság elveszett
1533-as misekönyve nyomában  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53

Közlemények

Bൺඅඈ඀ඁ Mൺඋ඀ංඍ
Meszlényi Antal kiadatlan írása Mindszenty Józsefről,
avagy a kicenzúrázott XV. fejezet  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93

Hൾ඀ൾൽ෬ඌ Aඇൽඋගඌ
Magyar vonatkozású oklevelek Toledóban  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125

Rඎඓඌൺ Gඒදඋ඀ඒ
Négyosztatú orosz ikonok  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139

Szemle  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155

Számunk szerzői  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162

Krónika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163



167

Sඓൾආඅൾ   ♦ ♦ ♦

♦ ♦ ♦    OBSAH

Zඈඅඍගඇ Kඈඏගർඌ 
„Rany ľudskej prirodzenosti a ich uzdravenie“.
Ukážka z vedecke tvorby Gábora Ervina . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3

Aඇඍൺඅ Hගආඈඋං 
Význam prosieb Otčenáša. Prehľad súčasnej maďarskej
odbornej literatúry . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13

Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ Nඣආൾඍඁ
József Zágon a rímska kancelária Maďarského národného výboru   37

Aඉඈඋ Kංඌඌ-Pൾඍෛ 
„Bez najmenšej pamiatky  tej krásnej starožitnosti“.
Po stopách strateného misála benediktínskeho opátstva
v Saint-Pons-de-Thomières z roku 1533  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53

Správy

Mൺඋ඀ංඍ Bൺඅඈ඀ඁ 
Nezverejnený text Antala Meszlényiho
o Józsefovi Mindszentym, alebo cenzurovaná kapitola XV.  . . . . .  93

Aඇൽඋගඌ Hൾ඀ൾൽ෬ඌ
Listiny súvisiace s Uhorskom v Tolede  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125

Gඒදඋ඀ඒ Rඎඓඌൺ 
Štvordielne ruské ikony . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139

Pohľady . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155

Autori príspevkov . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162

Kronika  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163



168

♦ ♦ ♦   Sඓൾආඅൾ

♦ ♦ ♦    CONTENTS

Zඈඅඍගඇ Kඈඏගർඌ
„Wounds of Human Nature and Its Healing”.
A Sample of Gábor Ervin’s Th eological Work . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3

Aඇඍൺඅ Hගආඈඋං
Content of Meaning of the Petitions of the Our Father.
An Overiew of the Current Hungarian Literature  . . . . . . . . . . . . .  13

Lගඌඓඅඬ Iආඋൾ Nඣආൾඍඁ
József Zágon and the Office of the Hungarian National
Commission in Rome  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37

Aඉඈඋ Kංඌඌ-Pൾඍෛ
„Without any Memory of those Beautiful Antiques”.
On the Track of the Lost 1533 Missal of the Benedictine
Abbey of Saint-Pons-de-Thomières  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53

Communications

Mൺඋ඀ංඍ Bൺඅඈ඀ඁ
Antal Meszlényi’s Unedited Piece of Writing
about József Mindszenty or the chapter XV Omitted by Censors  93

Aඇൽඋගඌ Hൾ඀ൾൽ෬ඌ
13th Century Documents in Toledo with Hungarian Allusions. . . .  125

Gඒදඋ඀ඒ Rඎඓඌൺ
Four-part Russion Icons  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139

Review . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155

Authors of the Present Issue . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162

Chronicle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163


