


BOKA LÁSZLÓ • Transzilvanizmusok. Egy sokrétû fogalom életerejérõl  . . . . 3

BÁRDI NÁNDOR • A politikai erdélyiség. Válaszok Balázs Imre József 
kérdéseire  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

LÁNG GUSZTÁV • Elöljáróban. Világfigyelõ tetõ. A transzilvanizmusnak 
mint írói-költõi világképnek a története  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

BALÁZS IMRE JÓZSEF • Láng Gusztáv munkásságának 
Erdély-dimenziói  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

Gyöngy és homok, álom és értelem. Kerekasztal-beszélgetés a BBTE 
Magyar Irodalomtudományi Intézetében  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

KESZTHELYI GYÖRGY • A régi, Noktürn, Éjszaka (versek)  . . . . . . . . . . . . . . 50

TOMPA ANDREA • „Meghalni szabad”. A Hamlet-szerep mint modell 
Janovics Jenõ számára 1919-ben  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

KARÁCSONYI ZSOLT • Az erdélyiség alternatív színpadai, 
avagy a kísérletezés méltósága  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

ANTAL BALÁZS • Ahogyan szétszedik. Az abszurd próza 
transzilvanizmuskritikája  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70

VINCZE FERENC • A kortárs német nyelvû irodalom régióreprezentációi. 
Prózaszövegek lehetséges transzkulturális/transzilvanista olvasatai  . . . . . 78

LÕRINCZ ILDIKÓ • „Én dolgozni akartam, valami jót létrehozni mindig”. 
Bak Áron teológus, festõ és grafikus, kísérletezõ alkotó erdélyi sorsa  . . . . 88

DISPUTA
FILEP TAMÁS GUSZTÁV • A vég kezdete, a kezdet vége?  . . . . . . . . . . . . . . 96

KORUNK
F Ó R U M  •  K U LT Ú R A  •  T U D O M Á N Y HARMADIK FOLYAM • XXXVI/11. • 2025. NOVEMBER

TARTALOM



ALAPÍTÁSI ÉV 1926

MÛ ÉS VILÁGA
BOCSKOR-SALLÓ LILLA • Román irodalmi és kulturális hatások 

Kovács András Ferenc költészetében  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

TÉKA
DEMÉNY PÉTER • Résekben mûködik (Sasszé)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
BALOGH ANDREA • A változatok transzilvanizmusa  . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

ABSTRACTS  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124

KÉP
KOLOZSI TIBOR

Kiadja a Korunk Baráti Társaság Fõszerkesztõ: KOVÁCS KISS GYÖNGY (történelem) 
A szerkesztõség tagjai: BALÁZS IMRE JÓZSEF (fõszerkesztõ-helyettes, irodalom), 

CSEKE PÉTER (médiatudomány), GYÕRFFY GÁBOR (társadalomtudományok), RIGÁN LÓRÁND (filozófia, 
a Korunk–Komp-Press Kiadó felelõs szerkesztõje) 

Gazdasági vezetõ: KOVÁCS GÁBOR ZSOLT, BALÁZS JÚLIA (titkárság, tördelés), DEÁK SZIDÓNIA (korrektúra)
Grafikai arculat: KÖNCZEY ELEMÉR, SZENTES ZÁGON
A Korunk grémiuma: DERÉKY PÁL, HORKAY HÖRCHER FERENC, ILIA MIHÁLY, KOVÁCS ANDRÁS,

ROMSICS IGNÁC, TÁNCZOS VILMOS, ZALÁN TIBOR
Kiemelt támogató a Communitas Alapítvány és a Romániai Magyar Demokrata Szövetség. 

A megjelenéshez továbbá támogatást nyújt a a Miniszterelnökség Nemzetpolitikai Államtitkársága, 
a Bethlen Gábor Alap, az Iskola Alapítvány, a Nemzeti Kulturális Alap, az Amerikai Magyar Koalíció – Cultural
Foundation for Transylvania és a Kolozs Megyei Tanács

Szerkesztõség: Kolozsvár, Str. gen. Eremia Grigorescu (Rákóczi út) 52.
Telefon: 0264-375-035; 0742-061-613; Postacím: 400750 Cluj, OP.1. cp. 273, Románia; 
Internet: www.korunk.org; http://epa.oszk.hu/00400/00458; e-mail: korunk@gmail.com 

Nyomda: ALUTUS, Csíkszereda, Hargita út 108/A. Tel./fax: 0266-372-407
Elõfizetést a szerkesztõség is elfogad: egyévi elõfizetés díja 120 RON.

A KORUNK magyarországi terjesztését Tóth Ernõ Béla E. V. végzi; 
a lap megrendelhetõ a következõ telefonszámon: 06-303-539-724, illetve e-mailen: erno.toth.deb@gmail.com

Revistã culturalã finanþatã cu sprijinul Consiliului Judeþean Cluj
Revistã editatã de Asociaþia de Prietenie Korunk

(400304 Cluj-Napoca, str. gen. Eremia Grigorescu nr. 52.; Cod fiscal 5149284) 
ISSN: 1222-8338



Ha valaki felüt egy középkori vagy kora újko-
ri lexikont, abban a „transzilvanizmus” (erdé-
lyiség) címszónál olyasmit olvashat, hogy a ré-
giónak „mindig is több-kevesebb politikai, köz-
igazgatási és kulturális önállóságot” biztosított
a magyar centrumtól való távolság és a sajátos
földrajzi helyzet, valamint a határvédelem, s ez
olykor a külkapcsolatok szintjén is megmutat-
kozott: a Magyar Királysághoz képest „azok
többször is eltérõ irányba mutattak.”1 Az állam-
forma önállóság persze csak ritkán, többnyire
történelmi kényszerhelyzetben vagy azok kö-
vetkeztében valósult meg, a régiónak nem is
mindig voltak önállóságot lehetõvé tevõ gazda-
sági alapjai, de a tartomány említett földraj-
zi helyzete katonai és demográfiai, majd ezek
függvényében közjogi tekintetben is különleges
viszonyokat eredményezett. A 15. század végé-
re kristályosodott ki Erdély sajátos együttélési
modellje (magyarok, székelyek, szászok) igaz,
ebben a negyedik népcsoport, a románság belsõ
nemzetté szervezése rendre meghiúsult. A tör-
ténelmileg meggyökerezett közjogi rendszer sta-
bil, európai alkotmányos alapokat biztosított,
amelyre egyedülálló politikai szerkezet épülhe-
tett. Az Erdélyi Fejedelemségnek meg kellett te-
remtenie ugyanakkor a maga eszmei önállósá-
gát is, s közben ki kellett alakítania nemzetközi
kapcsolatrendszerét, ezen belül is különösen a
törökhöz, a némethez és az elszakadt magyar-
sághoz fûzõdõ viszonyát. A belpolitikát, a belsõ
elveket tekintve azonban az erdélyiség fogalma 2025/11

A transzilvanizmus 
a két világháború kö-
zötti irodalmi élet (és
részben a közélet) nem
kizárólagos, mégis 
vezetõ eszméje lett 
Erdélyben, mely elsõd-
legesen az értelmiség
szellemi közegében 
manifesztálódott, de
jogi, erkölcsi és vallási
vetületeiben is igen
hangsúlyossá vált.

BOKA LÁSZLÓ

TRANSZILVANIZMUSOK
Egy sokrétû fogalom életerejérõl



mint olyan nehezen volt értelmezhetõ. A nemzetiségek közötti kulturális egy-
ségrõl nem beszélhetünk, vallási és nyelvi különbségek pedig mindvégig fenn-
álltak, a társadalmi rendek szintjén az egyes „anyaországokhoz” fûzött viszonyt
sohasem adták fel, ugyanakkor toleráns vallási kapcsolatrendszer és termékeny
belsõ kulturális, gazdasági stb. kölcsönhatások jellemezték a területet, ami bizo-
nyos fokon egy „helyi lelkület” meglétét, illetve történelmi „sorsközösséget” is
feltételezett. A kérdéskört nehezítette, hogy a régió maga is folyton változott. 
A török kiûzése és II. Rákóczi György halála után, 1693-ban a Partium visszatért
Magyarországhoz, az ún. „Belsõ-Erdély” a bécsi udvar kormányzása alá került,
az önálló Erdélyország gondolata így végképp lekerült a napirendrõl. A magyar-
ság ezt követõen a Magyarországgal való unióért szállt síkra, amit 1848-ban is el
kívánt érni, de végül 1867-ben következett csak be (nem független államiságon
belül tehát, s nem mellékesen az erdélyi románok döntõ többségének ellenkezé-
se mellett). E történelmi helyzetben jutunk el aztán a kettõs Monarchia talán leg-
dinamikusabb fejlõdést hozó évtizedeiig, a boldog békeidõk prosperitásáig és 
a rohamosan modernizálódó társadalom árnyoldalaiig, a millenniumi ünnepsé-
gekig és megoldatlan nemzetiségi kérdésekig, majd az alapjaiban új helyzetet te-
remtõ Nagy Háborúig. Ami ezt követte, már nem igazán szorul magyarázatra,
legalábbis a helyzetértékelés történelmi momentumain túl az új államformák 
kereteit illetõen.

Mind e bevezetõre csupán azért volt szükség, hogy érzékelhetõvé váljék, a
címbe emelt többes szám már azért is indokolt, mert a transzilvanizmus (bár
nem egy gumifogalom), nagyon is történeti képzõdmény. Mint ilyen, eleve vál-
tozó korszakokat fog át, nem egyetlen eszmét, hanem egy teljes fogalomkört fed,
olyat, melynek elsõdlegesen egy régió érdekérvényesítése volt a mindenkor ki-
tûzött célja, s ezen belül a különbözõ hatalmi központoktól (vagy akár „anya-
nemzetektõl”) való politikai és szellemi autonómia fenntartása. A gondolatkör
lényegét az adta, hogy Erdély földjén a történelem változásai, a térség viszony-
lagos geográfiai zártsága és a jellegzetes táj együttesen formált valamiféle
unikális és autentikus, életformákat meghatározó lelkületet, amely elvben az itt
együtt élõ népek mindegyikének sajátja lehet. E jellegzetességben a domborzati
s egyéb földrajzi adottságok által meghatározott életvitel, gazdálkodás stb., vala-
mint a történelmi tapasztalatok egyaránt fontosak. Kuncz Aladár, aki az eszmekör
két világháború közötti újrafelfedezésének egyik szorgalmazója s továbbgondo-
lója is volt, illetve ennek a megújított formának a szellemi növekedésre buzdító
téziseit is megfogalmazta, e régmúlt tapasztalataira hivatkozva jegyezte le:
„Nemzetek, vallások, világszemléletek, népi szokások, társadalmi osztályok és
külsõ hatalmi érdekek bölcs és eszes kiegyensúlyozása – ez az, amit a történe-
lemben erdélyiségnek mondunk.”2 Az okos reálpolitika esszenciális volt Erdély
puszta léte szempontjából, hiszen a térség valóban „küszöbkõ” volt századokon
át „Európa kelete és nyugata között”.3

1918/1920 után, az impériumváltás következtében más szempontból lett
esszenciális mindez. Drasztikusan új helyzet állt elõ, amely révén idõszerûnek
látszott egy progresszív Erdély-hagyományt elõkeresni, általa pedig régi-új önál-
lóság-reményekrõl, autonómiaformákról, esetleg egy föderális Erdély-elképze-
lésrõl szólni. Mindezek hátterében elsõdlegesen nem a terület Magyarországtól
való traumatikus elszakadtsága állott (ilyen ugyanis már volt), hanem az a nyo-
masztó tény, hogy a korábban politikai, kulturális, közigazgatási hatalommal bí-

4

2025/11



ró magyarság (egy évezred után) most kisebbségi helyzetben találta magát, így
kollektív identitását újra kellett fogalmaznia.

Aligha kétséges, hogy az eszmekör koronként is szakaszolható s eltérõ irányo-
kat mutat (a Fejedelemség idején, a török kiûzése után, a kiegyezést követõen stb.),
részben eltérõ területeket is fog át, másrészt eltérõ hatalmi „központokat” szólít
meg, közönségét tekintve is más-más „címzettet” feltételez. Az úgynevezett his-
torikus, felsorolt változatai esetében éppúgy igaz ez, mint a modern, poszt-tria-
noni formái esetében, ahol szintén számos alszakaszra és minõségre bontható 
a változó viszonyulások függvényében.4 Az egyes szakaszokon, alkorszakokon
belül is több arcél létezett egymás mellett akár párhuzamosan is. A Transzilva-
nizmus-kötet5 nyitótanulmányának végén igyekeztem összegezni a fogalomkör-
höz kapcsolt legfõbb tipológiákat, felsorolni az egyes változatokban vagy altí-
pusokban az egykor használt jelzõs szerkezeteket, ezért ettõl most eltekintek.
Azt azonban nem lehet elégszer hangsúlyozni, hogy a korántsem egynemû el-
képzelésnek az utóbbi száz esztendõben is több variánsa élt egymás mellett há-
lózatszerûen, s ezek közül a legtöbb már a két világháború közötti idõszakban
megmutatkozott. Az 1920-as évek kiútkeresõ, kollektív azonosságformákat és
persze jövõképet keresõ vitáiban sokféle elképzelés került napvilágra, késõbb a
Helikon (nagyon is heterogén) alkotói körének sem volt egységes és szilárd
transzilvanizmus-koncepciója, de annak progresszív iránya adott volt, a harmin-
cas évekre ezek – eredetileg remélt hatókörüket tekintve – fokozatosan szûkülni
kényszerültek, 1945 után pedig egyenesen torzultak. Ha idevesszük még, hogy
1940 után, a „kis magyar világban” megint új (politikai és territoriális) helyzet
állt elõ, amikor a helikonisták többségét gyanúval szemlélték européer transzil-
vanizmusuk miatt, akkor szembeötlõ különbségeket láthatunk, melyek az eszme-
körnek hol tágabb, teljesebb, hol szûkebb, kényszerûen módosult vagy torzult ver-
zióját kínálják. Ezek ugyanakkor erõteljesen áthatották az irodalmi alkotásokat és
mûvészeti formákat, melyek adott esetben a politikai paletta kisebbségi reprezen-
tánsainak is ihletõ szavakkal, irányokkal és argumentumokkal szolgáltak.

A transzilvanizmus a két világháború közötti irodalmi élet (és részben a köz-
élet) nem kizárólagos, mégis vezetõ eszméje lett Erdélyben, mely elsõdlegesen
az értelmiség szellemi közegében manifesztálódott, de jogi, erkölcsi és vallási
vetületeiben is igen hangsúlyossá vált. Az erdélyi magyar értelmiségiek döntõ
hányada a húszas évek derekára magáénak vallotta ezt a cselekvõ, progresszív
gondolatot, melynek – Szabédi László emlékezetes terminológiáját használva –
létezett egy tájtranszilván és egy országtranszilván lenyomata a korban lendüle-
tet kapó szépirodalmi alkotásokban. Az elõbbi magyar sajátosságot, lokális színt,
„erdélyi koloritot” vélt felfedezni a regionalitásprogram irodalmi manifesztáció-
iban, de közben mindvégig magyar kultúregységben gondolkodott. Az utóbbi
egy hipotetikus Erdély-országot vizionált, vagyis zártabb földrajzi-történelmi-
lelki kötelékben gondolkodott, a sajátos tájlelkületet pedig kiterjesztette az erdé-
lyi társnemzetekre is. Elõbbinek lenyomata a „helikoni triász” költõinek tájlírá-
ja, utóbbit Szabédi fõként Kós regényeihez kapcsolta, nyilván nem függetlenül
azok identitáskonstruáló erejétõl.6 Bár az Erdélyi Helikon heterogén alkotói köre
a két elképzelés ötvözetét adta, vagyis a két variánst egymással komplementer-
nek érzékeltette, e szûkebb (magyar–magyar) és a tágabb (erdélyi és társnemzeti)
elképzelés együtt mozgott a politikai érdekérvényesítés változó lehetõségeivel,
annak kinyíló vagy éppen beszûkülõ kereteivel. 

5

2025/11



„Csak” magyar viszonylatban a gondolatnak óhatatlanul vigaszideológiai 
aspektusai is voltak már a kezdeti években, tehát a diktátum utáni letargiában
is, s majd a harmincas évek derekától egyre elkomorulóbb helyzetben, a közpon-
tosító romániai valóságban, amikor a kezdeti, demokratikus néptestvériségi gon-
dolatkör óhatatlanul beszûkült, s fokozatosan teret adott a belsõ, „védekezõ kol-
lektivitás” szólamainak, amikor a transzilvanizmusszólamok már szinte kizárólag
a magyar közösségnek tudtak csak erkölcsi kapaszkodókat kínálni.

A „címzettek” köre mindenesetre a transzilvanizmus eszmei tartalmai men-
tén is változott már a húszas években is. Szólt elvben minden erdélyi nemzet fi-
aihoz (egy leendõ, megteremthetõ Keleti Svájc-gondolat jegyében), s szólt ezen
belül külön vagy kizárólagosan az erdélyi magyarsághoz. Ha K. Lengyel Zsolt
kutatásai mentén az általa javasolt tipológiára támaszkodunk (aki nem pusztán
kulturális, hanem politikai programokat alkotó irányzatként értékelte a
transzilvanizmust), akkor még inkább belátható, hogy csupán az elsõ tíz esztendõ-
ben (1918 és 1928 között) már legalább két, idõben egymást követõ variánsról kell
szót ejtenünk. Eszerint az új „hõskor” két részre bontható: „Egy föderalisztikusra,
amely 1923-ig Erdély bizonyos fokig független területi autonómiáját és, ezt átfo-
góan, egy magyar–román–német federációt szorgalmazott, és egy decentraliszti-
kusra, amely azután elsõsorban kulturális és közigazgatási autonómiát sürgetett
a magyar – és elvileg a többi romániai – kisebbség javára szerte az országban, 
a bukaresti központosítás enyhítése révén.”7

Mindkét variáns ekkor még a sokszínûségre és eközben a nemzeti/anyanyel-
vi kultúra integritására apellált, oly módon, hogy a történelem forgatagában ide
került népek egymással sajátos sorsközösséget vállaljanak, anélkül, hogy ez sa-
ját kultúrájuk, anyanyelvük és identitásuk feladásával járna. Vagyis egy virtuá-
lis Közép-Európa-gondolatot kívánt Erdély példája révén foganatosítani: az esz-
mében benne rejlett egy olyan társadalmi-közigazgatási keret megteremtésének
a lehetõsége, amely évtizedekkel elõre vetítette akár egy Duna menti, vagy pán-
európai demokratikus együttmûködés transznacionális szellemiségét. Kitûzött
céljai ezért a legjobb európai hagyományokkal való mindenkori szinkronitás, 
a bezárkózás és sérelempolitika helyett a nyitottság, a provincializmus helyett 
a világirodalmi és mûvészeti távlatok voltak. Más kérdés, hogy az ún. „utódálla-
mok” szinte mindegyikében, így a királyi Romániában is meglehetõsen megkésve
ért zárószakaszába a nemzetépítés folyamata, s ezek olykor „épp a magyar ki-
sebbségi közösségek társadalmi, gazdasági pozícióival szemben” formálódtak és
mentek végbe.8 Az eszmekör ütközési pontjai, politikai elutasítottsága vagy en-
nek következtében módosulási irányai nagyrészt ide vezethetõk vissza.

Az 1930-as évek már a román többség (értelmiség és politikum) felõl érkezõ
elutasítások, és a nyílt jogfosztások, illetve az ezekre adott magyar válaszreakciók
ideje, így jobbára a kényszerpályák idõszaka. 1935 után – ahogyan Ligeti Ernõ ír-
ta – „a légkör idehaza is, meg Európában is, egyre elsötétült”, egyre kevesebb re-
mény látszott arra, hogy az erdélyi magyarság sorsát „saját erejébõl és a saját ki-
tartásából” megjavíthassa. A román belpolitika az évtized derekára a nyomtatott
sajtóban betiltja a történelmi magyar helységnevek és földrajzi nevek használatát,
megakadályozza magyarországi prominens értelmiségiek beutazását, intézmé-
nyesen lép fel a genfi panaszbeadványokkal szemben (akár állampolgárságtól
megfosztó rendelkezéseket is kilátásba helyezve).9 Dsida Jenõ keserû kifakadásá-
ban ezt követõen mondta egyoldalú, akár naiv kísérletezésnek is a „gyengébbek
oldaláról” indított kultúrközeledési programot, melyre a végsõ kijózanító pofon6

2025/11



ezen években érkezett. Makkai Sándor ekkor hozza meg repatriálási döntését. 
A magasztos eszme politikai, társadalomszervezõ erejének fokozatos térveszté-
sét, részben irodalmi hatástalanságát ilyen elõzmények után dokumentálta ge-
nerációs kritikával a híressé lett Jelszó és mítosz-polémia, mondván: a transzil-
vanizmus „megfutotta pályáját”. (Nem feledhetõ persze, hogy erre a közösség
belsõ fórumán, vagyis saját folyóiratukban kaptak teret a fiatalok, ami a szelle-
mi nyitottságot és a vitakultúra minden körülmények között megõrzendõ fontos-
ságát igazolja.) Az ifjabb nemzedék „körön belül” érzékelte a transzilvanizmus
holtpontra jutását, hatásfoka korlátozottságát vagy egyenesen illuzórikus formá-
ját: „változatos színeit és ágazatait elvesztette, köre fokozatosan összeszûkült,
ami megmaradt belõle, az csupán a jelszó, és egy talpraesett regionális iroda-
lom” – írta 1938-ban Szenczei László.10

Mindez arra is figyelmeztet, hogy nem magával az eszmével, hanem annak
korabeli beszûkült, megkövesedett (vagy a védekezõ kollektivitást elfogadó) for-
máival nem értettek egyet a fiatalabbak. A transzilvanizmus irodalmi-mûvészeti
jelentkezésének ugyanakkor nem létezett sem egzakt definíciója, sem intézmé-
nyi formája.11 Bizonyos alapvetésekben már az impériumváltás utáni években
megegyeztek, szellemi autonómiaformákat hirdettek, vagy az egyes nyelveket
meghaladó, lokális és regionális identitásalakzatok stabil, kikezdhetetlen elemeit
keresték. Magyar szempontból ez különösen is érthetõ, hangsúlyos volt. Az 1920
utáni általános veszteségnarratívában ugyanis az, hogy a szülõföld, a táj és a tör-
ténelmi múlt nem változik, tehát elvehetetlen, a magyar olvasóközönség szemé-
ben alapvetõ lelki, erkölcsi és szellemi erõforrásnak bizonyult. A szûkebb haza,
akár egy-egy alrégió korabeli irodalmi mûvekben megmutatkozó arca (pl. Kósnál
Kalotaszeg) ezért erõteljes identitáskonstruáló erõvel bírt.

Fontos kiemelni, hogy a Helikon-kör szellemi vezetõi közül Kuncz az új tör-
ténelmi helyzetben revideált eszmekört a politikától jórészt távol kívánta tarta-
ni, s közvetlenül a magyar olvasókhoz, illetve a társnemzetek alkotóihoz, mûvé-
szeihez fordult szerkesztõi, fordítói mûködése révén is. Ebben leginkább Makkai
Sándorral volt azonos véleményen, aki erkölcsi fejlõdést, minõségben való elõ-
relépést szorgalmazott, s a belsõ közösség szellemi-lelki fejlõdését indítványozta,
mondván: valós, politikai önállóság és hatalom hiányában a magyarság „önfenn-
tarthatásának egyetlen útja a kultúra”. Kuncz szerint is a kisebbség „csak politi-
kában kisebbség, irodalmában és mûvészetében maga az egyetemesség”.12 Ez az
egyetemes távlat a politika révén azonban – a kor összetett értékválságai közt –
csak sérülne, az eszme maga a politikától csak besározódna, ami rosszabb esetben
egyenesen kontraproduktívvá tenné. Kuncz úgy vélte már 1923-ban is, hogy: „Bár-
milyen irányú politikai szellemet is képzeljünk el, az mindig szöges ellentétben
áll az irodalmi szemlélettel. A politika egyszerûsíti, uniformizálja az életet, az
irodalom annak éppen sokféleségét és összetettségét hangsúlyozza. A politika,
ha vezetni akarja az embert, kénytelen absztraktummá változtatni; az irodalom
még a fogalmiságot is csak megérzékítve tudja visszaadni. A politika mindig ér-
dekeket szolgál; az irodalom megbukott, ha nem tud az érdekek fölé
emelkedni… Az egészséges kritikai szellemet majdnem mindenik államban
megfertõzte a politika, melynek hatásai az irodalomra beláthatatlanok”.13 Sokat
elárul, hogy Babitsnak szóló egyik legelsõ, már Erdélybõl, az Ellenzék szerkesz-
tõségébõl küldött, kéziratot kérõ levelében úgy fogalmazott: „Ma itt csak iroda-
lom az egész élet!”14

7

2025/11



Az irodalmi és a politikai transzilvanizmus talán ebben az aspektusban tért
el leginkább egymástól. Utóbbi folyamatosan és a kezdetektõl ismerhette az
„ahogy lehet” keserû gondolatát, edzettebb volt valamelyest, felkészültebb a vár-
ható pofonokra, az elõbbi sokáig vágyálmokba ringatta magát és célközönségét,
mert hinni akarta, hogy erkölcsi felülemelkedést szorgalmazó humanista prog-
ramja végül meghallgatásra talál a társnemzetek értelmisége felõl, s addig is belsõ
közönségét kívánta felvértezni szellemi és kulturális tõkével. Az 1926-ban haza-
költözõ, helikonistává szegõdõ Bánffy, aki 10 évig vállalta, hogy Romániában
nem politizál (ámbár erõs kapcsolatokkal bírt mind Budapest, mind a román ki-
rályi udvar felé), a helyi irodalmi életben és a „kismagyar” közéletben ugyanezt
a nívóemelést szorgalmazta, miközben irodalmi és közéletei tevékenységével 
afféle köztes pozíciót foglalt el. A belsõ megújulást és a múlt hibáiból való tanu-
lást ugyanakkor õ a teljes magyarságra – vagyis az otthagyott „csonka-országéra”
is értette. Azt szorgalmazta, hogy elõbb „lelkileg, erkölcsileg és tudásban” kelle-
ne gyarapodnia a nemzetnek, ha valóban arra a szerepre készül, amit a régióban
Klebelsberg Kunóék programja is betölteni akart. Józanságával sokaknak ezért is
„kényelmetlen útitárs” lett itt is, ott is.15

Ha a magyar közösséget képzeljük is el csupán a transzilvanizmuseszmék re-
ceptív oldalán, a gondolatkörnek akkor is lehettek többes eredõi. Ez a „vigasz-
ideológia” ugyanis egy fejlettebb, modernebb patriotizmusformát is fedett, mely
más elszakított területen élõknek, sõt a „csonka-magyar” társadalom tagjainak is
perspektívát mutathatott. Erre többek között Láng Gusztáv is figyelmeztetett,
mondván: a történelmi Magyarország felbomlása nem csupán a kívül rekedtek
traumatikus élménye, hanem a teljes nemzet identitásának újrafogalmazására
késztetõ létmeghatározó pont. Ilyen téren lehetett különösen is fontos az irodal-
mi, szellemi háttér, például az Ady-életmû korabeli kisugárzása (a nemzeti ön-
kritika szükségességével és az új nemzedékek szemléleti bõvítésével, legfõképp
pedig a korábbi nacionalizmuselveket felváltani képes progresszív patriotizmus-
szemlélettel, amit Jászi is hirdetett),16 Babits „szellemi haza”-programja, vagy ké-
sõbb Bibó tevékenysége s mellettük egy sor olyan gondolkodóé, akik a 19. szá-
zadi megrekedt, liberális-nacionalista nemzeteszmével szemben igyekeztek új,
alternatív koncepciót kidolgozni. 

E ponton nem feledhetõ, hogy míg a budapesti vezetõ politikai réteg egy vég-
sõ soron teljesíthetetlen belpolitikai program foglya maradt, az elcsatolt terüle-
teken (bár az új fõhatalom ellenséges fellépte okozta a legnagyobb gondot, még-
is) másoknak bizonyultak a cselekvések lélektani eredõi. A kisebbségi létben
szükségszerûen gyorsabban kellett reagálni, váltani egy következõ életfázisra,
így a véleményformáló magyar értelmiségiek (helyiek, Erdélybe visszatérõk és
ide emigrálók) az elsõ évek passzivitása után elkezdték fokozatosan kiépíteni
szervezeteiket, létrehozni a helyzethez alkalmazkodva és a mostoha körülmé-
nyek dacára is új intézményeiket. Ennek a cselekvõ programnak lett legfõbb 
aktivizálója, belsõ motorja a revideált erdélyi gondolat.

Maga a kisebbség kategóriája a transzilvanizmus értékrendszerében mindvé-
gig erõteljes etikai jellegzetességekkel bírt. Makkai a kisebbségi kategóriáját ma-
gát vélte az egyetemeshez közvetlenül kapcsolódó kategóriának s nem a nemze-
tit, s ebben az egyik legjellemzõbb vonás mutatkozott meg: a humanista értékekre
való nyitottság, mely új etikai alapokra kívánt építkezni. A Magunk revíziója
szerzõje azt hirdette: korlátozott lehetõségek közt komoly szellemi erõfeszítéssel
lehet csak egyetemesen emberi szellemmé lenni. Bánffy, Áprily és Kuncz ezért8

2025/11



is nem kész adottságként tekintett a transzilvanizmusra, hanem próbakõrõl be-
szélt. Lehetõségrõl, komoly munkával elérendõ célról, aminek megvalósításához
(s az értelmiség közös felelõsségének tudatosításához ennek elfogadtatásában)
olyan út vezet, amit dühös nacionalizmusok és a nagypolitika szította bizalmat-
lanság szegélyez mindenütt, miközben az irodalmi, mûvészeti megnyilatkozásait
a provincializmus veszélye is óhatatlanul fenyegeti. A fokozatosan teret nyerõ,
minõségi mûvekkel jelentkezõ erdélyi irodalomszegmensben a húszas évektõl
érezhetõ etika mögött (Babits szerint is) maga a transzilvanizmus emelkedett vi-
lágnézete állt, mely felül tudta emelni az erdélyi értelmiséget a párttörtetéseken,
másrészt ott állt az a nagyobb irodalmi és eszmei szabadság, amit ez a világné-
zet jelentett.17 Ennek fontos saroktételei a partikularitás és egyetemesség, az er-
délyiségben föllelt európaiság, az elvehetetlen szülõföldbe rejtett szellemi haza
gondolatok voltak, melyek hol a természet iránti érzékenységben, kontemplatív-
vallomásos tájköltészetben, hol a régió lelkületét, múltját és jelenét vizsgáló iro-
dalmi sorsképletekben, különbözõ metafizikai távlatokban, nem egyszer pedig
újjáfogalmazott magatartásmintázatokban, értelmet nyerõ szenvedésretorikák
etikai távlataiban mutatkoztak meg.

A Helikon-kör késõbbi szellemi iránymutatói közül talán Kós volt leginkább
cselekvõ, politikusi alkat, aki az eszmét (az egyes Céhek, társadalmi, irodalmi,
mûvészeti szervezetek és persze a sajtó mellett) az új erdélyi kisebbségi politika
szolgálatába is becsatornázni kívánta ezen években. Mindemellett az irodalmi
transzilvanizmust is olyan kultúrpolitikai cselekvési programnak tekintette,
amely elsõdlegesen a szellemi élet pilléreit (és intézményes formáit) kívánta
megteremteni, ebben nyitott maradt a többi nemzetiség irányába, az eszmekör-
bõl ihletõdõ mûvekben pedig Erdély mindenkor megújulni képes lelkiségét és
szabad, autonóm karakterisztikumát hirdette. Ahogyan a 20. század elsõ évei-
ben (még a Monarchián belül) hangoztatott erdélyiséggondolat a polgáriasított
hungarus-eszmének egy modernebb, koncepcionális lenyomataként is felfogha-
tó, úgy ez a késõbbi elgondolás az õ optikáján keresztül a szellemi progresszió
és a tájirodalmak téziseinek, de akár Taine miliõelméletének, ismert történelem-
filozófiájának az ötvözeteként is olvasható. 

Kós (ország)transzilván szemléletét sokan, sokáig felületesen népi, „plebejusi”
transzilvanizmusnak is mondták. E kérdéskört azért hozom röviden szóba, mert
a Romániához csatolt „kibõvített Erdély”18 egyrészt messze túllépett a történelmi
régió vagy a Fejedelemség egykori területi határain, másrészt mert ez egy megle-
hetõsen sematikus (sajnos mindmáig létezõ) Erdély-képet vitt be az „anyama-
gyar” (vagy Cs. Gyimesi Éva kedvesen élcelõdõ kifejezésével a „pannonmagyar”)
köztudatba. Ennek értelmében szilárdult meg az a felületes kép, mely (érzelmi
hatvány révén vagy politikai indíttatásból) az elveszített térség romantikáján túl
(amelynek vonzerejébe vadregényes domborzati képe, érintetlen és tiszta tájai s
a 19. század végéig épp sokszínû népeinek kultúrája is beletartozott) a róla szó-
ló ábrázolások centrumába immáron leginkább a felfedezett székely falut emel-
te mint irodalmi nóvumot.19 Fokozatosan elmaradt annak tudatosítása, hogy a te-
rület számos alrégiót olvasztott magába a kényszerû új határ révén: a partiumi,
bánsági fejlett, kozmopolita térség (a Szatmárnémeti–Nagyvárad–Arad–Temes-
vár „tengely” és annak polgársága) szintén „erdélyi” lett, e nagyvárosok kereske-
delmi és kulturális ereje jelentette az egyik fõ pillérét a korabeli sajtóéletnek, 
s persze Kolozsvár, Marosvásárhely, Szeben és Brassó magyar, német (vagy 
örmény és egyéb nyelvû) értelmisége sem volt a legcsekélyebb mértékben sem

9

2025/11



plebejusinak mondható. Az Erdélyi Szépmíves Céh kiadványaival történõ buda-
pesti fellépések az 1930-as évektõl e téren is sokatmondóak. „Szántó György azt je-
gyezte fel, hogy az 1933-as Budapesti Könyvvásáron, ahol elõször próbálták az
»Erdély brand« segítségével gazdasági sikerré alakítani a könyvkiadás egy szeletét,
három népviseletbe öltözött nõ árulta a sátorban a könyveket.”20 Tamási, Szántó
György és Kovács László felesége székelyruhában vagy kalotaszegi népviseletben va-
ló mutatkozása rájátszott nyilván a népi, romantizált Erdély-képre, s engedte, hogy
a piaci kereslet akár jobban is meghatározza a kínálatot, mint az természetes lenne.
Ezt a Szépmíves Céh kiadói politikájában is érezni lehetett az évtized derekától. 

Túl e sematizált regionalitáson szót kell ejtenünk arról is, hogy „a maga lá-
bán megállni és a maga gondjait, a maga helyzetét mérlegelve megoldani akaró
kisebbségi magyar irodalom”21 a 20-as években nem sok támogatásra számítha-
tott konzervatív budapesti körök irányából, a harmincas évek elejére viszont
több mint érezhetõvé vált a helyi „kultúrközeledés” kudarca is (a románság után
a kezdetben ígéretesen induló szász együttmûködés is megrekedt), ezzel pedig a
szellemi önállóságtörekvések magyar–magyar tengelyen is tompultak. A
transzil-vanizmus alapeszméit ekkorra Bukarest felõl minden korábbinál erõtel-
jesebb elutasítás, gyanú kísérte, Budapest felõl viszont olykor ki is sajátították
vagy felhasználták egyes elemeit. Ha az eszmekör mûvészeti, irodalmi és publi-
cisztikai manifesztációit a magyar nemzet, a szellemi haza és a román állam
iránti lojalitás kihívására adott válaszok közül leginkább a középsõre, vagyis a
szülõföldben egy virtuális hazafogalomra-találás erkölcsi válaszaként értelmez-
hetjük, belátható, hogy Bánffyék a politikai extremitások ellen afféle lengéscsil-
lapítóként is mûködtek. Talán ezért sem tartották „idõszerûnek” Dsida nagypo-
émájának, a Psalmus Hungaricusnak a közlését, s általában semmi olyat, ami
még inkább élezhette volna az adott helyzetben a nacionalista szemléleteket. Ab-
ban is bizonyíthatóan egység mutatkozott a Helikon prominensei közt, hogy a re-
vizionizmus propagálásának a legcsekélyebb látszatától is igyekeztek távol tarta-
ni magukat. A gondolatkör értékvilága mégis visszaköszönt a korszak magyar
diplomáciájának szótárában is. Bár a nemzetközi térben Magyarország az erdé-
lyi magyarság kulturális autonómiájáért szállhatott csak hivatalosan síkra, Beth-
len István 1933-ban a Brit Királyi Külügyi Társaság ülésén mondott beszédében
földrajzi, történelmi, demográfiai és geopolitikai argumentumokkal alátámaszt-
va igyekezett meggyõzni hallgatóságát, hogy a román–magyar kapcsolatok stabi-
lizálása és a valós megbékélés „csak a transzilvanista eszmék mentén”, önálló ál-
lamiság formájában lehetséges.22

Reményik, aki Makkainak írott levelében23 keserûen fakadt ki, hogy a Nem le-
hetet kimondó, távozott püspök korábban épp azt tanította: magyar életet nem
csak egy „saját szuverén nemzeti államban” lehet élni, sõt: „a nemzet államtalan
formája mélyebb, tisztultabb, bensõségesebb, keresztyénibb, etikaibb lehet,
mint az állami, tehát politikai formája”, most tettével cáfolta mindezt. „Amíg
lesz olyan állam, amelyben jelentõs számmal élnek más nemzethez tartozók, az-
zal szellemileg magukat egynek érzõ töredékek, addig lesz kisebbségi vagy nem-
zetiségi, vagy faji, vagy népi, vagy nemzet-töredéki, vagy nem bánom, nevezd,
ahogy akarod: probléma, de mindég lesz, mert ilyen államok mindég lesznek, s
a bennük élõ más fajok életének becsületes, emberhez méltó elhelyezkedése, en-
nek a kérdésnek rendezése mindég aktuális lesz” – írta Reményik. Ezért is a reví-
ziót a transzilvanisták közt „komolyan senki sem akarhatja”. „»A kisebbségi kér-
dés megoldhatatlan«, mondod Te. Revízió lehetetlen háború nélkül, mondjuk itt10

2025/11



mindnyájan, s mondják bizonyára ott túl is. A háborúba pedig belepusztulhat az
egész magyarság, sõt bizonyára bele is pusztul, a megmaradt csonka rész is.”24

A transzilvanizmus irodalmi aspektusai mélyrehatóbban jelentkeztek, tartó-
sabban rajta hagyták lenyomatukat az erdélyi magyar szellemi életen, mint an-
nak politikai irányai. A két háború közötti erdélyi irodalmat vizsgáló értekezõi
munkák fontos eredménye, hogy mára felmutatták: a hipotetikusan közös
transzilván mag mellett eleve többes számú, egyéni írói mûhelyek mentén arti-
kulálódó elképzelések léteztek egymás mellett, másrészt ezek nem egyénenként,
hanem közösen formáltak a korszak irodalomolvasatában egyfajta világképet,
összefüggõ olvasatot. A szerkezeti, stiláris, tematikai jellegzetességek együttesen
hatottak tehát, a mûvészi megnyilatkozások a magyar közönség szemében
transzilvanista eszménnyé ezek révén álltak össze, a mûvek maguk részben a
korabeli olvasók elvárásaira rezonáltak, részben azokat maguk is tevõlegesen
alakították. A valós vagy imaginatív helyzetek, kollektív tudatállapotok, vagy
éppen a lehetõségként mindvégig remélt, jövõbe projektált elképzelések a konf-
liktusos, diszharmonikus identitáshelyzet feloldásáról megvalósítandó minõsé-
geket jelentettek, amihez az irodalmi megnyilatkozások szemléleti megújulást is
sürgettek. Ezen elvek együttesen kavarogtak a primer szépirodalmi mûvekben és
az értekezõi munkákban, illetve ott találjuk õket a korszak értelmiségi levelezé-
sében. Arról, hogy az elsõ „22 kisebbségi év” végül úgy került be a kollektív em-
lékezetekbe, mint ezek erõteljes cáfolata, arról aligha az eszme maga vagy annak
européer elkötelezettjei tehettek.

Az irodalmi olvasatok sajátos természete szerint ugyanakkor ezek a világkép-
elvárások (vigaszideológiai vagy akár konkrét olvasás-lélektani, netán csoportos
szociológiai irányokból) ráolvashatóknak bizonyultak késõbb is szinte bármi-
lyen más mûvészeti alkotásra, adott esetben azokra is, melyek nem a konkrét
helyzet és identitás, a kisebbségi sors és a magyarságtudat közt feszülõ ellentét-
re és annak tompítására vagy feloldására épültek.25 Ennek köszönhetõ, hogy szá-
mos korabeli, mára csupán történeti értékkel bíró alkotásról lehet tudomásunk,
miközben igaztalan lenne azt állítani, hogy nem született legalább ennyi valós
esztétikai értékkel telített, vagyis aktualizálható, új kontextualizációt is lehetõvé
tevõ szépirodalmi, illetve színpadi mû. Ezek az alkotásvisszhangok, Erdély-
asszociációk határozták meg némiképp az 1970-es és 80-as évek bizonyos olva-
satait is, amikor konkrét helyzetanalógiák adódtak (a kisebbségi jogok drasztikus
csorbítása, az elnyomásnarratívákra adott erkölcsi válaszok a mûvek értelmezé-
si hálóiban, történelmi példázatok stb.). 

Ehhez hozzájárult, hogy a korábbi évtizedekben, az 1960-as években a transzil-
vanizmus irodalmi örökségét megpróbálták hivatalos fórumokon is (nyilván rész-
legesen csak és erõteljes torzulások árán) a szocialista állami diskurzusba integrál-
ni. Az óvatos közeledésben ezen „adaptáció” a szocialista internacionálé keretezte
néptestvériség-diszkurzusokhoz, illetve a hangsúlyos romániaiság-képzetekhez és
kollektív szemléletekhez igazodhatott. Fontos momentuma volt ennek egyfelõl a
„népi” jelleg újbóli hangoztatása, másfelõl a romániaiságtudat fokozása érdekében
azon sajátosságoké, melyek még véletlenül sem kötõdtek az összmagyar kulturális
emlékezethez.26 A 70-es évtized második felére drámaian elkomoruló kisebbségpo-
litikai helyzet hatására aztán a fölülrõl jövõ, hatalmi cenzurális viszonyok mellé
belsõ cenzurális viszonyok és elvárásrendek is társultak, végsõ soron belsõ közös-
ségi programosságnak adva teret,27 melyet bizonyos aspektusaiban szintén a lefoj-
tott transzilvanizmusörökségnek láttattak utólag.

11

2025/11



A 80-as évtized végletesen beszûkített szellemi erõterében, értelmiségi vitáiban
csak igen korlátozott formában kerülhetett terítékre a transzilvanizmuselkép-
zelések teljes spektruma. Egyrészt nyilvánvaló ideológiai okokból, másrészt mert
jószerével csak primer, publikált szépirodalmi anyagok voltak elérhetõk, har-
madrészt pedig az eredeti elképzelések zöme nem is ezekbõl, hanem levelezé-
sekbõl és egyéb kézirattári vagy levéltári dokumentumokból állt volna össze,
melyek jelentõs része feldolgozatlan volt. Ami hangsúlyozódott, az leginkább a
30-as évek transzilvanizmusának értékszerkezete, illetve ennek kritikája a rend-
szerváltás elõtt és után, mely révén a kisebbségi helyzet elfogadása, a jogfosz-
tottságba való beletörõdés és/vagy az ebbõl a helyzetbõl fakadó szenvedések fel-
magasztosítása a lefojtott, diktatúrabeli helyzetben a valós politikai cselekvés
helyett az ellenállás módozatainak csupán az irodalmi-mûvészi lehetõségeit ku-
tatta. Érezhetõvé vált ez már a második Forrás-nemzedék költõi mûködésében 
is, akik a közösségi, képviseleti líra hagyományait folytatták, részben megújítot-
ták, de igazán hatóvá (ha közvetetten is) a hetvenes évek magyar színpadain lett.
A kényszerû politikai-repressziós térben a színpadokon megidézett, történelmi
parabolákba vetített helyzetkép, amely egy-egy darab bemutatásakor rendezõ,
színészek és a közönség kollektív összekacsintásában félreérthetetlenül dekó-
dolódott s kelt életre, felért egy katarzissal vagy – ahogyan épp a kritikát meg-
fogalmazó Cs. Gyimesi Éva emlékeztetett – meggyalázott és betiltott nemzeti 
jelképeinket pótolta. Ott, akkor természetszerûleg mindez hatalmas erõt adott. 
A korabeli irodalmi életben viszont a „cinkos akusztikát” szorgalmazta, s áthal-
lásokkal teli recepciót eredményezett, a virágnyelvet foganatosította, s végsõ so-
ron a szenvedések eszkatologikus átlényegítésének engedett teret hallgatólagosan
is. A magyarországi kritika egy jelentõs része emiatt is hajlamossá lett a korabe-
li romániai magyar irodalmi termést meglehetõsen egysíkúként, csak mint a ki-
sebbségi létproblematikát tárgyaló vagy arról hírt adó mûveket értelmezni.

A kritika tehát elsõdlegesen az identitás és a helyzettudat okozta feszültség
esztétikai átlényegítésében a beletörõdés sugalmazásának, az említett belsõ iro-
dalmi programosságnak, és a külsõ, leszûkítõ olvasatoknak, a sematikus kritikai
recepciónak szólt. Ehhez társult általánosan az a kollektivitáskritika a rendszer-
váltás idején, mely az egyén szabadságfokait alárendeli az amúgy is kontroverz
mi-tudatnak: „a sajátosság közösségközpontú értelmezése mellett én az indivi-
duum sajátosságát egyenértékûnek tartom, s ha mûvészetrõl van szó, annál in-
kább. A tehetség személyes áldás, az alkotás magányos aktus, melyben az egyé-
ni szabadságigény nyilatkozik meg, s a mûvészet csodája, hogy a befogadó akkor
is kommunióba léphet a mû alanyával, ha társadalmi körülményeik nem
azonosak…”28

Mindez azt a kontextust is magyarázza részben, amiben az erdélyi szerzõk
„skatulya-léte” sokáig magyar–magyar viszonylatokban is megmutatkozott. Ta-
lán ezért is, a rendszerváltás környékén induló új nemzedékek látványosan el-
fordultak egy ideig a kérdéskörtõl és általában minden „közéleti” kérdéstõl, amit
korábban kényszerûen az irodalomnak kellett felvállalnia.29 Igaz, mint Markó
Béla s mások is szóvá tették, talán túlságosan is gyorsan feladták vagy felderítet-
lenül hagyták azt a közvetett vagy közvetlen transzilván játékteret (témákat,
kontextusokat, múltemlékezetet, identitásalakzatokat stb.), mely az ezredfordu-
ló után (erdélyiség és romániaiság-tapasztalatokkal) a jelenig tartóan újfent iz-
galmasnak, kiaknázandónak mutatkozik több irányból is, így a szépirodalom

12

2025/11



mellett a jelen irodalomtudományos diskurzusaiban vagy történészi, szociológi-
ai megközelítésekben.

Mielõtt erre röviden kitérnék, érdemes összegeznünk: az eszme a 20. század fo-
lyamán is már megannyi változáson és újraértelmezésen esett át, de egyes elemei
újra és újra aktivizálódni tudtak. Ha a politikában 1945 után érthetõen nem is, az
irodalmi-mûvészeti életben nem szûnt meg erõteljes hatása, igaz, ezek nem feltét-
len egyenes ági leszármazottai, inkább adaptációi egy olyan eszmekörnek, mely-
nek jól láthatóan megvannak a közösségi identifikációs eredõi, cselekvõ regio-
nalitásprogramból származó attitûdjei, olvasati hitmozzanatnak megfeleltethetõ
értelmezései, de progresszív, européer elemei ma is. Az 1990-es évek erdélyi ma-
gyar társadalmát jellemzõen már nem az irodalmi élet szûkebb köreiben maradó
transzilvanizmusviták jellemezték, hanem olyanok, mint a székelyföldi autonó-
mia vagy az önálló magyar állami egyetem körüli vita, melyek az erdélyiség-
képleteket közéleti aspektusokban gondolták újra, vagy kérdeztek rá ezek érvé-
nyességére. A regionalitáseszmék maguk is csak az ezredforduló után kezdtek 
újfent pozitív értékként feltûnni, szintén nem a szépirodalomban, hanem a társa-
dalmi, szociológiai kérdések mentén, fõként Románia EU-csatlakozása fényében,
s némileg a globalizációs folyamatok ellensúlyozásaképp.

A transzilvanizmus felbukkanó aspektusai rendre elõkerülnek, amikor nem
homogén országokról, identitásokról, nyelvrõl és vallásról beszélünk a térség
kapcsán, annak ellenére, hogy a román kormányok 1989 után „nemzetállam-
ként” határozták meg az ország alkotmányos formáját. A joggal elvárt heteroge-
neitás azonban magyar–magyar viszonylatokban is hangsúlyozandó, fenntartan-
dó, megõrzendõ kellene, hogy legyen, mely az identifikációs erõk adott, helyi
mivoltát az összmagyar szellemi-kulturális térben is természetes gazdagságként,
Budapesttel szemben is fenntartandó szellemi autonómiaformaként fogad(tat)ja
el. Ez a centrumoknak való „kitettségekben” (ideológiai, anyagi, intézményi stb.
függõségekben) nem egy vélt önállóságot, hanem a szellemi-kulturális integritás
megóvását jelenti, ami, meglehet, manapság is újra megvalósítandó célként, ré-
gi-új minõségként tételezendõ kellene, hogy legyen!

A transzilvanizmus széles keretrendszere az irodalmi mezõben az utóbbi 
évtizedekben egyrészt könnyûszerrel kapcsolódhatott egy újfent elõkereshetõ
Kelet-Közép-Európa-gondolathoz, másrészt a magyar irodalmi mezõn belül is
(annak osztottságában) segíthetett felismerni, szorgalmazni a többközpontúsá-
got, így közvetetten a veszteségnarratíva, a szétszakítottság helyébe is a belsõ
pluralitás tényét emelve. A kérdéskör számos aspektusa az irodalomtudományi
diskurzusok megújuló potenciáljai felõl is értelmezhetõ: térpoétikai elemzések,
transzkulturális szempontok, illetve általában a posztkommunista blokk szám-
talan feltáratlan aspektussal bíró közelmúltképe, azon belül komplex romániai-
ság- és/vagy erdélyiségtörténetek, átmenetnarratívák, egyéni vagy csoportos
traumaformák, családi mikrotörténetek és változatos emlékezetkonstrukciók.
Egyrészt a szépirodalom mediális kereteiben az utóbbi két évtizedben ez egy
hangsúlyosan autofiktív és újdokumentarista hullámot is eredményezett (szá-
mos, ilyen eljárást alkalmazó sikerpróza, „Erdély-regény” született), akkor is, ha
ezek az utóbbi száz esztendõ megidézett eseménysorait, változó hatalomformáit,
politikai kulisszáit természetes módon a fikcióképzés termékeny lehetõségének
tekintik elsõdlegesen. Másrészt a tér- és geopoétikai vizsgálatok után manapság
a kulturális és nyelvi diverzitásban gondolkodó diskurzusok is ide kapcsolhatók.
Wolfgang Welsch transzkulturalitás-koncepciója, mely a kultúrákat nem gömb-

13

2025/11



szerû vagy szigetszerû, nem izolált, hanem „áteresztõ” képzõdményeknek gon-
dolja el, s a nyelvi, alkotói hibriditásra helyezi a hangsúlyt, arra mutatott rá,
hogy egy performatív kultúrafelfogásban inkább kulturális hálókról, átmenetek-
rõl, összefonódásokról érdemes szólni.30 Mindez jól leképezhetõ, érzékeltethetõ
az országtranszilvanizmus valamilyen formájában (régiók, alrégiók szintjén),
melyek egyáltalán nemcsak a magyar irodalmi hagyományban, hanem a kortárs
román és német nyelvû alkotásokban is jelentkeznek. 

Itt, ezen a ponton lehet visszatérni a saját másság (tehát a történelmileg
absztrahált erdélyiség jegyek) mellett a szerzett másság utóbbi száz évének ro-
mániaiság-tapasztalataihoz is (annak minden pozitív-negatív tényezõjével),
ezek kollektív identitást alakító tényezõihez, melynek primer szépirodalmi vagy
teoretikus jelentõségét már Láng Gusztáv is hangsúlyozta. Mielõtt valaki félreér-
tené, a transzilvanizmusjegyek nemcsak komplementer jegyekre és szinergiák-
ra, hanem a régió történelmi vagy fiktív múltábrázolásaiban a kulturális emléke-
zetek nagyon is eltérõ hangsúlyaira is figyelmeztetnek, azon okokra is akár, ami-
ért párhuzamos múltértelmezések létezhetnek egymás mellett. Az Arad megyei
Világos számunkra egyértelmû nemzeti tragédia helyszíne, míg a másik két er-
délyi nemzetnek ez természetszerûleg vagy egészen mást mond, vagy semmit
nem jelent. 

Összekötõ kapcsok vagy éppen létezõ diverzitások helyi, szûkebb szinteken és
tágabb, regionális vagy „birodalomközi” aspektusokból is megmutatkozhatnak.
Anca Parvulescu és Manuela Boatcã a Creolizing the Modern címû könyvükben31

Erdély birodalomközi örökségének és társadalmi struktúráinak összetettségére fi-
gyelmeztetnek, miközben „kreolizálják” az államközpontú, módszertanilag nacio-
nalista nemzeti identitás- és birodalomfelfogást. A 20. századi Erdély társadalom-
történetét elõtérbe helyezve, különös tekintettel 1920-ra, a politikai átrendezõdés
évére, szinkron és diakrón módon elemzik, ahogyan a birodalom, a faj, a munka-
erõ és a földtulajdon keresztezik egymást. A könyv (Rebreanu 1920-ban megjelent
Ion címû regényének elemzésével) a többszörös, makrotársadalmi változásokat 
és a helyi jellegzetességeket a birodalomköziség koncepcióján alapuló dinamikus
és relációs megközelítésben vonja össze, miközben Karl Polanyi munkáira, illetve
Immanuel Wallerstein világrendszer-elemzésére is támaszkodik. E ponton anya-
nyelv és egy másik nyelv kölcsönhatása, egymást átfedõ transznacionális,
transzregionális és transzlokális kulturális kapcsolatok mentén juthatunk vissza 
a transzilvanizmus valamelyik aspektusához.

Talán mondanom sem kell ezek után, úgy vélem, az eszmekör életerejét és
potenciálját épp a fogalom sokrétûsége, a transzilvanizmus-arcélek vagy a törté-
nelmi transzilvanizmusok létének eredendõen többes száma magyarázza. Ha az
eszmekör vázlatosan említett metamorfózisait vesszük figyelembe, a transzilva-
nizmus alapvonásaként képlékenységére kell figyelmeztetnünk, pontosabban
ennek okait, formáit, lehetõségeit érdemes korról korra számba vennünk. Mint
minden komoly eszmekörnek, a transzilvanizmusnak is hálózatszerû lenyoma-
ta van. Egyes elemei megvalósultak, sikeresnek bizonyultak és betöltötték hiva-
tásukat, ezért akár el is veszítették az egykor bennük rejlõ feszültség egy részét,
más elemei ideiglenesen vagy politikai tiltások hatására kikerülhettek a megha-
tározó diszkurzusok közül. Más téren új összetevõk nyomultak be ezek helyére,
módosítva és életben tartva az egyes elképzeléseket, új lendületet adva a célok-
nak, fuzionálva a régebbiekkel, így állandó mozgásban tartva azt, nem stabil és
múlékony szellemtörténeti képletet biztosítva. 14

2025/11



A transzilvanizmus 20. századi története azt mutatja, hogy különbözõ korok-
ban különbözõ területeket fogott át, azon belül is eltérõ célközönségnek fogal-
mazott meg különbözõ minõségeket és eszményeket. Mégis, ha távlatosan tekin-
tünk rá, s túllépünk a nem mindig pozitív reflexeken, éppen értékes történetisé-
ge és gazdag, aktualizálható szellemi potenciálja nyújthat érlelõ vizsgálódási
pontokat a jelen számára is.

JEGYZETEK
1. Kõszeghy Péter (szerk.): Magyar Mûvelõdéstörténeti Lexikon. Balassi, Bp., 2011. XII. 133.
2. Kuncz Aladár: Az erdélyi gondolat Erdély magyar irodalmában. Nyugat 1928/11. 50.
3. Lásd Kós Károly: Erdély. Kultúrtörténeti vázlat. Erdélyi Szépmíves Céh, Kvár, 1929.
4. Valamelyest ehhez kapcsolódik egy 1989 utáni szakasz is, amit a jelen kortársi perspektívája
sem tekinthet sem egynemûnek, sem lezártnak.  
5. Boka László (szerk.): Transzilvanizmus. Eszmék, korok, változatok. MMA Kiadó, Bp., 2023.
6. „A tájtranszilvánizmus csak az erdélyi magyarságot tartja szem elõtt, és azt mondja, hogy az
erdélyi magyar különbözik a magyarországitól, de mégis egy vele. Ezzel szemben az
országtranszilvánizmus »erdélyi szellem«-en egyáltalán nem a magyar szellem variációját érti,
mert az erdélyi szellem gyökerei még a magyar államalapítás elõttre nyúlnak […], szóval az nem
magyar termék. Nem is csupán az erdélyi magyarság életében jelentkezik alakító erõként.” Vö.
Szabédi László levele Szemlér Ferenchez. Közli Pomogáts Béla, Új Erdélyi Múzeum 1990/1–2.
56–70.
7. K. Lengyel Zsolt: A korai transzszilvanizmus Románia-képérõl. In: Uõ: A kompromisszum ke-
resése. Pro-Print, Csíkszereda, 2007. 217–264. [Kiemelés tõlem – BL.]
8. Bárdi Nándor: Nép, nemzet, szuverenitás. Fundamentum 2006/2. 81–89.
9. „Az ostromállapot, numerus valachicus, nemzeti munkavédelem, belsõ kölcsön, irányított
gazdálkodás, a szélsõséges jobboldaliság, antirevízió jelszavai után Goga Octavian félelmetes
rögtönzése következik, amely nemcsak az erdélyi magyarság számára jelent újabb süllyedést, de
magát az országot megfosztja az alkotmányosság minden jelzõjétõl. Ez az a korszak, amelyben
Micescu külügyminiszter új kisebbségi elmélete véget vet intézményesen a genfi panaszoknak,
állampolgárságot fosztó rendelkezést helyez kilátásba mindazokkal szemben, akik a külföld elõtt
a kisebbségi helyzet tarthatatlanságára hívják fel a közfigyelmet. A leromlás gyors és minden
nap dermedt csodálkozással tesszük fel egymáshoz a kérdést: lehet-e ezt az életet még továbbra
is így folytatni? […] Néhány esztendõ alatt többet éltünk át, mint az utolsó tizenöt esztendõ fo-
lyamán. Ez a pár esztendõ olyan volt, mint a töményített oldat: felhígítva egy szenvedõ többsé-
gi nép számára is elég lett volna egy egész nemzedékre.” Vö. Ligeti Ernõ: Súly alatt a pálma. Egy
nemzedék szellemi élete. 22 esztendõ kisebbségi sorban. Fraternitas, Kvár, é. n. [1941]
10. Szenczei László: A transzilvanizmus és az erdélyi fiatal irodalmi nemzedék problémájához.
Korunk 1938/1. 65–70. Szenczei helikonistának és transzilvanistának számított, e cikkét azon-
ban már a Jelszó és mítosz-vita utóhatásaként a Korunkban közölte.
11. Az intézményi kérdés – mint azt többek között Szász László is kifejtette tanulmányaiban –
épp a román cenzurális viszonyok miatt alakulhatott ennyire „képlékennyé”, hiszen egy szerve-
zetet, irodalmi társaságot a román hatóságoknak bármikor be lehetett volna tiltani. (Ahogyan
számos más társaságot, egyesületet be is tiltottak, vagy korlátozták mûködésüket.) A szabad író-
csoportosulásnak, „írók szindikátusá”-nak, „plein-air írói parlament”-nek nem voltak hagyomá-
nyos értelemben vett intézményes keretei.
12. Kuncz Aladár: Tíz év. Erdélyi Helikon 1928/1. 5.
13. Kuncz Aladár: Irodalmak kálváriája. Irodalom és politika. Ellenzék 1923. szeptember 16. 9.
14. Általa majd a Helikon is fõként a Nyugat esztétikáját honosította meg, a lap eszményei a po-
litika zajától távoltartott, az esztétikum erejére támaszkodó irodalom és az európai mûvészi, kri-
tikai színvonal voltak, ugyanakkor a lap a nemzeti liberalizmus szabadságeszméjét az alkotói
mûhelyekben is hangsúlyozta.
15. Dávid Gyula: Bánffy Miklós irodalomról, mûvészetrõl. In: Papp Endre (szerk.): Bánffy Miklós-
emlékkonferencia. MMA Kiadó, Bp., 2014. 66.
16. Jászi progresszív értelmiségi, de politikában nem feltétlen alkalmazható elveirõl ld.
Gyurgyák János: Ezzé lett magyar hazátok. A magyar nemzeteszme és nacionalizmus története.
Osiris, Bp., 2007. 160.
17. Babits Mihály: Transsylvanizmus. Tabéry Géza – Emlékkönyv. Nyugat 1931/21. 481.

15

2025/11



18. A határaiban jócskán felduzzasztott terület a maga 103 ezer négyzetkilométerével a valós Er-
délyen kívül a Partiumot és a Kelet-Bánságot, valamint Máramarost és Dél-Bukovina egy részét
is magába foglalta.
19. Az új erdélyi literatúra egyik erényeként, hozadékaként maga Schöpflin Aladár is a székely
falu világának felfedezésére hívta fel a figyelmet, fõként Nyirõ s Tamási prózája révén. Schöpflin
Aladár: Erdélyi irodalom. Nyugat 1934/2. 109–110.
20. Vallasek Júlia: Az ESZC írógépei. Újvárad 2024/2. 49–51.
21. Dávid Gyula: Kisebbségi intézményrendszerünk a változó idõben. In: Uõ: Erdélyi irodalom –
világirodalom. Pallas-Akadémia, Csíkszereda, 2000. 45.
22. Balogh Piroska: Transylvanism: Revision or Regionalism? In: Romsics Ignác – Király K. Béla
(szerk.): Geopolitics in the Danube region: Hungarian reconciliation efforts, 1848-1998. CEU
Press, Bp., 1999. 243–262.
23. Reményik Sándor levele Makkai Sándorhoz. Kolozsvár, 1937. febr. 26. In: Cseke Péter – Mol-
nár Gusztáv (szerk.): Nem lehet. A kisebbségi sors vitája. Héttorony, Bp., 1989.
24. Uo. 150.
25. Cs. Gyimesi Éva: Honvágy a hazában. Pesti Szalon, Bp., 1993., illetve Balázs Imre József: 
A transzilvanizmus és a dugó. Látó 2004/3. 63–70.
26. A „nép-, haza-, szülõföldszeretet szocialista elvárásait kihasználva” fel lehetett mutatni va-
lamelyest „a szülõföld-, a táj-, anyanyelvkultusz és mitológia révén a kisebbségi közösség szá-
mára identifikációs erõt jelentõ valóságos értékeket”. Elek Tibor: Önmetaforák. Tiszatáj 1996/1.
15–26.
27. Láng Gusztáv írja, hogy a rendszerváltás elõtti évtizedekben a hivatalosan elvárt ábrázolás-
mód és marxista cenzúra mellett a kisebbségi közösségnek is megvoltak a maga belsõ elvárásai,
s ezek sokszor ugyanolyan fojtogatóak tudtak lenni, mint a hatalomé. Láng Gusztáv: Az abszolú-
tum joga és értelme. Kortárs 1991/11. 119–123.
28. Cs. Gyimesi Éva: Az elszigeteltség fokozatai. ItK 1994/5–6. 722–724.
29. Az okok nyilvánvalóan összetettek, köztük van a diktatúra éveire jellemzõ szenvedésretori-
kák kiüresített tartalmainak a levedlése, másrészt az összmagyar szellemi-kulturális egység meg-
vallása, a magyar irodalom újraszervesülésének folyamatában az erdélyi jelzõ skatulya-voltának
felszámolása, a generációs lázadás és a korabeli könyvterjesztés helyzete is.
30. Wolfgang Welsch: Transkulturalität: Realität – Geschichte – Aufgabe. NAP, Wien, 2017.
31. Anca Parvulescu – Manuela Boatcã: Creolizing the Modern: Transylvania Across Empires.
Cornell University Press, Ithaca NY, 2022.

2025/11



B. I. J.: Azzal kezdeném, hogy próbáljuk egy
kicsit idõben-térben behatárolni, hogy mikor, mi-
lyen kontextusban beszélünk a transzilvaniz-
musról. Nemrég, 2023-ban jelent egy fontos ké-
zikönyv a témáról, Boka László szerkesztésében.*

Annak idején te is ígértél ebbe tanulmányt, ami
végül nem készült el. Szeretném, ha a mostani
beszélgetés kitérne olyasmikre, amiket megírtál
volna ebben a könyvfejezetben. Továbbá hozzá-
tennék még egy dolgot a kontextushoz: érzékelni
vélek a transzilvanizmus kutatásával kapcsolat-
ban valami olyasmit, hogy mintha az irodalmárok
és a történészek párhuzamos pályákon futottak
volna sokáig ennek a kérdéskörnek a kutatásá-
ban. Ezt K. Lengyel Zsolt többször nagyon hang-
súlyosan szóvá is tette az õ történészi nézõpon-
tú könyveiben, de mégis mintha közelednének
aztán ezek a pászmák, és újabban õ maga is
egyre többet és egyre több egyetértéssel beszél
irodalmárok megközelítéseirõl a témában, az em-
lített új kézikönyvben is szerepel. A te 2013-as
Otthon és haza címû könyvedben is van külön
transzilvanizmusrész, ahol az Eszmei útkeresés
fejezetcím alatt foglalkozol a témával, és irodal-
márok szempontjaira is utalsz a történelmi té-
nyeken túlmenõen. Összegezzük tehát azt min-
denekelõtt – és e lapszám társszerkesztõjének,
Boka Lászlónak a szempontjait is próbálom be-
építeni a kérdéseimbe –, hogy számodra hol tart

2025/11

...el kell különíteni a két
párhuzamos nemzetépí-
tés közé szorult, azok
nemzetiesítõ törekvései-
vel szemben álló, a fej-
lett nemzettudattal bíró,
elszakított erdélyi ma-
gyar elit vágyvezérelt
regionális azonosságépí-
tõ kísérletét, a
transzilvanizmust politi-
kai képviseletük változó
stratégiájától, az erdélyi
magyar politikától.

BÁRDI NÁNDOR

A POLITIKAI ERDÉLYISÉG
Válaszok Balázs Imre József kérdéseire

*Boka László (szerk.): Transzilvanizmus. Eszmék, korok, vál-
tozatok. MMA Kiadó, Bp., 2023.



ez a történet, melyek most a transzilvanizmus kutatásnak a legfontosabb szem-
pontjai és irányai.

B. N.: A kisebbségtörténeti kutatások 1989 elõtt alapvetõen irodalomközpon-
túak voltak. A hatvanas évektõl elindult kontinuitás- és hagyománykeresésben
ezen belül pedig egyre dominánsabb lett az eszmetörténet. Pomogáts Béla köny-
vének megjelenése 1983-ban az Erdélyi Helikon ideológiájáról ebbe illeszkedett,
majd K. Lengyel politika-eszmetörténeti könyve néhány évvel késõbb már a
regionalizmus keretei között tárgyalja az „erdélyiséget”. Ugyanekkor a nyolcva-
nas években a még élõ szemtanúk felfedezésével, az interjúzással egyre fonto-
sabbá vált az erdélyi szellemi életben a programideologizálás helyett a társadal-
mi valósággal való szembenézés. Ide tartozott Molnár Gusztáv és Rostás Zoltán
életút-interjúzása, Aradi József antropologizáló mentori szerepe, Cs. Gyimesi
Éva és a Limes Kör transzilvanizmuskritikája, valamint a Nem lehet… vita foly-
tatása. Õk már nem tudták elképzelni a nemzetiségi kérdés kezelését a pártálla-
mi keretek között, és az elõzõ nemzedékhez képest sokkal inkább összmagyar
keretek között gondolkodtak. Megkérdõjelezõdött a transzilvanizmus folyomá-
nyaként kezelt, Gáll Ernõ megfogalmazta „sajátosság méltósága” ideológia is. De
ugyanekkor született meg Szilágyi N. Sándornak a maradás ideológiáját összeg-
zõ szövege is, Levél egy kivándorolni készülõ értelmiségihez.

Az 1990 utáni kisebbségtörténeti kutatások viszont a társadalmi igények és
alapkutatás jellegük miatt is döntõen intézmény-, érdekképviselet- és esemény-
történettel kezdtek el foglalkozni, a politika társadalomtörténete lett a meghatá-
rozó közelítés. Ebbõl a pozícióból nézve már el kell különíteni a két párhuzamos
nemzetépítés közé szorult, azok nemzetiesítõ törekvéseivel szemben álló, a fej-
lett nemzettudattal bíró, elszakított erdélyi magyar elit vágyvezérelt regionális
azonosságépítõ kísérletét, a transzilvanizmust politikai képviseletük változó
stratégiájától, az erdélyi magyar politikától. S harmadikként ott az erdélyi szel-
lem, tehát az adott magyar, illetve román nemzetépítéseken belüli sajátosságok.
Visszatekintve, minden korabeli illúzióval szemben, az erdélyi román elit épp
úgy, mint az erdélyi magyar kisebbségi elit, nemzetépítõ elitek. A különbség
„csak” annyi, hogy az utóbbiaknál ez egy párhuzamos, kisebbségi társadalom
felépítését jelentette. Ha tehát kilépünk az ideológiatörténetbõl, és történetiségé-
ben nézzük a kérdést, akkor 1918 elõtt a magyar erdélyiség, amelyet a közélet-
ben mint regionális nyomásgyakorló csoport az Erdélyi Magyar Szövetség kép-
viselt, a magyar szupremáciáról szólt, és ehhez képest a transzilvanológiai kuta-
tások Kós Károly Erdély- és Kalotaszeg-képének általánosítása nagyon messze
van a korabeli mainstreamtõl. Az Erdélyi Magyar Szövetségnek az 1917–18-as
programja a kultúrzónákról szólt, a román földvásárlás korlátozásáról, a görög-
katolikus és az ortodox egyház korlátozásáról: csupa olyan technikáról tehát,
amit aztán az 1920-as években majd a román kormányzat meg is valósít. Persze
akkor, 1918 tavaszán még nagyon más volt a történelmi perspektíva a magyar-
ság szempontjából.

B. I. J.: Igen, ez fontos talán, hogy az 1918 elõtti és utáni idõszakokat kapcsol-
juk össze valamiképpen az erdélyiség szempontjából. Valamikor megjelenik a
föderalisztikus modell gondolata az erdélyi politikában, és egy ettõl némileg elté-
rõ konstrukcióként megjelenik az önrendelkezés gondolata, autonómiaigényként
megfogalmazva. Ezek 1918 elõtt egyáltalán nincsenek? Így értsem, amit mondtál
a magyar szupremácia gondolatáról?

18

2025/11



B. N.: A közírás 1916-ig a hagyományos kettõs román képbõl indul ki: a jó-
indulatú, hûséges román paraszt és az izgató román értelmiségiek képébõl,
amely a Romániához kötõdõ nemzetiségi mozgalomból vezethetõ le. A két világ-
háború közti általam ismert kb. hatvan megoldási terv (határváltoztatás, önálló
államiság, autonómia, kisebbségi törvény) döntõ része a húszas évek végétõl
született meg. 1918 elõtt a markáns figurák Apáthy István, Bethlen István, Réz
Mihály – õk nem újságírók, hanem egyetemi emberek és politikusok voltak. Õk
nem azt képviselik, amirõl kérdeztél, hanem sokkal inkább azt, hogy a román
elõretöréssel szemben meg kell erõsíteni a magyar pozíciókat, tehát azt a liberá-
lis magyar nemzetépítés-koncepciót hirdették, miszerint döntõen a saját etnikai
csoport megerõsítésére és modernizációjára kell törekedni. Az Apponyi-féle is-
kolatörvények és egy sor modernizációs kényszer, amellyel például az egyházi
oktatás nem tud mit kezdeni, már hatnak. Épülnek le az egyházi iskolák, az ál-
lamiak száma megnõ. Ez a magyar nyelvtanítás intézményesítése, egy lehetsé-
ges magyarosítási csatorna. Ne felejtsük el a korabeli perspektívát, hogy a kora-
beli elit átéli az 1880 és 1910 között magyarországi nagy asszimilációs boomot.
Igaz, hogy ez a sváboknál, szlovákoknál és a zsidóságnál a legerõsebb. A román-
ságnál a nagyvárosokban is megindul egy ilyen folyamat, ugyanakkor Erdélyben
a szép- és szakirodalomban is ott van a térvesztés és a falusi magyar asszimilá-
ció problémája a Mezõségre és a kivándorlásra koncentrálva. 

Visszatérve az eredeti kérdésre: elõbb K. Lengyel Zsolt, aztán Falusi Norbert
már elvégezte az 1918 elõtti és utáni magyar elit erdélyi kérdésben vallott néze-
teinek összehasonlítását, és a transzilvanizmus konstrukciója igazából már csak
kisebbségben mûködött, onnan persze visszafelé olvasva a történelmet, lehet
elõzményeket találni. De azok, például Gyárfás Elemér felvetései inkább arra a
problémára világítanak rá, hogy a magyar nemzetépítés mennyire nem tudott
mit kezdeni a többközpontúsággal, a regionalizmussal. A két világháború közöt-
ti erdélyi magyar politikát alapvetõen meghatározta, hogy egyrészt az országos
politika célja a regáti modell alapján történõ országegységesítés volt. Másrészt
miközben a románok megszerezték Erdélyben a politikai-közigazgatási pozíció-
kat, addig a társadalmi, társasági, kulturális és gazdasági életben továbbra is 
a magyarok, a németek és a zsidók a dominánsak. Az erdélyi politika (politikai
érdekképviselet) másik ágát, az erdélyi román politikát eleve megrázta, hogy el-
képzeléseikkel szemben nem õk lettek a Nagy-Románia létrehozásában a meg-
határozók, a modernizátorok, hanem alárendelõdtek a bukaresti liberális elit
centralizációjának. Az országos pártpolitikai súly érdekében kénytelenek voltak
a besszarábiai, moldvai Parasztpárttal egyesülni, amellyel egy másik politikai
kultúrát is integrálni kellett. De a legnagyobb problémát az jelentette, hogy az 
erdélyi társadalmi-gazdasági-önkormányzati pozíciók megszerzése érdekében
az erdélyi román politikai elit kénytelen igénybe venni a bukaresti „segítséget”,
a földreformmal, az erdélyi önkormányzati hagyomány felszámolásával. Ezzel sa-
ját régebbi közegét, a megyei és városi önkormányzatiság mûködését számolták
fel. (Ha demokratikus önkormányzati választásokat tartanak, akkor a társadalmi-
rétegzõdési sajátosságok miatt messzemenõen nem a román pozíciók érvényesül-
tek volna.) Szóval a politikai transzilvanizmushoz nemigen volt partner.

Az erdélyi magyar politika alapkérdése ekkor (is az), hogy mit is kezd az egy-
ségesítéssel. A magyar állami háttér megszûnése után a magyar érdekvédelem és
önszervezõdés, amely ekkor elválaszthatatlan egymástól, több szinten indult el.
Egyrészt voltak renegátok, akik már 1920-ban román pártok listáin jutottak be a

19

2025/11



román parlamentbe, de nem volt komolyabb választói bázisuk. A harmincas
években az Országos Magyar Párttal helyi konfliktusba kerülõ politikusok
(Bánffyhunyadról, Gyergyószentmiklósról, Székelyudvarhelyrõl) mind a négyen
a Nemzeti Parasztpárthoz igazoltak. Egy másik szint a régi magyar közigazgatás-
ból Erdélyben maradt tisztviselõk köre. Ezek közül a legmagasabb pozíciót Jósi-
ka Sámuel (a felsõház elnöke) töltötte be, majd Ugron István (a Monarchia nagy-
követe) következett. Mindketten az OMP elnökei voltak. 1926-os hazatérése
után pedig Bánffy Miklós volt külügyminiszter lett a legrangosabb erdélyi, õ
azonban közéleti szerepet nem vállalhatott. Ez a volt politikus, tisztviselõ réteg
határozta meg az OMP politikáját. Az erdélyi magyar önszervezõdésnek két nagy
hálózata volt ebben  korszakban. Az egyházak és a sajtó. Az egyház folyamato-
san a meglévõk megõrzésére törekszik, hisz õk vállalták fel az oktatás ügyét, egy-
házi iskolákat mûködtetnek, egyháztársadalmi feladatokat vállalnak, miközben
a földreformmal lényegében megszûnt az ezek finanszírozását szolgáló földalap-
juk. Nekik tehát a stabilitás és a pozícióõrzés és az ehhez szükséges politikai ak-
cióegység az igazán fontos. Ezt szolgálta az 1918–1948 között létrehozott Feleke-
zetközi Tanács, amely az iskolaügyben szabályozta a magyar egyházi iskolák
mûködését, létrehozását, a (jórészt magyarországi) segélyezéseket, a közös ható-
sági érdekvédelmet stb. Az önszervezõdés másik intézményi bázisa a sajtó volt,
amely az elszakított magyarságot, mint egy képzelt közösséget, kvázi külön tár-
sadalomként jelenítette meg. Itt az a napi vezércikkíró réteg különösen fontos,
akik jórészt a függetlenségi párti politikai hagyományokban szocializálódtak, a
Károlyi-kormány alatt kerültek pozícióba, és az impériumváltás után a sajtó
nyújtott megélhetést számukra. Ennek az elitnek volt egy óriási elõnye a ma-
gyarországi viszonyokhoz képest: tovább képviselhették a liberális, illetve polgári
radikális nézeteiket, az elsõ világháború elõtti progresszív szellemi hagyomá-
nyokat. Hiszen nem kellett – a magyarországiakkal ellentétben – az 1918–1919-es
forradalmak miatt „bûnhõdni”, sõt ebben az idõszakban szereztek maguknak 
a magyarság körében elismerést (Krenner Miklós, Ligeti Ernõ, Paál Árpád, Szele
Béla, Szentimrei Jenõ, Zágoni István / Keleti Újság, Ellenzék, Napkelet, Erdélyi
Szemle stb.). Ez a sajtó erdélyi kitekintésû és terjesztésû volt, attól függetlenül,
hogy jórészt Kolozsváron jelent meg. Mindez nagyon fontos lett a politikai szer-
vezõdés szempontjából: egyrészt közéleti fórumot biztosítottak, a napi vezércik-
kek közösségi állásfoglalásként jelentek meg, és nemcsak Bukarestet, hanem 
a Horthy-rendszert is bírálhatták. S ezt meg is tették elsõsorban a zsidókérdés-
ben, hisz Erdélybõl nézve elképzelhetetlen volt e csoport leválasztása a magyar
közösségrõl.

B. I. J: Hogyan lett ebbõl önálló erdélyi magyar politizálás?
B. N.: 1921–1922-re kiderült, hogy a szászokéhoz hasonló autonóm szervezet

mûködését a kormányzat nem engedélyezte, miközben a Magyar Szövetség már
elkezdte a megyei szervezetek és az érdekvédelmet, illetve segélyezést ellátó
népirodák létrehozását. De azt román oldalról is érzékelték, hogy már csak a
nemzetközi megítélés miatt sem lehet megkerülni egy magyar párt engedélyezé-
sét. Az, hogy a párt milyen stratégiát kövessen, 1924-ben dõlt el. 1922-tõl a két
aktív parlamenti képviselõ, Sándor József és Bernády György eltérõen ítélte meg
a román pártokhoz való viszonyt. Míg az elõbbi a Nemzeti Parasztpárttal való
együttmûködést szorgalmazta, addig az utóbbi a hagyományos szász stratégiát:
a mindenkori kormánypárttal való szövetséget javasolta. Az 1924-es OMP-elnök-
válság során új elnöknek mind Bukarestben, mind Budapesten Marosvásárhely20

2025/11



modernizálóját, Bernády Györgyöt látták volna szívesen. Ehhez képest az erdé-
lyi egyházak és a katolikus politikusok ellenálltak ennek, arra hivatkozva, hogy
a jelölt személye megosztaná az OMP-t, a gyakori kormányváltások és a román
politikusok közti magyarellenes egymásra licitálás szétverné a pártot. Végül is
sikerült errõl meggyõzni Bethlen István miniszterelnököt, és 1926-ig továbbra 
is Ugron István vezette a pártot. Majd Bethlen Györgyöt választották meg párt-
elnökként. Ugyanekkor még a Liberális Pártnak azon akcióját is sikerült leszerel-
ni, amely megkérdõjelezte a pátvezetés legitimitását (önjelölt, földbirtokos veze-
tõk). Bethlen István egyébként nem nagyon akarta unokaöccse szerepvállalását,
de ez egy erdélyi döntés volt, az erdélyi párton belüli erõcsoportok alakították
így. Maga az erdélyi politizálás bizonyos értelemben ebben az egységakarásban
születik meg 1924-tõl, és ez a mai napig végigvezethetõ. Egy másik fontos kér-
dés, hogy az autonómiaköveteléseket miért nem tematizálják 1931-ig, miközben
a Kisebbségi Szerzõdés szász és székely közületi autonómiát írt elõ. A sajtóban,
amikor ez az OMP-n belüli protesztcsoportoktól, székelyföldi közíróktól valami-
lyen belsõ fórumra eljutott, ott általában megrekedt, mert a nem székelyföldi po-
litikusok az erdélyi magyarok területi megosztásától tartottak, az egyházak pe-
dig az elképzelt önkormányzati iskolákkal szemben attól tartottak, hogy ha ilyet
engedélyez is a romániai kormányzat, az jogilag bizonytalan lesz, garanciák nél-
kül, és ezzel meg lehetne bontani a magyar egyházak oktatási intézményrend-
szerét. Így ezekkel már csak akkor álltak a nyilvánosság elé, amikor semmi esély
nem volt arra, hogy hivatalosan tárgyaljanak róla.

Az egység és stabilitás stratégia mögött egy kettõs jövõkép volt. Ha valamikor
a nemzetközi helyzet úgy hozza, és újratárgyalják a határokat, akkor fontos,
hogy a magyarság a megõrzött pozícióira hivatkozhasson. Ha erre nem kerül sor,
akkor pedig a szász kisebbség mintájára egy külön, párhuzamos társadalmat kell
megszervezni.

B. I. J.: Mit lehet mondani a progresszív, transzilvanista írócsoport és az OMP
viszonyáról?

Ez az, amit a Boka László szerkesztette kötetbe meg kellett volna írnom, mert
2018-ban Kolozsváron elõadást is tartottam errõl. Még 1921–1922-ben a Kiáltó
szó nyomán a Magyar Szövetség, majd a Magyar Néppárt révén Kós Károly,
Kecskeméthy István próbálkozott egy kalotaszegi és hóstáti gazdákból álló kis-
gazda párttal, amit az aktivista/passzivista kánonba helyeztek el. De szerintem
sokkal fontosabb, hogy itt Kósék ráéreztek a korabeli kisgazda öntudatra ébre-
désre, hiszen nem véletlen, hogy Magyarországon is választásokat nyertek ekkor
a kisgazdák, és ezt a pártot foglalta el Bethlen István. Csakhogy Kósék nem tud-
tak országos hálózatot kiépíteni, és így 1922-tõl, az OMP megalakulása után csak
mint területi tagozat maradtak meg a törekvéseik. A polgári radikális szellemi-
ségû Keleti Újság, amelynek a munkatársai részvételével alakult meg 1924 tava-
szán az Erdélyi Szépmíves Céh, még abban az évben irányt váltott, az OMP felé,
miután a tulajdonosnak parlamenti helyet ígértek, majd a párt 1927-ben meg is
vásárolta az újságot. Paál Árpádék új lapja, az Újság nem tudta fenntartani ma-
gát, és 1926-tól szintén a párt lapja lett, majd megszûnt. 

A legfontosabb ellenzéki, úgymond transzilván reformkísérlet az Országos
Magyar Párttal szemben 1926-ban volt, amikor egymás után két választást is tar-
tottak. Az önkormányzati választáson még a Liberális Párttal, majd a parlamen-
ti választásra már az új kormánypárttal, az Averescu-féle néppárttal kötöttek vá-
lasztási paktumot. A két választás között az OMP elnöke lemondott, Bethlen

21

2025/11



György lett az új elnök. A magyar közélet számára ezek a paktumok a választá-
si sikerek ellenére (mindkét román párt a Nemzeti Paraszpárt erdélyi szavazata-
inak csökkentése érdekében szövetkezett az OMP-vel) elvtelen, zavaros vezetés
képét teremtették meg. Az értékkövetkezetes, kritikai értelmiségi elitnek meg-
döbbentõ volt ez a politikai ide-oda taktikázás. 1926 augusztusában Krenner
Miklós indított mozgalmat Reform Csoport néven, ötven értelmiségi írta alá azt
a nyilatkozatot, amelyben a párt demokratizálását és egy értékelvû politizálást
követelnek. Ezt részletesebben is megfogalmazzák szeptemberben, amelynek a
lényege egy szomszédsági szervezet alapján létrejövõ, alulról szervezõdõ párt
létrehozása. Ezenkívül gazdasági és kulturális szervezeteknek a bekapcsolása a
pártba, a politikai vonal meghatározásába. További követelések az általános
tisztújítás, a megfelelõ társadalmi rétegeknek az arányos képviselete, no, meg,
hogy csak olyan ember legyen parlamenti képviselõ, aki tud románul – ma ez
furcsának tûnik, de jó tudni, hogy az OMP-nek két évtized alatt 35-40 képviselõje
volt kb. 600 parlamenti felszólalással, amelybõl 300-at Willer József és Gyárfás
Elemér mondott el. Összesen 8-10-en tudtak flottul románul. Különbözõ érte-
kezleteket tartottak, és a párt végül hatásos technikával kezelte ezt: a gyergyói
nagygyûlésen nem történik pártszakadás, hanem Krenneréket beveszik a pártve-
zetésbe, és ott az ilyenkor szokásos bizottságosdin keresztül végül is kifullaszt-
ják ezt a folyamatot, és megakadályozzák a pártszakadást.

Ellenben 1927-ben, amikor egy újabb választást írnak ki, és létrejön egy ki-
sebbségi blokk a németekkel, akkor Kós Károly és környezete a Parasztpárttal
szeretett volna együtt indulni. Sándor József és Kós Károly képviseli elsõsorban
ezt. De hát az OMP egyszerûen nem indulhat a Parasztpárttal, mert a Parasztpárt
az összes kampányban újabb földosztást hirdet. Azt pedig mindenki tudja 1921
után, hogy kitõl vennék el a földeket. Velük tehát nem indul együtt az OMP, így
jön létre egy kisebbségi blokk a németekkel. Kós Károlyék akkor ismét kiválnak,
és újra létrehozzák a Néppártot. Ennek egy eredménye lesz: kiírnak egy autonó-
miapályázatot, és Deutsek-Pásztai Géza erre a felhívásra írja meg a személyi el-
vû autonómia koncepcióját, ami egy rendkívül fontos anyag. Lényeges viszont,
hogy nem jött létre jelentõsebb pártszakadás ekkor sem.

Az OMP-n belüli ellenzéki mozgások közös jellemzõje a szigetszerûség, az,
hogy nem tudnak Erdély szintû hálózatot létrehozni, és a párt centrista vezetõ
személyiségei egy-egy terület illetve a szakosztályok „gazdái” is. Bethlen György
elnökként nem vezér, hanem inkább domináns személyiség, akivel szemben
csak Bánffy Miklósnak van nagyobb magyarországi bekötöttsége.

B. I. J.: Ahogy hallgatlak, az jár a fejemben, hogy tulajdonképpen ez politikai
alkuk és hasonlók története, de picit próbáljuk meg azt megragadni akkor, hogy
miért és hogyan válhatott ennek egy része transzilvanizmus néven branddé. Ami-
ket kiemeltél, az szinte bárhol megtörténhetett volna, vagy az a folytonosság, amit
a polgári radikalizmusról mondtál, lényegében a korábbi magyarországi politiká-
nak a folytonosságára vonatkozik. Használtál viszont egy kulcskifejezést már az
egység gondolatának a kiemelésével, ami persze egy részleges egység csupán,
írod is az Otthon és hazában, hogy noha a nagyobb része az erdélyi politikusok-
nak, értelmiségieknek beállt ebbe az egységbe, de azért voltak, akik kimaradtak
már akkor, és itt elsõsorban a baloldali politikusokról, publicistákról van szó. Egy
másik fogalom viszont, ahol a baloldaliság nagyon is relevánssá válhat, és a má-
sodik világháború utáni leírásokban ez még inkább kulcskérdéssé vált, az a nép-
szolgálat fogalma, amit történészként gyakran használtok a két világháború köz-22

2025/11



ti korszakra vonatkozóan is. Hogyan váltak részévé ezek a transzilvanizmus-
brandnek?

B. N.: Mondhatjuk a fentiek fényében, hogy a politikai erdélyiségnek lénye-
gi összetevõje a román nagy pártok között megtalálni egy utat, és erre szolgált a
paktumpolitika. Aztán 1928-tól kezdve az OMP mindig egyedül indult a válasz-
tásokon, ez mutatta a kívülállását is, és folyamatosan kritikával viszonyult a ro-
mániai politikai helyzethez. Az 1930-as években nemzetközi színtérre is kilép.
A 30-as évektõl kezdve változást jelent, hogy a Népszövetséghez panaszokat
nyújtanak be, illetve Jakabffy Elemér és Balogh Artúr részt vesznek az Európai
Nemzetkisebbségek Kongresszusán, ami akkor a legfontosabb fóruma volt az eu-
rópai kisebbségeknek. Ez is önálló politizálás. De az is, hogy Budapesthez ké-
pest is önálló pozíciókat alakítottak ki. Ezt láthattuk az 1924-es elnökváltás kér-
dése kapcsán. De azért még a parlamenti jelöltállításban is kikérték a budapesti
„illetékes tényezõ” (Bethlen István miniszterelnök) véleményét. Ennek az önálló
politikai közösségfelfogásnak nagyon fontos eleme a tudatos új elitépítés a 20-as
évek végétõl.

B. I. J: Az erdélyi nemzetiségek közti összefogás eleve lehetetlen volt?
B. N.:Talán a 20-as évek végéig még a magyar politikusok bíztak abban, hogy

a romániai egységesítéssel szemben létre lehet valamilyen erdélyi frontot hozni,
vagy sikerül Maniu révén egy másfajta, kevésbé agresszív román nemzetépítési
stratégiával együttmûködni. Ez azonban az 1928 utáni Nemzeti Parasztpárti kor-
mányok tevékenységét látva megszûnt. Az erdélyi román politikusok sem tudtak
kilépni a pártok egymásra licitáló magyarellenességébõl. Így még a szándékaik
szerint biztosítandó jogegyenlõséget (például nyelvhasználat, nyugdíjkifizetés)
sem tudták biztosítani. Az 1927-es választásokon létrehozott magyar–német
blokk nem volt igazán jó a magyaroknak, mert aránytalanul sok helyet kellett 
adni a németeknek, és egyre élesebben merült fel az elmagyarosodott szatmári
svábok ügye is, akiknek a visszanémetesedését a román állam is támogatta. Az er-
délyi zsidó pártszervezõdés a magyar közösségtõl való disszimilációt jelentette,
amellyel szemben állt az OMP. Mivel 1928-ban Maniu választási szövetséget
ajánlott a németeknek, ez az alternatíva is lezárult.

B. I. J.: A konkrét politikai aktivitáson kívüli önállóságkeresés hogyan jelenik
meg a társadalmi, társasági életben? Arra gondolok, hogy a transzilvanista írók is
depolitizálódnak az elsõ évtized végére, Krenner Miklós, Tabéry Géza kivonultak a
politikából, a Helikonban és a vécsi találkozókon sokkal kevésbé politizáltak.

B. N.: A húszas évek második felétõl egyfajta nemzeti összezárkózásról be-
szélhetünk az egész térségben, és ez érinti az erdélyi magyarokat is. 1928–1930
az az idõszak, amikortól a párhuzamos társadalom elképzelése teoretikusan is
megjelenik. A szász példa kézenfekvõ volt: sokan olvasták a brassói vagy a
szebeni hírlapokat. Az Erdélyi Fiataloknál Jancsó Béla szerint az erdélyi új nem-
zedék számára nincs jobb és bal, csak erdélyi érdek van. Sulyok István az
EMKE-n és egy német mintára elképzelt kultúrhivatalon keresztül próbálja
összeszervezni a magyar társadalmi egyesületeket. Az Erdélyi Magyar Évkönyv
1930-as számbavételekor az egyesületi kimutatás kapcsán már erdélyi magyar
társadalomról beszélnek. Sulyok István szociológiailag is körülírta a nemzeti 
közösséget, amely tagjai egyéniségének egész fejlõdését felöleli, és kitermeli szá-
mukra a társadalmi értékeket. László Dezsõ már a nemzeti értékek (nyelv, iroda-
lom, népkultúra) megismerését, védelmezését és továbbfejlesztését tekinti a leg-
fõbb hivatásnak. Így lesznek kulcsértékké az úgynevezett népszolgálat fontos

23

2025/11



elemei: egyrészt az annyit érsz, amennyit teljesítesz a közösség felé elv, másrészt
folyamatosan reflektálnod kell önmagadra, egy közösségi szocializáció része-
ként, harmadrészt ezt egészíti ki a közösségi ember eszményképe. Konkrét pél-
dára lefordítva mindezt: 1920 után már a közigazgatás nem segített behajtani az
egyházadót a lelkészek számára, tehát amennyit adott a gyülekezet, abból tudta
eltartani magát, a kántort és az iskolát. Ha õ nem teljesített jól a közösségben, ak-
kor nagyon nehéz volt ezt összeszedni. Tehát neki tényleg szolgálnia kellett a kö-
zösséget, nemcsak a templomban. Ugyanez az oktatásban is érvényes volt: na-
gyon jól tudták, hogy ha a vezetõ középiskolák nem jól teljesítenek, akkor vége
az erdélyi elitnek. Ha nem hoznak létre az egyházak Kolozsváron egyetemi kollé-
giumokban, az egyetemeken tanuló fiatalok számára egy külön, alternatív képzé-
si rendszert a kisebbségi elitbe szocializálásra, akkor baj lesz. Mindezek mögött
egy nagyon komoly keresztényszociális eszmerendszer állt. A katolikus egyház
részérõl XI. Pius 1931-ben kiadott enciklikája (Quadragesimo anno) volt a meg-
határozó, amely többek között kimondta, hogy a gazdasági élet központja az em-
ber és nem a profit, valamint a tõke és a proletariátus diktatúráját is elutasítot-
ta. Ennek részletes kisebbségi értelmezését is adták. A protestáns teológusokhoz
(Makkai Sándor, Imre Lajos, Tavaszy Sándor) köthetõ egyfajta prófétai nemzet-
szemlélet. E szerint leegyszerûsítve a nemzet Isten tulajdona, amelynek célja Is-
ten akaratának gyõzelme: az erkölcsi közösség létrehozása. S ezt a célt szolgálni
kötelesség és hivatás. A harmincas évek új nemzedéke, akik már kisebbségiként
szocializálódtak, az 1937-es Vásárhelyi Találkozó határozataiban fogalmazták
meg legmarkánsabban ezt a kisebbségi ember- és társadalomeszményt. Azt gon-
dolom, hogy az akkori nyilatkozat a mai napig fölfogható úgy, mint egy kisebb-
ségi alkotmány, vagy egy kisebbségi alapdokumentum, amelyik artikulálja ezt a
fajta közösségiséget.

B. I. J.: Van itt még valami, amit Dávid Gyula észrevételéhez is kötsz az Ott-
hon és haza címû könyvedben, hogy van egy demográfiai komponens is, tehát
hogy miért tud akkorát ütni a népszolgálati ügy. Ha az erdélyi magyar lakosság-
nak mintegy 80 százaléka kistelepüléseken és falvakban lakik, akkor az az értel-
miségi, aki jelen van ezekben a közösségekben, az, akit az elõbbi konkrét példád-
ban is említettél: a pap és a tanító. Tehát a bázisa végül is ennek az ideológiának
nyilván ebben a lakosságrétegben van, itt tud igazán terjedni.

B. N.: Igen, a vezetõk egy mobilitási pályát rajzolnak fel, amit úgy lehet meg-
fogalmazni leegyszerûsítve, hogy a tehetséges parasztfiúk menjenek el ipari is-
kolába, vagy legyenek tanítók, a tanítók gyerekei meg az iparosok gyerekei men-
jenek egyetemre, és lépjenek értelmiségi pályára, és így tovább. Tehát mobilitási
pályákban, egy középosztályosodásban is gondolkodnak, hogy hogyan lehetne
ezeket a tényezõket fölfuttatni. Ez mind az Erdélyi Fiataloknál, mind a Hitel-kör-
ben érvényes, és meghatározza az 1930-as éveket. Majd 1940–1944 között ebbõl
komoly társadalompolitikai program lesz.

B. I. J.: Akár ellentmondást is jelenthet itt még valami: nem beszéltünk még
Bánffy Miklós figurájáról és szerepérõl. Nincs abban ellentmondás akkor, hogy a
transzilvanisták, akik évrõl évre összeültek Marosvécsen, és akik közül sokan, be-
leértve az újságírókat is, akik egy másik háttérrel jöttek, szintén felvállalták 
a népszolgálat ügyét, és ez a transzilvanizmusban is fontos komponenssé vált? 
A népszolgálat-történet elvileg az Erdélyi Fiataloknál meg a Hitelnél generációs
és egyéb szinteken is jobban érthetõ, fõleg ha a harmincas évekhez kötötted.

24

2025/11



B. N.: Visszafelé olvasva a történelmet persze ellentmondásosnak láthatjuk a
sokféle és változó transzilvanizmus és a más-más közösségiséget képviselõ nép-
szolgálat viszonyát. Csakhogy míg az egyik egy értékelvárás és ideológiai konst-
rukció volt a múltértelmezést és az erdélyi sajátosságokat szelektíven felépítve,
addig a társadalomépítõ népszolgálati ideológia napi cselekvõ valóság, szociali-
zációs elvárás, mozgósító meggyõzõdés volt, az egyén és a kisebbségi társadalom
nemesítése, jobbá tétele érdekében. Megint visszafelé nézve, amikor a közösség-
szolgálati hivatásnak 1945 után eltûnik a spirituális háttere, mert szekularizáló-
dik a társadalom és a közösségépítés, az erkölcsi nemesedés helyett a megmara-
dás, itthonmaradás kerül a középpontba, akkor az újabb nemzedékek már mind-
ezt kényszernek, az elit hatalmi önigazolásának tekintik.

De van egy másik párhuzamosság is, amely nem az ideológia- és önkép-
történethez, hanem az erdélyi magyar politikához kötõdik. Ennek lényege, hogy
miközben az OMP-nek monopolhelyzete volt az etnokulturális politikai közös-
ség szervezésében, ez nem volt érvényes a társadalompolitikára és az önkép-
építésre. Egyszerre volt jelen az egységre, belsõ stabilitásra törekvõ, akár autok-
ratikusnak is mondható pártpolitika és a tagolt, sokfelé elágazó társadalom- és
identitáspolitika. Ennek a helyzetnek a kialakításában kulcsszerepe volt az
1926-ban Magyarországról hazatért Bánffy Miklós volt külügyminiszternek, de
már elõtte is történnek lépések ebbe az irányba: 1924-ben Bethlen István Jancsó
Benedeket küldi Kolozsvárra, ahol tárgyalva a szabadkõmûvesekkel az addiginál
sokkal erõsebb kultúratámogatás indul el. Jancsó a szászok önszervezõdését te-
kinti példának, és a kolozsvári Társadalom körben az egyházközeli értelmiséget
épp ebbe az irányba instruálja. Ebbõl a körbõl indul el a Magyar Nép címû nép-
lap Gyallay Domokos szervezésében, Bitay Árpád román kapcsolatépítése, és jó
néhány, a különbözõ a szélesebb társadalmi rétegeket integráló társadalomszer-
vezõ, tehetséggondozó akció.

Egy további fontos dolog, amit jó lenne filológiailag is rendberakni: Kuncz
Aladár hazatérésekor mint fõgimnáziumi tanár nemzetpolitikai célokból kap
szabadságot státuszából Budapesten, és így szervezheti meg az Ellenzék irodal-
mi rovatát, amellyel az irodalmi elit azon részét, akik potenciálisan kritikus 
viszonyban voltak a magyar párttal, mégis a pártvezetés által legitimált keretek
között tartotta. Nem következett be egy a csehszlovákiai Sarló mozgalomhoz ha-
sonló elválás. Bánffy 1926-ban már úgy jön haza, hogy a kolozsvári Postataka-
rékpénztár elnöke, késõbb az Erdélyi Református Egyházkerület fõgondnoka, és
az Ellenzéknek tulajdonosa. Mivel a romániai hazatérés feltétele az volt, hogy tíz
évig nem vállal politikai funkciót, így a kulturális életben vesz részt, a sajtó plu-
ralizálásában, a színházügyben, a Helikon marosvécsi találkozóinak megszerve-
zésében. Mindehhez anyagi forrásokkal is rendelkezett. Visszanézve azt látjuk,
hogy az Országos Magyar Párt mellett folyamatosan ott van egy olyan háló
Bánffyval, aki egyszerre be van kötve, függetlenül pártoktól, Budapesten, be van
kötve nagyon erõsen Bukarestben az udvarhoz, és a román politikával napi
érintkezésben van. Szász Pál révén a 30-as években az ifjúsági mozgalmakhoz is
kapcsolódik, tehát õ olyan alternatíva, hogy amikor jön a királydiktatúra idõsza-
ka, amikor a román kormány nevez ki egy magyar politikai vezetõt a Nemzeti Új-
jászületés Frontja keretében a Magyar Népközösség élére, ez Bánffy Miklós lesz,
mert õ ott van, erre készen. Majd ebben a helyzetben a 30-as évek progresszív
fiataljait (Mikó Imre, Vita Sándor, Kemény János, Tamási Áron stb.) ebben az
egyébként szerencsétlen szerkezetben (1938–1940) helyzetbe hozza. 

25

2025/11



B. I. J.: Egy pontosítást tegyünk meg azért, mivel mondtad, hogy Bánffy be van
kötve Budapestre, tisztázzuk, hogy itt a hivatalos hatalmi pozíciókban levõkhöz
érted ezt a beköttetést, vagy egy informálisabb bekötöttségrõl beszélünk.

B. N.: Informálisan a magyarországi politikában, de a magyar kulturális élet-
ben is õ valaki, tehát nem egyszerûen úgy számít, mint egy volt külügyminisz-
ter. Itt a probléma nyilván az, hogy egy Bánffy–Teleki–Bethlen-levelezést nem
tudnék neked elõkaparni, hogy bebizonyítsam, hogy õk megbeszélték ezeket a
dolgokat. Mert mindez szóban történt. A politikai élet kapcsán is kijelenthetõ,
hogy õ jól ismerte a külügyi adminisztrációt és magyarságpolitikát meghatározó
személyeket. Nem véletlen, hogy a második világháború alatt is diplomáciai,
közvetítõ feladatokkal bízták meg. 

B. I. J.: Kitértél már korábban arra, hogy mi volt a viszony az Országos Magyar
Párt és Bánffyék között – ha jól érzékelem, volt azért valamelyes feszültség.

B. N.: Azt azért hozzá kell tenni, hogy a vécsi írókat mindig egy belsõ ellen-
zéki csoportként, Bánffy embereiként kezelték. De nem volt nyílt konfliktus. Rá-
adásul ezeknek az embereknek egy része a helyi OMP másodvonalában volt, a
helyi szervezõdésekben integrálódtak.

B. I. J.: Van egy olyan narratíva K. Lengyel Zsoltnál és másoknál, amelyik nyil-
ván visszanyúlik a 30-as évekbeli újabb erdélyi generációk helyzetértékeléséig,
hogy a transzilvanizmus története voltaképpen kudarctörténet, és ehhez sokféle
érvrendszer rendelhetõ, onnan kezdve, hogy eleve illúziókra épült, vagy hogy a
bel- és külpolitika fejleményei miatt nem volt folytatható. Szoktál beszélni arról,
hogy az észak-erdélyi történések a második világháború alatt mintegy dokumen-
tálhatóvá teszik, hogy végül is nem mûködött mindenben a transzilvanista ideo-
lógia. Hogyan foglalnád össze az ezzel kapcsolatos álláspontodat?

B. N.: Itt megint vissza kell mennünk a kezdetekhez. Ha a transzilvanizmust
egy, a beavatkozó centralizáló nemzetállamépítésekkel szembeni regionális azo-
nosságideológiának tekintjük, ahogy ezt Kós Károly és mások kifejtették, akkor
tudatosítanunk kell, hogy ezek az emberek a maguk szemével látták, hogy Kalo-
taszegen vagy éppen a Székelyföldön hogyan konstruálták meg a regionális azo-
nosságideológiát a 19. század végétõl. Ha a kalotaszegi vagy a székely azonos-
ságideológiát összehasonlítjuk a transzilvanizmuséval, akkor van egy probléma:
kiderül, hogy ehhez kell egy közös tájhaza, kell egy közös eredet, kell egy közös
kulturális hagyomány. Erdély tekintetében, egyszerûen amiatt, hogy itt egy há-
romnemzetiségû közegrõl van szó, ezekrõl lehet ábrándozni, de a feltételek nem
adottak: nincs egy közös származástudat, más-más az egyes közösségek tájhazá-
hoz való viszonya, más a hagyományközösséghez való viszonyuk, és persze
visszatérünk a párhuzamos nemzetépítések konfliktusához. Elmondható tehát,
hogy egy ilyen regionális azonosságtudatot a fejlett nemzetépítés korában haté-
konyan megkonstruálni már eleve nem lehetett. A székely azonosságtudat is
azért válhatott olyanná, amilyenné, mert párhuzamosan alakult ki, a magyar
nemzeti kultúrával együtt, azon belül is. Tehát én azt gondolom, hogy egy ilyen
ideológiát létrehozni már késõ volt. 

Egy másik kérdés, hogy mennyire mûködhetett a transzilvanizmus humanis-
ta értékeinek átadása. Hogyha nagyon durván akarok fogalmazni, akkor ennek a
próbája 1944 és a zsidókérdés. Miben viselkedett másképpen az erdélyi magyar
társadalom, mint a magyarországi társadalom? Nem látjuk ennek nyomát. Per-
sze Márton Áront szokták fölhozni példaként, de hát az övé inkább egyedi pél-

26

2025/11



da volt e tekintetben. Nem látom a transzilván értékek egyértelmû elmélyülését
a két világháború közötti idõszakban.

Van egy olyan aktualitás is, hogy a romániai magyar értelmiség kialakított
egy olyan önképet, ami szerint a közösségünk szolidáris, a közösségünk humá-
nus, a közösségünkben interiorizálódott a Gáll Ernõ-i „sajátosság méltósága”
ideológia. A 2010-es években látjuk, hogy ez messze nem így mûködik. Sokan
azt gondolják, hogy ez akkor bizonyára menet közben megváltozott. De vajon
nem arról van-e szó, hogy az erdélyi magyar értelmiség valamikor kialakított egy
önképet, és kiderült, hogy ennek nem felel meg valójában ez a társadalom, ha-
nem azok az ideológiai vonatkozások formálják, amelyek Romániából és Magyar-
országról érik? Tehát ez az értelmiségi ideológia egy önképben meg a reprezen-
tációban megjelent, de a mélyben azért mégiscsak, a két világháború között is
egy paraszti-nemzeti társadalom mûködik, és ez a kollektivizálásig alapvetõen
meghatározza az erdélyi magyar társadalom egy részét. Az a nagyvárosi világ pe-
dig eltûnt, ami Dél-Erdélyben 1940-ig, északon pedig az ötvenes évek végéig
meghatározta Erdélyt, és amelyben a magyarok dominánsak lehettek. Ezt egy fo-
lyamatosan szûkülõ többkultúrájúság váltotta fel, amelyben 1990-tõl meghatá-
rozó lett a németek eltûnése, a magyarok szeparációja és a cigányság társadalmi
emancipációjának konfliktusa. Valahol gond van az önképpel, hogy akkor mi-
lyen is ez a társadalom. 

Ha azt keressük, hogy mit jelent ez az erdélyiség, akkor döntõen a 40–44 kö-
zötti idõszakban kell körülnéznünk, ez kanonizálódott. A volt Hitel-körnek, akik
vezetõ pozícióba kerültek Magyarországon, ki kellett alakítaniuk egy regionális
pozíciót, például megõrizni az egyházi iskolákat, a regionális intézményeiket.
Erdélyen belül pedig egy magyar társadalmi-gazdasági dominanciát akartak
megteremteni a politikai fõhatalom megtartása érdekében. Ezért mindent meg is
tettek a saját közösség erõsítéséért. Akkor fixálódott néhány elem, amelyet a kor-
ban erdélyi alkatnak, jellegnek, szellemnek neveztek. Ezek közül talán a legfon-
tosabb, hogy a kisebbségi helyzetben a nemzeti elnyomás felülírja a társadalmi
konfliktusokat. Miközben az erdélyi magyarok nagy vonalakban megõrizték a
társadalmi pozíciójukat, a földreform és a gazdasági diszkrimináció révén bekö-
vetkezett egy elszegényedés, ami homogenizációval járt. A másik fontos dolog,
hogy van egy sajátos közjogi szerkezet Erdélyben: ez az egyensúlyozó politikai
tudás. A többvallásúság magával hozza a párhuzamos igazságok érvényességét,
a pluralizmust. Az egyházaknak, a társadalmi egyesületeknek pedig van egy, a
magyarországinál sokkal jelentõsebb társadalomszervezõ szerepe. Az arisztokrá-
cia is sokkal közelebb áll a társadalomhoz. Mindez azzal jár, hogy az az alapvetõ
változás, hogy az állami háttér 1918 után megszûnik, hozza magával egy saját
társadalmi intézményrendszernek a kiépítését, amit az erdélyiek afféle hõsköl-
teményként fognak föl, hogy ezt mi meg tudtuk csinálni. Ez bizonyos értelem-
ben éltetõ, mozgósító erõt adott, közösségüket mind a többséginél, mind az
anyaországinál demokratikusabbnak tekintették. 

A harmadik fontos elem lehet a történelmi hagyományoknak, a vallási kultú-
rának a kiemelt szerepe, és ez megint az államnélküliséghez, pontosabban önál-
ló intézményépítéshez kapcsolódik. Az irodalomnak és az egyháznak, a szelle-
mi életnek kiemelt szerepe lett az erdélyi magyar önreprezentációban, és gya-
korlatilag az új nemzedék számára már nem vitakérdés, hogy a nép egészét kell
beemelni a nemzetbe, felemelni a parasztságot. Ebbõl alakul ki egy jövõkép, egy
küldetéstudat, ami a népszolgálat hangsúlyozásában és a Vásárhelyi Találkozó

27

2025/11



határozataiban jelenik meg. Mindez egy demokratikus, keresztényszociális
elváráshorizont.

Van még egy negyedik, ezzel összefüggõ dolog: hogy 1918 után a társadalmi
háttér igazából a falu lesz. Tehát a faluból kell merítkezni, onnan kell egy új kö-
zépréteget kitermelni, és ez magával hozza a teljesítményelvûséget. A közösségi
érték összekapcsolódik azzal, hogy te mit teljesítesz, ez pedig meghatározza,
hogy ki vagy te, hogy tudtál-e valamit lerakni az asztalra, és nem családi vagy
származási alapon kerülsz ilyen vagy olyan pozícióba. 

Mindez hoz magával egy sajátos erdélyiséget, aminek a mûködtetõi aztán ott
vannak a szocialista korszakban, akár fizikailag is. A magyar kisebbségek történe-
tében teljesen egyedülálló, hogy a Kriterion szerkesztõségében Szabó T. Attila,
Venczel József és Mikó Imre ülnek, és a Szovjetunióban végzett Domokos Géza
vagy Demény Lajos a partnerük ebben a dologban. Mikó Imre ráadásul, aki
1934-tõl 1944-ig minden romániai magyar politikai alakulatban az adminisztráció
titkári feladatait viszi, a 60-as, 70-es években Fazekas Jánosnak a tanácsadója.
Ilyen máshol elképzelhetetlen. De hasonlóképpen az a katolikus egyház Gyula-
fehérvár-központú szigetszerû mûködése is az államszocialista keretek között.

B. I. J.: Mindezt valóban olvashatjuk jóhiszemûen akár az egységgondolat foly-
tonosságának is, amirõl már esett szó. Ahogy hallgattam a négy szempontodat,
próbáltam egyenként pipálgatni gondolatban, hogy ezekbõl valami megvan-e
még, annál is inkább, mert a zárókérdésem arra vonatkozik, hogy mi lett mind-
ezzel a második világháború után? Tudunk-e olyan pillanatokat azonosítani,
ahol ténylegesen fontossá válik valamelyik elem? Kapásból a Molnár Gusztávék
által nagyon szépen felépített, az európai uniós csatlakozás elõtt promovált
regionalizmuselképzelés jut eszembe, a Provincia csoport tevékenysége, amelyik
számomra reális, a decentralizációs gondolatra épülõ újraélesztési kísérletnek
tûnik. Ha van most tartalma az erdélyiségnek, akkor az valószínûleg összefügg a
decentralizáció gondolatával. Mindenesetre az általad felsorolt négy elvbõl né-
hány mára nem igazán mûködik, és nyilván érezzük, hogy nem ugyanott tartunk
most, ahol ezeket beazonosítottad a két világháború közti közegben.

B. N.: Azt azért látni kell, hogy a Provincia csoportnál is volt egy nagyon fontos
probléma: a kísérlet addig mûködött, míg nem jutott el odáig, hogy a románok
sokkal inkább egy kulturális, intellektuális kérdésnek tekintették az erdélyisé-
get, míg Bakk Miklós vagy Molnár Gusztáv sokkal inkább politikai, közigazgatási
alkotmányjogi kérdésnek. Ez újra és újra fölmerül: eljutunk az együttmûködés-
ben egy bizonyos pontig, amikor megkérdõjelezõdik az egységes nemzetállam-
nak a gondolata. És akkor kérdés, hogy hogyan tovább.

B. I. J.: Szoft változatban ugye az is benne volt ebben, hogy az Európai Unió
logikája a regionalizmusok logikája, tehát Erdély regionalista megközelítése eb-
ben a tekintetben kecsegtetett némi eséllyel.

B. N.: Igen, valóban ez volt az elv, és volt egy nagy optimizmus az Európai Uni-
óval kapcsolatban, ami nem is Molnár Gusztávékkal kezdõdött a rendszerváltás
után, hanem bizonyos értelemben Borbély Imréékkel, akik azt gondolták, hogy az
uniós csatlakozás magával hozza azt, hogy ezeket a kisebbségi jogi dolgokat is ka-
pásból el kell fogadnia a csatlakozó országoknak: tehát abból indultak ki, hogy ez
nem egy kiharcolandó dolog, hanem ez jár. Ez az elvárás sajnos illúzió volt.

A mai helyzetre kitekintve egyértelmû, hogy a romániai magyarság hiába várt
egy megszólíttatást, hogy mit is ajánlanak, de ilyen társadalmi párbeszéd-alter-
natíva nem nagyon jött, de adott volt a kormánykoalíciós részvétel lehetõsége.28

2025/11



Ez hozza létre azt az akkomodációs, kooptációs helyzetet, amit a Kiss Tamás –
Toró Tibor – Székely István Gergõ-szerzõhármas modellként leír, és amelyet ma-
gam is érvényesnek tartok. Ennek lényege leegyszerûsítve, hogy miközben a ki-
sebbségi politikai közösség mûködését nem akadályozza az etnopolitikai rezsim,
a kisebbségi elit a saját etnikai csoportjának az intézményesülését felügyeli, és
folyamatos interetnikus alkuk jönnek létre bizonyos korlátok között. Ezzel – 
és ezt el kell ismernünk – az elmúlt száz év történetében soha nem látott széles
körû oktatási, nyelvhasználati, helyi önkormányzati jogosítványokhoz és intéz-
ményességhez jutott az erdélyi magyarság. Ugyanekkor az etnokulturálisan szer-
vezõdõ magyar intézményességek a pártpolitika alá rendelõdtek, komoly belsõ
demokratikus deficittel. 

B. I. J: Mennyiben beszélhetünk az Erdély-víziók, elváráshorizontok folytonos-
ságáról 1990 után?

Az irodalomban az, ami ma Magyarországról feltûnik Dragomán György,
Tompa Andrea, Vida Gábor, Visky András munkásságában, az az államszocia-
lista korszak feldolgozásának mélysége, ami messze áll valamiféle transzilván
programideológiától, itt inkább a magyarországinál sokkal élesebb sorsesemé-
nyek hozzák a romániai magyar sajátosságokat. Ezek a munkák ugyanakkor az
erdélyi magyar múltfeldolgozás, emlékezetkultúra reprezentációi. Amit azonos-
ságideológia-képzésnek gondolhatunk, az a Székelyföld folyóirat körül zajlik
Csíkban.

Bizonyos értelemben a transzilvanizmusnál is azt látom, hogy ez az európai
humánus értékeket felkaroló, történelmi hagyományokat magával hozó, meg-
konstruált regionális azonosságtudat arra szolgált volna, hogy egy hatalmi
aszinkront kompenzáljon. De mivel nem tudott regionális azonosságtudattá vál-
ni, nem is tudta ezt a funkciót ellátni. Nagy kérdés az, hogy egy ilyen transzna-
cionális környezetben, ahol Magyarország nem nyolcszáz kilométerre van, ha-
nem ott van a fejekben, a megélt élményekben, az útlevélben, online bárhol,
hogy lehet megteremteni egy ilyen regionális identitást. 

29

2025/11



Láng Gusztáv egész élete során foglalkozott az 
erdélyi gondolat, a transzilvanizmus komplex kér-
déskörével, annak történeti változataival, a transzil-
vanista világkép irodalmi megnyilatkozásainak 
tematikus, stiláris jegyeivel, olvasati potenciáljával.
Akár úgy is fogalmazhatunk: mindvégig komolyan
foglalkoztatta e kérdéskör. Ha tetszik, már a maga
sajátos helyzetébõl adódóan is fontosnak érezhette,
hogy érvényes válaszokat találjon rá eszmetörténeti,
nemzetkarakterológiai és regionalitáselvû irányok-
ból, s persze szépirodalmi példázatok és életmûvek
sokaságában is. A budapesti születésû, de Szatmár-
németiben felnõtt fiatal, majd kolozsvári tanár, kriti-
kus és irodalomtörténész, a késõbbi méltán híres
„Kántor–Láng” egyik szerzõje, a kolozsvári egyetem
magyar tanszékén 25 évig oktató, 1984-ben viszont
Magyarországra telepedett értekezõ érdeklõdése
egyik fókuszpontjában volt mondhatni mindig e
komplex jelenségkör. Beszélgetéseinkkor, levelezése-
ink során sohasem mulasztotta el ennek valamelyik
aspektusát szóba hozni, meglehet, azért sem, mert 
a magyar szellemi életben az erdélyi literatúrával
kapcsolatosan számtalanszor találkozott (a rendszer-
váltás után is) leegyszerûsítõ, sarkító képzetekkel, s
mi sem állt távolabb tõle, mint ilyesmiket szó nélkül
hagyni. Helyette õ – kritikus énjébõl adódóan s tárgy
iránti szeretetébõl is fakadóan – árnyalt válaszokat
keresett: hol pontos tipológiai felosztást javasolt a
transzilvanizmus két világháború közötti elágazásait
keresve, hol magát a határoktól szabdalt magyar iro-
dalmat is többközpontúnak, tehát policentrikusnak
javasolta láttatni és elfogadni, mint ami nyeresége és
valós potenciálja lehetne összmagyar szinten, miköz-
ben az egyes erdélyi vagy Erdélyhez/Romániához is
kötõdõ életmûvek esetén „saját és szerzett mássá-
gok” letörölhetetlen tényét rögzítette. Dsida-30

2025/11

Az így vizsgált
transzilvanista világkép
nem az írók önkényes
alkotása, és nem is sze-
mélyes véleményük írói
üzenetté emelése. Mint
munkámból a további-
akban talán kiviláglik,
ez a világkép válasz az
erdélyi magyar olvasók
közös elvárásaira.

LÁNG GUSZTÁV

ELÖLJÁRÓBAN
Világfigyelõ tetõ. A transzilvanizmusnak 
mint írói-költõi világképnek a története



monográfiája ezért is sajátosan erdélyi líratörténeti kontextusban, és ugyanakkor 
a magyar szintetizáló modernség összetett jegyeiben vizsgálta az életmûvet.
Egyik utolsó interjújában azt hangsúlyozta, hogy „a transzilvanizmus nemcsak vá-
lasz volt az identitásválságra, hanem emlékeztetõ is arra, hogy Erdély történetét há-
rom nép alkotta meg – magyar, román és szász”. Ugyanakkor a számos arcéllel bíró
eszmekör modern, tehát 20. századi formájának magyarságképe maga – mint vallot-
ta – elválaszthatatlan a polgári radikalizmus 20. század eleji eszmekörétõl és annak
egyes (akár „önrevízióban” született) aspektusaitól, mely aspektusok (fõként Ady és
Jászi, de akár Szabó Dezsõ példái révén is) egy modern nemzettudatot, új szellemi
patriotizmust céloztak. Ekképpen a magyarságtudat történelmi változataként s nem
egy valamiképp „leszûkített”, pusztán regionális eszmekörként tekintett a teljes kér-
déskörre. Ebben döntõ szerepet játszott az is, hogy a két világháború közti idõszak-
ban a megújuló transzilvanizmusformák nem függetleníthetõk azoktól a válaszoktól
sem, amelyeket a magyar polgári radikalizmus a forradalmak bukása utáni „apoka-
liptikus” helyzetre és a magyarság szétdarabolására keresett.
Az alábbiakban egy tervezett, de életében már meg nem valósított kötetének bevezetõ 
oldalait közöljük, Elöljáróban címmel. A ránk maradt kézirat egyes fejezeteit korai
(némiképp kiegészített, jegyzetelt, ritkábban teljesen revideált) szövegek vagy más kö-
teteibe beválogatott tanulmányok adják, de találunk köztük eddig publikálatlan, so-
hasem közölt írásokat is. Az elõbbiekre jó példa lehet az MTA Irodalomtudományi 
Intézete és a Magyarságkutató Csoport közös kollokviumán (1988. június 8.-án) el-
hangzott elõadásának (Egy önmeghatározás tanulságai) átírt változata, vagy a Kér-
dezz másképp… címû, 2015-ös kicsiny kötete egyes alfejezeteinek írásai, a késõbbi-
ekre akár a 2023-as Transzilvanizmus-kötetbe írt remek Dsida-tanulmánya. Mindez,
úgy véljük az idõbeli ívet is jól érzékelteti s igazolja. A kötet – jelen sorok írójának
szerkesztésében, Fûzfa Balázs könyvkiadói programja részeként – 2026 nyarára je-
lenhet meg, amikor Láng Gusztáv 90. életévét töltötte volna be.

Boka László

E könyv egy terjedelmessé duzzadt munkahipotézis. Elsõ megfogalmazására
az a felismerés késztetett, hogy az irodalmi transzilvanizmus elsõ manifesztumá-
nak tekintett Kiáltó Szó három kisebbségpolitikai és kisebbségetikai esszéje, vala-
mint Makkai Sándor Magunk revíziója címû – ugyancsak a transzilvanizmus
egyik elméleti alapvetésének számító – értekezése számos rokon vonást mutat a
20. század eleji magyar polgári radikalizmus, közelebbrõl Jászi Oszkár és Ady
Endre társadalom- és nemzetfelfogásával. Ebbõl vontam le azt a – hipotetikus – kö-
vetkeztetést, hogy a transzilvanizmus nem (vagy nemcsak) a kisebbségi sors kény-
szer szülte megteoretizálása, hanem annak az összmagyar eszmetörténeti iránynak
az egyenes ági folytatása, mely az Ady-nemzedék „mégis új és magyar” szellemi-
ségét, a nemzettudat gyökeres megreformálásának programját kialakította. 

Elõfeltevésembõl az erdélyiség eszméjének az eddigiektõl eltérõ értékelése is
következik. A 20-as évek, a „hõskor” írói többségének a polgári radikalizmussal
tartott korábbi kapcsolata és az „õszirózsás forradalommal” rokonszenezõ poli-
tikai beállítottsága, „oktobrizmusa” eddig sem volt titok, a korszak elemzõi azon-
ban a transzilvanizmust mint ennek az úgymond haladó álláspontnak a fokoza-
tos feladását állították szembe képviselõinek korábbi radikalizmusával. Ha
azonban a fenti eszmetörténeti összefüggés bizonyítható, ez a szembeállítás is
érvényét veszti. 

S ebben nem is a „haladó vagy nem?” kérdésre adható, mindig viszonylagos
érvényû válasz érdekelt, hanem az, hogy a transzilvanizmus ily módon megszû-
nik az erdélyi és az összmagyar mûveltséget elkülönítõ törekvések igazolása len-
ni, sõt éppen a kettõ közötti szoros kapcsolat bizonysága lehet. Éspedig nem úgy,

31

2025/11



hogy a transzilvanizmust egy 20. század eleji magyar eszmeáramlat regionális
változatának tekintem, mely így akár a „lesüllyedt kultúrjavak” körébe sorolha-
tó, hanem olyan folytatásnak, mely az összmagyar szellemi életbe az általa lét-
rehozott új értékek formájában térül vissza. 

Könyvemben az így felfogott transzilvanizmus írói-költõi világképpé formá-
lását próbálom elemezhetõvé tenni. Aminek szintén lehet kihatása irodalomtör-
ténet-szemléletünkre. Az erdélyi (romániai) magyar irodalom teljes történetét
máig sem írták meg, s ezt a hiányt az eddig elkészült részmunkák „összeolvasá-
sa” sem szüntetheti meg, mivel ezek alapfelfogása esetenként kisebb-nagyobb
mértékben eltér egymástól. Ez az eltérés nem utolsósorban tárgyuk meghatáro-
zásából adódik, azaz a válaszból arra a kérdésre, hogy mi is az erdélyi irodalom.
Annak, amit én „földrajzi meghatározásnak” szoktam nevezni, hogy tudniillik
erdélyi irodalom az Erdélyben írott szépirodalmi mûvek összessége, van ugyan
logikája és létjogosultsága – például egy ilyen tárgykörû lexikon esetében –, de
csak a „szabályerõsítõ kivételek” nagyvonalú elismerésével. A meghatározás
mereven következetes alkalmazása ugyanis kizárná az erdélyi irodalomból
Áprily Lajos életmûvének második (nagyobbik) felét, Tamási Áron Magyaror-
szágra költözése után írott mûveit, hogy csak a legcsattanósabb példákat említ-
sem. De alig megnyugtatóbb az a meghatározáskísérlet, amely – a fenti példák
tanulságát levonva – a szerzõk erdélyi „elõéletét” tekinti mérvadónak. Ez eset-
ben ugyanis az Erdélybe átszármazott és az Erdélybõl elszármazott írók azono-
sítása válik kérdésessé. Az erdélyi születés esetleges ismérve nyilván nem jöhet
komolyan számításba még akkor sem, ha ezt a gyermekkori élmények téma- és
identitásformáló hatásával kapcsoljuk össze, lévén az élmény eleve sokmeghatá-
rozású fogalom, s túlságosan bölcseleti és lélektani irányokhoz kötött. Az a libe-
rális felfogás pedig, mely szerint „erdélyi író az, aki annak vallja magát” (vagy
patetikusabban: „aki vállalja az erdélyi kisebbségi sorsot”), parttalanná bõvíti fo-
galmunkat, illetve tetszés szerint szûkíti is, hiszen a kisebbségi lét vállalt önkén-
tessége sok esetben egyáltalán nem bizonyítható. Nem szólva azokról az esetek-
rõl, amelyekben az író sorsvállaló „magánnyilatkozatai” nincsenek összhangban
a mûveiben tükrözõdõ világképpel. 

Ha e kérdésre válaszolni akarunk, tárgyiasabb, vagyis az irodalomtudomány
eszközeivel vizsgálható és értelmezhetõ ismérveket kell(ene) választanunk.
Ilyennek éreztem a transzilvanizmus mûalkotásokban történõ mûvészi világkép-
pé formálását. Az erdélyiségeszme kiáltványszerû megvallásai, irodalomkriti-
kákban és vitacikkekben olvasható (legtöbbször rögtönzött) meghatározásai
egyéb dokumentumokkal együtt csak kiindulópontul szolgálhattak munkám-
hoz, mert ezekbõl megtudható ugyan, hogy mit tekintettek „erdélyi gondolat-
nak” az egyes írók vagy csoportok, de az nem, hogy mi artikulálódott mûfaji, te-
matikai, szerkezeti, stiláris stb. jellegzetességekké a szépirodalmi alkotás során.

Az így vizsgált transzilvanista világkép nem az írók önkényes alkotása, és
nem is személyes véleményük írói üzenetté emelése. Mint munkámból a továb-
biakban talán kiviláglik, ez a világkép válasz az erdélyi magyar olvasók közös
elvárásaira. Ezen elvárásokat a mûvek természetesen nemcsak kielégítik, hanem
gerjesztik is; ha az elvárás-horizont a kollektív tudat megnyilatkozása, akkor 
a mûvek egyszerre szólítják meg e kollektív tudat valóságos és lehetséges köreit.
Ez utóbbinak felelve, egyúttal „megelõlegezi” az el nem hangzott, de megfogal-
mazható (és megfogalmazandó) kérdéseket is, megnyitva az utat valóságossá 
válásukhoz. 32

2025/11



Ismétlem, oly módon, hogy e kérdés-felelet, a mû és az olvasó e párbeszéde
nem szünteti meg a válaszoknak az összmagyar mûveltségben gyökerezõ voltát,
hanem abból vezeti le õket, mint változatlanul közös (és közösségi) hagyomány-
ból – s ezzel az olvasók kérdéseit is ebben az erõtérben tartja. Ezért nem leszû-
kítése a közös magyarságtudatnak, hanem kiterjesztése, meghosszabbítása.

Kétségtelen, hogy ha az erdélyi irodalom meghatározásának alapjává a tran-
szilvanista világkép meglétét tennõk, a földrajzi meghatározásnál jóval szûkebb
körben vonnók meg határait. Ez azonban már csak azért sem lehet szándékom-
ban, mert egy ilyen osztályozáshoz minden Erdélyben megjelent mûvet – sõt, ha
a földrajzi kritériumot nem akarom visszacsempészni munkámba, minden 1920.
június 6-a utáni magyar irodalmi alkotást – minõsítenem kellene. Ha ugyanis 
világkép és befogadás viszonyát vizsgáljuk, elképzelhetõ, hogy olyan szerzõk
mûveit is „válaszképesnek” találjuk az erdélyi közönség kérdéseire, akiket sen-
kinek sem jutna eszébe az erdélyi irodalomhoz sorolni. Sõt ez nemcsak elkép-
zelhetõ, hanem az erdélyi irodalomnak az összmagyar irodalomhoz tartozásából
egyenesen következik. Az erdélyi történelmi regényrõl szóló fejezetben kifejtett
világkép-tipológia alapján például Móricz Zsigmond Erdély-trilógiáját minden
további nélkül besorolhatnók az erdélyi irodalomba. Hogy ezt mégsem teszem,
az nem a szerzõ szülõfalujának és késõbbi lakhelyének földrajzi helyzetén mú-
lik – utóvégre a trianoni határokat meghúzhatták volna úgy is, hogy Tiszacsécse
a magyar határon kívülre kerüljön –, hanem más, alább kifejtendõ okok miatt.
Vagy ott van a Kolozsváron született, Székelyudvarhelyen tanárkodó Szabó Dezsõ,
akinek Elsodort faluja lényegében a „trianoni trauma” sorsszerû elõzményeit
mutatja be egy székelyföldi faluban; akinek munkássága már 1923-ban mozgalmat
terebélyesít Erdélyben a népi gondolat jegyében – korábban, mint az anyaorszá-
gi recepció. Világképének számos eleme alapján nem lenne-e õ is besorolható az
„erdélyiség” körébe? 

Nemcsak azért nem látom ennek értelmét, mert egy ilyen végeérhetetlen ku-
tatásból eredmény egyhamar nem születhetnék. Hanem azért, mert világosan
kell látnunk egy olyan élmény-azonosságot, mely ezeket a kapcsolatokat és ha-
sonlóságokat elõidézi. A történelmi Magyarország felbomlása s ezzel lakói élet-
körülményeinek megváltozása nemcsak erdélyi (vagy általában kisebbségi, „ha-
táron túli”) élmény, hanem sorsdöntõ, identitásának újrafogalmazására késztetõ
létmeghatározója az anyaországi magyarságnak is. Ugyanakkor látnunk kell az
élménykülönbséget is, azt, hogy e közös kihívásra más választ kell keresnie az
anyaországi és mást a kisebbségi közösségeknek. Azonosságok és különbségek 
e feszültségébõl következnek a magyarországi és az erdélyi jellegzetességek, me-
lyek – ha az összmagyarságot tekintjük – kiegészítik egymást, komplementer 
értékeket hozva létre. Éppen ezért nem az „erdélyi” címke osztogatását vagy
megtagadását vállalom, hanem egy olyan világkép-tipológia felvázolását, mely-
nek alapján az irodalom erdélyiségének biztosan meghatározható minimuma
felismerhetõ.

Maximumának meghatározására nem törekszem, mert ez elvi okokból is le-
hetetlen. Az erdélyi irodalom, éppen a magyar nemzeti irodalomhoz tartozása
miatt, attól csakis irodalmon kívüli ismérvek alapján választható külön (kisebb-
ségszociológiai, földrajzi, demográfiai stb. szempontok szerint). Ha azonban 
a transzilván világkép alapján próbálunk osztályozni, a tiszta típustól csak átme-
neti alakokon keresztül távolodhatunk a tõle világosan elkülöníthetõ ellentípu-
sokig, s ezekhez is csak úgy, hogy figyelmen kívül hagyunk számos közös vo-

33

2025/11



nást. Az erdélyi irodalom eddigi meghatározáskísérleteinek elégtelensége, sõt
kudarca azt a gyanút érlelte bennem, hogy ilyen meghatározás nem lehetséges;
hogy az erdélyi irodalom története csak mint a magyar irodalom viszonylag önál-
ló, egységen belüli entitása írható le. Dsida Jenõ jó néhány mûve – éspedig a leg-
jelentõsebbek közül valók – kétségtelenül beleillik az általam transzilvánnak ne-
vezett típusba. Ugyanakkor – ha munkásságát irányzattörténetileg vizsgálom – a
magyar újklasszicizmus vonulatában kell kijelölnöm helyét, s legközelebbi „szom-
szédja” Radnóti Miklós. Irodalomtörténetrõl ez esetben a szó hagyományos értel-
mében nincs is miért beszélnünk; különbözõ nézõpontú irodalomtörténetek lehet-
ségesek, s e könyv egy ilyen történetváltozat kíván lenni, semmi több.

Abban is, hogy mit választ ki elemzésre. A tipológia minden elõfeltevése
szükségképpen tautologikus, hiszen az erdélyiség ismérveit, típusjegyeit az e ka-
tegóriába sorolható mûvekbõl induktív módszerrel kell általánosítanom, hogy
azután deduktíve bizonyítsam ugyane mûvek „erdélyiségét”. A tévedés, az elfo-
gultság kockázatát csak azzal tudom csökkenteni, hogy nagyrészt olyan mûvek-
re összpontosítok, melyeket a kritika és a közvélemény évtizedek óta egyöntetû-
en a transzilvanizmus példaértékû képviselõjének tart. Nagyrészt, mondom,
mert munkám hasznát elsõsorban abban keresném, hogy a transzilvanista világ-
kép kevésbé nyilvánvaló, kevésbé példaértékû megnyilatkozásait is segíthet 
felismerni.

2025/11



áng Gusztáv irodalomtörténészi, kritiku-
si, tanári munkássága 2025. április 12-én
lezárult. Életmûve, tevékenysége sok

szinten kötõdött a Korunkhoz. Kiskatedra,1 majd
Kivándorló irodalom2 címû könyveit a Korunk
kiadója, a Komp-Press jelentette meg, sokévtize-
des barátsága és társszerzõi együttmûködése
Kántor Lajossal további szoros szálakkal kap-
csolta a folyóirathoz. Míg életének utolsó napja-
iban Kántor Lajos a Láng Gusztávval közösen írt
második könyvének, a Száz év kalandnak3 a
korrektúráján dolgozott, jónéhány évvel késõbb
Láng Gusztáv maga is egy újabb könyvet készí-
tett elõ kiadásra életének utolsó heteiben, ez 
a könyv a transzilvanizmussal kapcsolatos,4 és
sok tekintetben annak elõzménytörténetét vá-
zolja fel, amirõl a romániai magyar irodalom
1945–1970 közötti történetérõl szóló alapmû, 
a „Kántor–Láng” szólt.5 Mindez azt jelzi, hogy a
Láng-életmû rendkívül szorosan és ugyanakkor
szimbolikusan kapcsolódott össze az erdélyi
magyar irodalom kutatásával. Az alábbiakban 
a fontosabb könyveibõl kirajzolódó pályaképét
erre az összefüggésre figyelve foglalom össze.
Az a problémaérzékenység azonban, és az az
összefüggésteremtõ készség, amely jellemzõ
volt rá, messze túlmutat egyetlen szûkebb te-
matikán – erre is igyekszem kitérni írásomban.

A pálya ritkábban emlegetett tényei közé tar-
tozik: Láng Gusztáv nem csupán Kántor Lajos-
sal közösen jegyzett társszerzõs könyvet, ha-
nem már elsõ, Boríték nélkül címû kötete is 2025/11

Úgy gondolom, Láng
transzilvanizmuselemzé
-seinek korszerû jelle-
gét éppen annak a 
dinamikus viszonyrend-
szernek a tételezése
adja, amelyik a hely-
zethez való aktív, 
akaratban sûrûsödõ 
viszonyulásmódnak
kulcsszerepet szán.

BALÁZS IMRE JÓZSEF

LÁNG GUSZTÁV MUNKÁSSÁGÁNAK
ERDÉLY-DIMENZIÓI

L



ilyen, amelyet Veress Zoltánnal írt.6 Két nemzedéktárs kezd levélváltásba, a könyv
fülszövege Mikes Kelemen mintáját emlegeti. Annyiban jogosan, hogy ezek a le-
velek a hétköznapok tényeire is utalnak ugyan, de mégis elvi vagy akár elméleti
kérdéseket tárgyalnak, levélesszék formájában. A kötet elsõ levelét Láng Gusztáv
írja, témája pedig – az erdélyiség-gondolatmenet szempontjából ez máris jelen-
téses – a vidékiség. Láng tézise, hogy a vidékiség nem a tértõl, térbeli adottság-
tól függ, hanem a lélekben van. A vidékiségbõl való kiemelkedés kérdése az aka-
raté is. Mint mondja: „A hegyek sohasem mennek Mohamedhez; a Vezúv azért
tartozik a nagyvilághoz, mert akadnak emberek, akik vállalják a meredély fárad-
ságát, a kráterbe pillantás kockázatát. A vidékiség ennek a vállalásnak a hiánya
elsõsorban; nem külsõ, hanem belsõ adottság, lelki restség, amely legtöbbször
nem következménye a körülményeknek, hanem csak alibit, kibúvót keres az
utóbbiakban.”7 Az a szempontrendszer, amelyet a jelentõs erdélyi szerzõk tár-
gyalásakor követ a késõbbiekben, más könyveiben is, erre a tudatos, aktív, dinami-
kus szempontra mindvégig nagy hangsúlyt fektet. Döntésekrõl beszél a könyvben,
arról, ahogyan az idõbeli távlat, az emberélet útjának felérõl történõ visszatekin-
tés saját cselekvéseinknek mintegy visszamenõleg is értelmet ad. A Boríték nél-
kül már tartalmazza azt a gondolatot, amely egyfajta kritikusi ars poeticájává is
válik Láng Gusztávnak: „Ifjúkorunkban végtelen számú lehetõség felé lobogtat
végtelen számú vágy […]. A kaland láza, mely hevített, észrevétlenül köteles-
séggé higgad – úgy is mondhatnám: nemesedik –; reggelenként úgy lépünk az
életünkbe, mint a hivatalba, s esténként nem odázhatjuk el a testamentáló szám-
vetést: a kiszabott pályán, melyet betöltenünk rendeltetett, mozdultunk-e egy
napnyit elõre?”8 Ennek a gondolatmenetnek a változata az, ami aztán A jelen idõ
nyomában címû Láng-kötet9 címlapján is olvasható, és amelyik a lehiggadás ref-
lexióját az irodalmi értékek kanonikussá válására is vonatkoztatja. A kritikus
számára elérkezhet az a pillanat, amikor egy hasonló lehiggadás, a szenvedélyek
lobogásának visszafogása következik be: „Az irány, amelyért élt, diadalmaskodott,
ha nem is egészen úgy, ahogy álmodta; a szenvedély, amely hevítette, konvenci-
óvá hûlt (elõzékenyebb szóval hagyománnyá), s a mögötte és mellette felsarjadó
új, fiatalabb szenvedélyek ostromát kell állania. Már nem az irodalomról ír, ha-
nem mûvekrõl, egyre jobb ízû mondatokat egyre keseredõ szájízzel, mert a haj-
nal frissessége helyett a magány hûvöse borzongatja.”10

Amennyiben Láng Gusztáv pályáján tételezhetünk ilyen mozzanatot, az leg-
inkább a Kántor–Láng 1971-es megjelenéséhez, majd 1973-as, némileg bõvített-
továbbalakított újrakiadásához köthetõ. A korszakban egyébként jelentõs vissz-
hangot kiváltó mû, amellett, hogy támadások érték, és elméletibb kritikákat is
kapott, igényes, esztétikai szempontú újragondolását jelentette a második világhá-
ború utáni erdélyi irodalom hagyományszerkezetének. Ez csak részben jelentett
irodalomtörténészi munkát, hiszen a közelmúlt irodalmáról volt szó: hangsúlyt
kapott az az elem is, amivel Láng Gusztáv gyakorló kritikusként már egyébként
is szembesült. A kritikusi idõparadoxon, amely voltaképpen meg is könnyítette
számára a kritika irodalomtörténetbe fordítását, a következõképpen hangzott:
„tévedés azt hinni, hogy a kritika lényege mûvek méricskélõ megítélése; kritikus
az, aki – bár egyetlen könyv ürügyén – egy egész irodalom, az egész közízlés 
fölött ítélkezik a történelmi idõ, az újat teremtõ változás nevében. A változást
persze nem õ hozza, hanem a mûvekben önmagát jelentõ történelem, ahogy a
hajnalt sem a kakas ébreszti, hanem a hajnal a kakast.”11 Ugyanezt a szempont-
rendszert érvényesíti ebben az idõszakban a Pezsgõ-díj12 alapító zsûritagjaként36

2025/11



is. A lényeg tehát az, hogy Láng szerint a közelmúltról, sõt a jelenrõl is lehet táv-
latosan, analitikusan beszélni, amennyiben összefüggéseket tudunk felvázolni 
a dolgok szingularitása köré.

E szövegek megírása idején fordul Láng figyelme a transzilvanizmus felé. 
Az Utunk 1973-as évfolyamában közzétett Jegyzetek a transzilvanizmusról13 már
sok tekintetben megelõlegezi azt, ami élete végére teljes kötetté alakul, legfeljebb
az implicit polémia alakul tovább az analízisben. Az 1973-as szöveg a késõbbi
nemzedékek és korszakok kritikáját szegezi a transzilvanizmussal szembe: „Az az
egyeséges és örök »erdélyi szellem«, amelyet az erdélyi történelem és az erdélyi
mûvelõdés alakítójának tekint a transzilvanizmus, sohasem létezett, illetve
amennyiben ilyen erdélyi szellemrõl a múltra vonatkoztatva beszélhetünk,
csakis mint adott történelmi feltételek között kialakult jelenségrõl, s ez az õt lét-
rehozó történelmi erõk energiavesztésével maga is sorvad, vagy éppenséggel
eltûnik.”14 Az elemzés azonban folytatódik, és a fogalom mûködésmódjának,
használatainak, utóéletének irányában mozdul el már ebben a korai írásban is,
végül pedig a posztumusz kötet kortársi perspektívák, mûvek, helyzetek iránt 
is nyitó analíziseibe torkollik.

Úgy gondolom, Láng transzilvanizmuselemzéseinek korszerû jellegét éppen
annak a dinamikus viszonyrendszernek a tételezése adja, amelyik a helyzethez
való aktív, akaratban sûrûsödõ viszonyulásmódnak kulcsszerepet szán. Ezzel 
a megközelítésmóddal Láng egyszerre ment szembe a helyzetek látszólagos sta-
tikusságából levezetett (és mint láttuk a Boríték nélkülben, ezt a provincializ-
mus logikájával azonosító) determinizmussal, és a kortárs hibridizációelméletek 
bizonyos automatizmusaival. A kisebbségi szerepnek ágenciát tételezve beszél
arról, hogy egyfelõl a (romániai) társadalmi-politikai közeg, illetve másfelõl a
(magyar) kulturális hagyomány nem eredményez automatikusan ötvözetet, hib-
ridizációt: „ez a két tényezõ nem egészíti ki egymást, sõt egymással ellentétes 
is lehet”.15 Vagyis a hibridizációs folyamatok empirikus tényei mellett további té-
nyezõket is figyelembe kell vennünk a kérdéskör elemzése során: például a tér-
ség demokráciaindexét, a többségek és kisebbségek közti viszonyt és hasonlókat.
Láng több helyütt írt arról a meggyõzõdésérõl is, hogy a „csonkamagyar” tudatnak
szüksége van arra a tapasztalatcsomagra, amelyet a kisebbségi magyar közössé-
gek az évtizedek során felhalmoztak, más államok határai között élve. E tudatok
közötti viszony pedig ugyancsak dialógusszerû dinamikát követ.

A Kivándorló irodalom recenzálásakor, 1999-ben azt a provokatív kérdésfel-
vetést kockáztattam meg, hogy példái illetve reflexiós szintje következtében
Láng Gusztáv valamelyest a teljes erdélyi magyar irodalom olvasását össze-
kapcsolja a „kivándorló irodalom” szókapcsolattal.16 Ennek az észrevételnek 
a jelentõsége azóta a migrációs, diaszpórairodalmak modelljeinek szilárdabb 
körülírásaival nõtt meg. Míg a többes kulturális affiliációk, kisebbségi közössé-
gek nemzetközi szakirodalma gyarapodott, a magyarázó elv végsõ soron épp az
a dinamikus, performativitásában tetten érhetõ identitás maradt, amelyet Láng
a vidékiséggel szegezett szembe. Láng Gusztáv maga is országok között ki-ki-
mozduló személy volt: Budapesten született, gyermek- és ifjúkorát, felnõttkorá-
nak jelentõs részét Szatmárnémetiben és Kolozsváron töltötte, majd a Kivándorló
irodalom több cikkének megírása idején már Magyarországra költözött. A kötet-
ben elemzett szerzõk, Kuncz Aladártól Áprily Lajosig, Gulácsy Iréntõl Makkai
Sándorig, Mikes Kelementõl Márai Sándorig maguk is megtapasztalják hasonló
kimozdulások következményeit és eredményeit. A dinamikus modell, amelyet

37

2025/11



Láng Gusztáv a transzilvanizmusról megalkot, és amelyik figyelembe veszi Cs.
Gyimesi Éva helyzettudat/azonosságtudat fogalompárosát is a Gyöngy és homok-
ból, a viszonyulásmódokra is mindvégig figyel.

A Dsida Jenõ költészete17 címû kismonográfia kifejezetten irodalomtörténeti
szempontrendszerrel egészíti majd ki ezt a viszonyrendszert. Egyrészt beilleszti
Dsida verseit egy avantgárddal, majd neoklasszicizmussal érintkezõ magyar köl-
tészeti hagyományba. Összeépíthetõvé teszi az életmû értelmezési szempontjait
a Kosztolányi–Babits–Radnóti–József Attila-erõtérrel. Közben modelleket is épít:
a „világképhordozó nagykompozíció” terminusával helyezi el a Dsida-költészet
kiemelkedõ nagyverseit a korszak kontextusában.

Meggyõzõ, és kifejezetten a transzilvanizmus szerepelvárásaival kapcsolatos
a kismonográfia elemzése A költõ feltámadása címû 1930-as Dsida-versrõl. Eb-
ben Láng motívumelemzéssel alátámasztott érvelése a Reményik Sándor-féle 
attitûddel és költõi szerepfelfogással folytatott vita nyomait mutatja ki: „a lepke
nem fél a fenyõtõl, s azzal, hogy a »fa-titánok« meghajolnak a pillangó-kergetõ
költõ elõtt, elismerik a könnyû, a törékeny szépség fölényét a zord pátosz fölött.
S ha a szikla és a fenyõ önazonosító jelkép volt Reményik verseiben, ugyanúgy
a lepke is az a Dsida-költeményben.”18 Dsida életmûvén keresztül tehát Láng
megmutatja a klasszikus transzilvanista költészet egy lehetséges alternatíváját.
Egy késõbbi Dsida-elemzésében ugyancsak revelatív, ahogyan a Dsida-féle prog-
ram váratlan inspirációs forrásaira és analógiáira bukkan rá Gandhi tanaiban.19

A ráismerést filológiai érvek is követik: Dsida valóban közölt cikket Baktay Er-
vin India-könyvérõl, amelyben szó esik Gandhi életpraxisáról.

A Dsida-életmû elemzése, a költõ gyûjteményes verseskötetének sajtó alá
rendezése olyan szál az értekezõi munkásságban, amelyben Láng Gusztáv szak-
területei, a huszadik századi modern költészet és az erdélyi magyar irodalom
vizsgálata a lehetõ legszervesebben és legtermészetesebben kapcsolódnak össze.
Dsida-értelmezései rendkívül hasonló technikával és szempontrendszerrel íród-
nak meg, mint a Kosztolányi- vagy Radnóti-verseket elemzõ tanulmányok.

Egyetemi oktatóként Kolozsváron, majd Szombathelyen is fõként modern
magyar költészetet tanított Láng Gusztáv, szóban elmondott verselemzéseit
nemzedékek emlegették és emlegetik azóta is. Néhány elemzésének a magja, lé-
nyege bekerült köteteibe is, tanári munkájának leágazásaként pedig a Kiskated-
ra címû kötet nyújt még ízelítõt abból, ahogyan irodalommal ismerkedõ diákok
és tanárok szempontjaira, kérdéseire reagálva irodalmi mûvek elemzésébe lehet
fogni. A Kiskatedra megpróbálja eligazítani az olvasót a képversek megértésének
kérdéskörétõl vagy Nietzsche filozófiájának magyar költészetre tett hatásától 
a mûfordítás magyar költészetben érvényesülõ elveiig. A kötet õrzi formailag is
a dialógusnak azt az elvét, amely a Kántor Lajossal írt könyveknek, de fõleg a 
Veress Zoltánnal írt elsõ kötetnek is sajátossága volt. 

Nem egyetlenként a korszak erdélyi magyar kultúrájában – Szilágyi Júlia
esszéírót szoktuk még így emlegetni – Láng Gusztáv is a szóbeliségben mozgott
legotthonosabban, szellemes és színes elõadó és beszélgetõpartner volt. Ha ezt 
a szóbeliségben élõ szövegmennyiséget is hozzászámoljuk a megjelentetett kö-
tetekhez, akkor igencsak tekintélyes és terjedelmes életmûvet képzelhetünk ma-
gunk elé.

De csupán a nyomtatott kötetek száma alapján is elmondható: Láng Gusztáv
jól érzékelhetõ nyomot hagyott az erdélyi magyar irodalom és az összmagyar iro-
dalom hagyománytudatában. Néhány gondolata, ahogy az igazi tanároké, úgy él38

2025/11



tovább az újabb nemzedékek tudatában, hogy talán már a gondolat forrása sem
pontosan azonosítható számukra. Ahogy a Boríték nélkül egyik passzusa mond-
ja: „hidd el, e személytelenné válásnak megvan a maga pátosza. Van-e mélyebb
érzés, mint az apáé, akinek minden vágya, hogy fia különb legyen, mint õ volt?
[…] Elhagytuk már az ábrándozni kész ifjúkort, amikor gúlaépítõ fáraóként ne-
vünk megörökítésén, emlékünk balzsamozásán képzelegtünk. Mit ér a világ mú-
miákkal? Férfiak vagyunk: munkálkodjunk feledésünkön.”20

Láng persze pontosan tudta, és erre olykor figyelmeztetett is, hogy a kritikus
mondatainak az írásmódja ugyanúgy jelentésképzõ erõt hordoz, mint az íróké.
Méltánylandó a személytelenségnek az a változata, amely mûködéssé tud válni
egy kultúra szövetében, és Láng Gusztávnak kétségtelenül sikerült ez a bravúr –
tankönyvszerzõként, tanárként, értelmiségiként sokan figyeltek a szavára. Utó-
korként azonban ellenszegülhetünk a személytelenség kísértésének, és elhelyez-
hetjük a személyesség emlékjeleit, szomorkás szeretettel jelölve ki a Láng Gusz-
táv-életmû tér- és idõbeli koordinátáit. 

A cikk a nagyszebeni Lucian Blaga Egyetem TRANSHIROL ERC-2020-COG címû projektjének
keretében készült. This project has received funding from the European Research Council (ERC)
under the European Union’s Horizon 2020 research and innovation programme (grant agreement 
No 101001710)

JEGYZETEK
1. Láng Gusztáv: Kiskatedra. Komp-Press – Korunk Baráti Társaság, Kvár, 1993.
2. Láng Gusztáv: Kivándorló irodalom. Komp-Press – Korunk Baráti Társaság, Kvár, 1998. (A to-
vábbiakban: Láng 1998)
3. Kántor Lajos – Láng Gusztáv: Száz év kaland. Erdély magyar irodalmáról. Bookart, Csíkszere-
da, 2018.
4. A kiadás elõtt álló könyv bevezetõjét jelen lapszámban tesszük közzé Boka László bevezetõ
jegyzetével.
5. Kántor Lajos – Láng Gusztáv: Romániai magyar irodalom 1945–1970. Kriterion, Buk., 1971.
6. Láng Gusztáv – Veress Zoltán: Boríték nélkül. Dacia, Kvár, 1970. (A továbbiakban: Láng–Veress
1970)
7. Uo. 6.
8. Uo. 14.
9. Láng Gusztáv: A jelen idõ nyomában. Kriterion, Buk., 1976.
10. Uo. 166.
11. Uo.
12. L. Balázs Imre József (szerk.): Újraolvasott Pezsgõ-díjasok. Korunk – Komp-Press, Kvár, 2012.
13. Láng Gusztáv: Jegyzetek a transzilvanizmusról. Utunk 1973/50. 3–4.
14. Uo. 3.
15. Láng Gusztáv: Séta egy definíció körül. In: Láng 1998. 36.
16. Balázs Imre József: Séták egy öndefiníció körül. Korunk 1999/1. 117.
17. Láng Gusztáv: Dsida Jenõ költészete. Kriterion, Buk.–Kvár, 2000.
18. Uo. 233.
19. Láng Gusztáv: Újraolvasás. In: Uõ: Kérdezz másképp… Parnasszus Könyvek, Bp., 2015. 68.
20. Láng–Veress 1970. 16.

39

2025/11



Zabán Márta: Szeretettel köszöntök minden-
kit, a Cs. Gyimesi Éva emlékére tervezett konfe-
renciánkhoz kapcsolódó szemináriumsorozat
második felvonásához érkeztünk. Az Álom és
értelem, illetve a Gyöngy és homok címû köte-
tekrõl beszélgetünk, jelen van az intézet oktatói
közül Berszán István, Serestély Zalán, Gábor
Csilla, Orbán Gyöngyi, Molnár Bodrogi Enikõ,
Farmati Anna, Balázs Imre József, Ábrahám 
Anna és Zabán Márta. Egy olyan kérdéssel sze-
retném kezdeni, ami mindkét kötet szempontjá-
ból elég fontos téttel bír: a transzilvanizmus
problematikájával. Hogy látjátok, hogyan jele-
nik meg ezekben a kötetekben, és ennek milyen
értelemben lehet tétje? Egy olyan idézetet hoz-
tam ehhez az Álom és értelem hatodik oldaláról,
ami összeköti szerintem ezt a két kötetet, ehhez
talán lehet kapcsolódni: „Nem a költõre, aki a
kisajátítást is elbírja, hanem inkább erre az utó-
korra nézve szomorú tény, hogy a példára való
éhség és a legendaszövés hajlama abból az ér-
tékvesztettségbõl származik, amelyben az ön-
megvalósítás, a hiteles társadalmi cselekvés le-
hetõségeitõl megfosztott kisebbség él. Ennek a

40

2025/11

Felszabadítóan hatott
ránk a precíz érvelés, a
kritikus, önkritikus hang:
az intellektus szenvedé-
lyét érzékeltük, a problé-
mafelvetés egzisztenciális
tétjét. Húsbavágónak
tûnt arról elmélkedni,
hogy lehetséges-e a tel-
jesség, egyetemesség, 
az (esztétikai) autonómia
az itteni körülmények
között, s ha igen, 
milyen áron? 

GYÖNGY ÉS HOMOK, 
ÁLOM ÉS ÉRTELEM
Kerekasztal-beszélgetés 
a BBTE Magyar Irodalomtudományi Intézetében

A BBTE Magyar Irodalomtudományi Intézetében 2025. már-
cius 19-én zajló mûhelybeszélgetés rövidített, a Gyöngy és
homok címû kötet által felvetett kérdésekre összpontosító
lejegyzése. A beszélgetéssorozat korábbi eseményén a Talál-
kozás az egyszerivel és a Teremtett világ címû Cs. Gyimesi
Éva-kötetek újraolvasása kapcsán beszélgettek az intézet ok-
tatói, a sorozat záróeseményén pedig a Szem a láncban cí-
mû kötet volt a téma. A további beszélgetések közzétételére
a közeljövõben ugyancsak sor kerül.



számára – régi transzilván hagyomány – az erkölcsi példa értéke minden más ér-
ték, legfõképpen a politikai jogok hiányában magasrendû kárpótlást jelent, ezért
– az erkölcsi észszerûség kényszere alatt – értelmesnek kívánja látni a szenve-
dést vagy akár a halált is.” Hogyan látjátok tehát ezt vagy ezeket a típusú kérdé-
seket a kötetekben? 

Orbán Gyöngyi: A Gyöngy és homok bevezetõjében megemlíti a szerzõ, hogy
az elsõ tanulmányát ebben a témában 1981-ben írta, Egy létszimbólum színe és
visszája címmel. Ugyanennek az évnek a tavaszán én ezt a tanulmányt elõadás
formájában hallgathattam a véglegesítõ vizsgára készülõ tanárok felkészítõjén.
Azokkal a kritikusaival szemben, akik destruktívnak minõsítették az ebben kifej-
tett koncepciót, egyetértéssel követtük az elõadást. Ránk, a felkészítõn részt vevõ
hallgatóságra két szempontból is revelatív hatással volt ez az elõadás. Elõször is 
az önismeretünkre volt erõteljes hatással a benne kifejtett létszimbólum-elemzés:
a transzilvanista ideológiának az a kritikája, amelyet a gyöngykagylómotívum és 
a vele rokon motívumok elemzése révén kifejtett a szerzõ, ráébresztett bennünket
a helyzetünket és a helyzetünkre válaszoló magatartásunkat meghatározó ideoló-
giai tényezõkkel való szembenézés fontosságára. A másik elem, amiben meghatá-
rozó hatással volt ránk az elõadás, az a kristálytiszta logikával végigvitt elemzés:
az irodalomszemléletünk alakulására is hatással volt tehát, mert példát mutatott,
hogy hogyan lehet a mûelemzésben és az irodalomtanításban megszabadulni a
moralizálástól és az allegorizálástól. Rámutatott arra, hogy az interpretáció nem
lehet projekció, hanem a mûbõl áradó motívumoknak a feldolgozása kell hogy le-
gyen, és azoknak egy közösségi horizontban való elhelyezése. Példát mutatott ar-
ra, hogy hogyan lehet esztétikai autonómiában gondolkozni, kiegészítve ezt azzal
a gondolattal, hogy minden autonóm esztétikai törekvésnek van politikai üzenete
is, lásd például Szilágyi Domokos költeményeit. Ez a szépen végigvitt elemzés rá-
adásul nem elfogult egyik irányban sem. 

Gábor Csilla: Rezonálok a Gyöngyi szavaira, hasonló a tapasztalatom. Az 1985–
86-os tanévben a romániai magyar irodalom diszciplína keretében elõadás for-
májában hallhattuk e kis kötet anyagát. Sûrû volt a levegõ azokon az órákon. Fel-
szabadítóan hatott ránk a precíz érvelés, a kritikus, önkritikus hang – amely
azonban tárgyszerûségében is szenvedélyes volt: az intellektus szenvedélyét 
érzékeltük, a problémafelvetés egzisztenciális tétjét. Húsbavágónak tûnt arról el-
mélkedni, hogy lehetséges-e a teljesség, egyetemesség, az (esztétikai) autonómia
az itteni körülmények között, s ha igen, milyen áron? Gyakran emlegetett pél-
dánk a Sütõ-drámatrilógia volt: nekünk esztétikai élményt is jelentenek a hely-
zetünkre utaló áthallások, de – tûnõdtünk – azt, aki nem éli át napi szinten a ki-
sebbségi nyomorúságot és az abból fakadó dilemmákat, vajon miképpen tudná
megszólítani a mû. Így vált esztétikai értékmérõvé, hogy a helyzetértelmezõ
szépirodalmi alkotás mond-e valamit a kívül lévõknek. És bár a mából azt is lá-
tom, hogy gondolkodásunk irányát meghatározta, talán némiképp be is szûkítette
a kor nehéz levegõje, az irodalomszemléletemet egy életre meghatározta: azt is
alakította, ahogyan saját szakterületem ügyeirõl gondolkodom.

Zabán Márta: Arra emlékszel-e, hogyan exponálta ezeket a kérdéseket elõ-
adáson? Vitahelyzetben lévõként érzékelted õt, vagy valamiféle grandiózus kon-
cepció kialakítójaként, kimondójaként? 

Gábor Csilla: Vitahelyzetben, igen, de nem velünk vitázott, hanem mások-
kal: a transzilvanizmusnak nevezett mítosszal, a közbeszédben megkérdõjelez-
hetetlennek látszó axiómákkal.

41

2025/11



Berszán István: Egy mondattal én is csatlakoznék ehhez, mert én is az Éva
diákja voltam. Emlékszem, hogy úgy tudta ezeket a konkrét mûvekre vonatkozó
kérdéseket fölvezetni, mint ahogy az elméleti dolgokat fejtegette: jöttünk rá
egyik dologra a másik után, és ilyenkor mindig felcsillant a szeme. Elõadás köz-
ben így nyitogatta a mi szemünket is, és várta, hogy válaszoljunk és kérdezzünk.
A gyöngykagylóügyet és a nyelvi világszerûséget ugyanazon a fejtegetõ, gondol-
kodó módon tárgyalta. Tanárként az volt benne vonzó, hogy õ mindig helyben
gondolkodott. Voltak jegyzetei, tehát végiggondolta, hogy mit akar elmondani,
de amikor elkezdte a mondatot, még nem tudta pontosan, hogy mi lesz a vége,
inkább kereste azt. Azért lettem egyik rajongó tanítványa, mert ez a gondolko-
dás magával ragadott, és titokban azt reméltem, hogy én is megtanulhatom.
Mintha csak rögtönöztük volna, ami elhangzott, de közben olyan dolgok merül-
tek fel, amelyeken másnap is érdemes volt gondolkodni.

Ábrahám Anna: Én egy másik generációhoz tartozom, és most olvastam elõ-
ször a kötetet, de olvasás közben mégis az volt az érzésem, hogy ezeket a gondo-
latokat már ismerem. Aztán rájöttem, hogy azért, mert édesanyám is Gyimesi
Éva-tanítvány volt, és én úgy nõttem fel, hogy ezt az üzenetet kaptam. Ez egy
olyan erõs hatás, ami például abban is megmutatkozott, hogy a könyvespolcunk
más volt a kortársaim legtöbbjéhez képest. Mondjuk nem a Wass Albert-összes
sorakozott, hanem Szilágyi Domokos-összes volt ott. Ez alapjaiban határozta
meg azt, hogy én hogyan találkoztam az irodalommal. Rögtön meg is kérdeztem
édesanyámat, hogy milyen volt az óráit hallgatni, vagy hogy hogyan fogadták az
õ kollégái ezt az irányvonalat. Az derült ki, amirõl István is beszélt: azt érezte,
hogy valami nagyon fontos hangzik el. És ha nem is mindent ért azonnal, na-
gyon oda kell figyelni, mert lehet, hogy késõbb áll össze a kép, hogy mirõl van
szó. Az mindenesetre elsõ pillanattól világos volt, hogy a bevetthez képest új,
más nézõpontokat és módszereket mutattak fel számukra. 

Orbán Gyöngyi: Az Álom és értelem címû kötet keletkezése elõtt tíz évvel, az
1977–78-as tanévben Gyimesi Éva a textológia tantárgyat tanította az évfolya-
munkon. Akkoriban ez nagyon újszerûnek számított egy többnyire pozitivista
szemléletû egyetemi közegben. A textológiát az irodalomról való gondolkodás
szigorúan tudományos változataként ismertük meg, az irodalomtudománynak
nem pozitivista értelmében vett, hanem szövegközpontú változataként. De ami
igazán nagy hatással volt ránk az elõadásokon túlmenõen, azok a szemináriumok
voltak: olyan mûelemzõ szemináriumok voltak ezek, ahol a mû objektivitása állt
a középpontban. Ugyanakkor elmosódott a határ a mûértelemzés szigorúan tu-
dományos és esszéisztikus formái között. Tehát azt tanultuk, hogy a mûnek pre-
cíz, de ugyanakkor nagyon személyes, és nem természettudományos értelemben
vett egzakt leírására kell törekedni, és hogy a mûelemzés személyes részvétel
kell, hogy legyen. A személyesség nem jelenthet személyeskedést vagy önké-
nyességet, hanem azt jelenti, hogy amit mondunk, azt nagyon tárgyilagos érvek-
kel és elemzéssel kell alátámasztani. Tehát ezekkel õ nagyon erõteljes hatással
volt ránk, szemléleti értelemben.

Berszán István: A strukturalizmusból a teorémákat Éva beépítette a koncep-
ciójába, de nem követte azt a formalizáló tendenciát, hogy egzakt modellekbe és
viszonyokba rendezze az esztétikai tapasztalatot.

Molnár Bodrogi Enikõ: Én Istvánnak voltam évfolyamtársa, és egyetemi éve-
imnek a legnagyobb tanárélménye Éva. Magával ragadott, és én is úgy voltam,
hogy sok mindent helyben nem értettem meg, és ez kicsit el is bizonytalanított:42

2025/11



hogyan fogom én ezt valaha átlátni. De mindmáig az elõadásai, illetve a könyvei
dolgoznak bennem. Én a transzilvanizmusért rajongtam, és manapság is rajon-
gok, ez az igazság. Éva ugye más szempontból közelítette meg a kérdést, ahogy
már szó volt róla, viszont soha el nem felejtem azt a vizsgadolgozatot, amiben
én a saját véleményemet fejtettem ki, és úgy, ahogy Gyöngyi említette az imént:
alátámasztva azt, amit írok. Az a tízes, amit akkor kaptam, azért különösen érté-
kes számomra, mert soha nem gondoltam volna, hogy valaki, aki másképp látja
a dolgokat, így fog értékelni. Tehát kiváló tanár volt, kiváló ember volt. El tudta
fogadni a másságot, nem szállt szembe vele harcosan úgy, hogy lesöpörje az asz-
talról azt, aki másképp gondolkodik. 

Farmati Anna: Nekem nem õ tanította már a romániai magyar irodalmat, ha-
nem Egyed Emese. A transzilvanizmus nekem úgy jött át annak idején, nem
annyira órákról, hanem abból, amit hallottam, olvastam, hogy az valami bor-
zasztó negatív dolog, hogy azzal inkább jobb nem foglalkozni. Ehhez képest a
Gyöngy és homokban az lepett meg, hogy errõl mennyire kiegyensúlyozottan lehet
gondolkodni, meg lehet fogalmilag is ragadni a dolgokat. A Szilágyi Domokos-
könyv másképp volt élmény, mert elsõéven, amikor irodalomelméletet tanított
nekünk, akkor nagyon sokszor hozta õt fel példaként. Tehát a versek, amelyek-
re utalás történik a könyvben, most is nagyon ismerõsek voltak, és úgy jöttek
vissza, mint valami ántivilág. Azon kezdtem el ennek nyomán gondolkodni,
hogy mit is jelent az a 30–40 év, ami azóta eltelt, és azért ezen, mert nemrég az
egyik elõadásomon épp a Rózsa-regényrõl volt szó a világirodalom-órán – ez egy
olyan regény, hogy az elsõ felét egyvalaki írta, Guillaume de Lorris, aztán õ meg-
halt, és negyven év után folytatta valaki más, Jean Meun, és teljesen másképp.
A versritmus ugyanaz, de a mû nagyon különbözõ. És akkor errõl beszélgettünk
a diákokkal, hogy ez nemcsak amiatt van, hogy egy más személy más világné-
zettel folytatja a mûvet, hanem negyven év alatt sokat változik az irodalmi mû-
vekrõl való gondolkodás – és ennek nyomán azon kezdtem el gondolkodni, hogy
vajon Szilágyi Domokos lírája hogyan íródik bele az irodalomtörténetbe, hogy a
mai olvasó horizontjában mindez hol van? Mondtam is a kollégáknak a beszél-
getés elõtt, hogy talán be kéne ülnöm az Imre óráira.

Balázs Imre József: Én is azzal kezdeném akkor, hogy az az érzület, ami 
a Gyöngy és homokból jön, nagyon is ismerõs volt az én generációm számára is
a 90-es években, tehát az, hogy van valami idejétmúlt, anakronisztikus pozíció,
amivel le kellene számolni. A könyv kritikai mozzanatával tehát én nagyon
egyet tudtam akkor érteni. Másfelõl azóta pont az kezdett engem is érdekelni az
eltelt harminc-negyven év kapcsán, hogy ezt a könyvet valóban akkor kellett
megírni, és azért annyira erõs benne az emlegetett kritikai mozzanat, mert ez
már a kései államszocializmus idõszaka, szerte Európában már repedeznek ezek
a rendszerek, és Romániában pont nem. Éva viszont mindig tájékozódott és kö-
vette ezeket a fejleményeket, és valószínûleg azt érezte, hogy volna valami esély,
amivel menni lehetne, és õ tulajdonképpen azt írta meg részben a Gyöngy és ho-
mokban, akivé õ vált: a disszidens értelmiségi pozíciót. Hogy amennyiben mi
belegyökeresedünk a transzilvanista éthoszba, ami ebben a kontextusban csapda,
akkor nem akarjuk megváltoztatni a helyzetet. Hiszen ha a szenvedés jó nekünk,
akkor miért kellene rajta változtatni? 

Az õ pozícióját számomra részben ez magyarázza. Neki sokkal nagyobb sza-
badságigénye volt, és látta a környezetében azt, hogy esetleg esély volna változ-
tatni, hiszen a többi országokban körülöttünk már változások vannak. Egyéb-

43

2025/11



ként a mesteriseknek azt szoktam tanítani az erdélyi magyar irodalom óráimon,
hogy az nem igaz, hogy a trianoni traumát nem dolgoztuk fel. Merthogy a tria-
noni trauma feldolgozása bizonyos értelemben maga a transzilvanista ideológia:
tehát az, hogy az etikai pozíciók, amik itt megjelennek, az, hogy a szenvedésbõl
érték válik, a sebzettségbõl gyöngykagyló, az azt jelenti, hogy helyre tudunk jön-
ni. Ez mind benne van az 1920-as évek transzilvanizmusában, és Éva is mond-
ja valahol a könyvében, hogy annak ott megvan a maga szerepe. Csakhogy ugye
közben telik az idõ, és amikor már a 80-as években vagyunk, akkor ez csapda-
helyzetté válik. 

Nekem is nagyon tiszta elemzésnek tûnik egyébként, és egyik példáját ki is
emelném a könyvnek: a Tibold Márton-elemzést. Ezt is egy 70-es, 80-as évekbeli
ráismerésként látom, ami arra vonatkozik, hogy az identitás tulajdonképpen egy
választott dolog kellene hogy legyen ebben a horizontban. Van egy aktív mozzanat
valamikor az életünkben: tehát az identitást nem egyszerûen passzívan kapjuk,
hanem eldöntjük, hogy ezek és ezek leszünk mi. Tibold Márton esetében kifeje-
zetten radikális ez a döntés: õ bácskai svábként magyar akar lenni, és ezért még
a kisebbségi sorsot is vállalja Romániában. Ez a tettmozzanat, ez az aktív moz-
zanat hiányzik talán Évának a transzilvanizmus sok más klasszikus szövegébõl. 

Ami még érdekes, és amivel a mai fejünkkel talán vitatkozhatnánk is, az az,
amit õ a tragikus iróniáról mond, és ez a Szilágyi-monográfiájának is kulcsfogal-
ma. Azt írja a könyvben: a tragikus irónia „a diszharmonikus értékviszonyok 
feltárásával a konfliktusmegoldás reális lehetõségeinek a keresésére ösztönöz”.
Tehát egy afféle ráismertetõ szerepet szán õ ennek a tragikus iróniafogalomnak,
valami olyannak a feltárására, amit a transzilvanizmusnak a klasszikus paradig-
mája elfed vagy átesztétizál.

Berszán István: Itt meg szembetaláljuk magunkat vele az elemzésben.
Balázs Imre József: Az újabb értelmezési paradigmákban valószínûleg ez 

a mozzanat kevés volna, tehát kérdés, hogy a tragikus irónia lenne-e az, ami ki-
mozdít bennünket. Érdekesnek tartom, hogy a könyv kérdõmondattal végzõdik:
„Hát akkor mi a megoldás?”

Ábrahám Anna: Igen, õ nem azt mondja, hogy ez a megoldás, hanem hogy
ez egy lépés.

Balázs Imre József: Itt hagyja a kérdõjelet nekünk. A tragikus irónia afféle
köztes mozzanat akkor. 

Berszán István: Egy elsõ kimozdulás abból a hagyományból. És ez átvezet a
Szilágyi Domokos-monográfiához. Szerintem azt is fontos elmondanunk, hogy
mi mit gondolunk arról, amit Éva gondol. A Szilágyi-könyvben nagyon követke-
zetes a tragikus irónia irányába tartó életmû nyomon követése. De ezt mi már
valahonnan ismerjük. A Teremtett világban, sõt már a Találkozás az egyszerivel
címû kötetben is azt láttuk az ott vizsgált szerzõknél, ahogy a kezdeti nagy esz-
mények és a pátosz beleütköznek a valóságba, és miután meginognak, eljutunk
egy olyan létösszegzésig, amely leszámol az illúziókkal. Tehát ez egy olyan kép-
let, aminek van köze ugyan az Éva által olvasott irodalomhoz, de érezhetõ, hogy
ez az õ kutatói arzenáljában is egy erõs modell. Kérdés számomra, hogy a Szilá-
gyi-költészetben minden beilleszthetõ-e ebbe a megrajzolt ívbe. A transzcenden-
cia kihívása címû fejezettõl kezdõdõen mintha lennének leágazások. Ha valaki
felfedezi a játéknak azokat a mozgástereit, amelyeket Éva itt megidéz, és amelye-
ket mi is jól ismerünk a Szilágyi-kötetekbõl, kevésnek tûnik, hogy ez csak úgy
épüljön be a nagy létértelmezõ küzdelembe, mint egy köztes állapot vagy állo-44

2025/11



más, ahol az ember mintegy kifújja magát, mert erre is szüksége van idõnként.
Szerintem a játéknak más tétjei is lehetnek, akár a „fõvonulat” alternatíváiként is. 

A Gyöngy és homok kapcsán is felvetnék valamit. Úgy tûnik, hogy a transzil-
vanista ideológia azért jön létre, hogy kompenzáljuk magunkat a lehetõségek
megszûnése, bezárulása miatt, és hogy valamilyen erkölcsi értékbe kapaszkod-
va legitimáljuk a helyzetet. Éva itt éles szemmel és józanul felismeri a kompen-
záló funkciót. Közben pedig annak sürgetõ igényét veti fel, hogy tenni kellene
valamit, az lenne az emberhez méltó, hogy megváltoztassuk a létfeltételeket. 

Az azóta eltelt idõszakra gondolva persze kérdés, hogy vajon ez a transzilva-
nizmus ellentéteként megjelölt törekvés nem problematikus-e maga is. Szembe-
állítható-e a józan és az igazi politikai cselekvés mezeje az erkölcsi, etikai, val-
lási és esztétikai ideológiákkal? Vagy inkább olyan alternatíva, ami egy ideig a
kritikai filozófia szerepét tölti be, de ahogy Paul de Man mondaná, egy újabb kri-
tikai filozófia tárgyaként maga is átkerülhet az ideológia térfelére. Éva is próbál-
kozott a közügyek aktív alakításával a rendszerváltás után, de mai szemmel az
eszmék révén emberhez méltóvá alakított politika programja is sok tekintetben
illuzórikusnak bizonyul.

Zabán Márta: Maga ez a kötet is egy ilyen típusú sikeres politikai cselekvés
szerintem, tehát leleplezni ennek az ideológiának a visszásságait.

Serestély Zalán: Szerintem itt is érvényes az, amit Gyöngyi mondott, tehát
hogy az állítás nem egészen az a könyvben, hogy a transzilvanizmusnak nem
volt tétje vagy helye abban a pillanatban, de te is mondtad, István, a kulcsszót:
a hagyományozódást. Tehát mintha inkább arról gondolkodna, hogy mennyire
jó a transzilvanizmus létrejötte után 4-5 évtizeddel ugyanazt a stratégiát hasz-
nálni. Ez nem ugyanaz az állítás, mint azt mondani, hogy a transzilvanizmus
önmagában véve irreleváns vagy abszolút mûködésképtelen stratégia lett volna. 

Gábor Csilla: Van még itt valami: a könyv egy helye a teljes nemzeti identi-
tástól való elkülönülés, a regionalizmus kockázatára figyelmeztet, „amivel [a
transzilvanizmus] akaratlanul is a provincializálódást szolgálja”, szemben ép-
pen a transzilvanizmus nagy neveinek megnyilatkozásaival (pl. Kuncz Aladár:
„A kisebbség csak a politikában kisebbség, irodalmában és mûveltségében maga
az egyetemesség”). Nem lehet eltekinteni attól, hogy e szöveg a 80-as években
íródott, de 1992-ben jelent meg, amikorra az erdélyiség fogalma és percepciója a
korábbitól eltérõ módon vált problematikussá. Két különbözõ kontextus, mind-
kettõre érdemes figyelni. 

Berszán István: Azért is van ott az 1991-ben írt zárlat benne, külön fejezetként.
Gábor Csilla: Igaz, ám a könyvnek ezzel együtt is fontos üzenete az, hogy a

mi szenvedéskultuszos-gyöngyös metaforikánk, amit nemcsak helyzetértelmezõ
allegóriaként használunk, hanem olykor eszerint is élünk, egyenes út lehet a
provincializmus irányába. Hogy a szülõhelyhez való kötõdés lehet egyfajta regi-
onális identitásrész (provinciális beszûkültségek nélkül, a globalitás távlatával),
az mindkét kontextushoz képest eltérõ, talán késõbbi szempont, és talán nincs
is közvetlen köze a transzilvanista hagyományhoz.

Balázs Imre József: Azért is tartom fontosnak a könyvnek ezt a történeti
szituálását, mert ebbõl kiindulva akár azt sem tartanám nagyon elrugaszkodott
gondolatnak, hogy lehet, hogy Éva ma erõsen transzilvanista gondolkodó lenne,
és megmondom, hogy milyen értelemben gondolom ezt. Egyrészt a kései évei-
ben a kereszténység gondolatköre egyre fontosabbá vált számára, és az emlege-
tett szenvedésetika ugye nagyon keresztény gondolat amellett, hogy akár a

45

2025/11



buddhizmusban is jelen van. Az etika és a szenvedés összekapcsolását nyilván
nem a transzilvanisták találták ki, hanem sok más kontextusban jelentést nyert
az idõk folyamán. Ha mondjuk a kortársi vagy közelmúltbeli fogyasztói kultúrát
egyfajta hedonizmus vagy örömelv lecsapódásának látjuk, akkor talán világos,
hogy gyorsan másfajta végletekbe kerülhetünk.

De egy másik aspektus még fontosabb, a következõt olvasom a Gyöngy és ho-
mokban a korabeli helyzet értékelése kapcsán: „A romániaiság bélyegei: a poli-
tikai és kulturális önrendelkezés teljes felszámolása, a jogi helyzet egyre súlyos-
bodó rendezetlensége, az adminisztratív eszközökkel elõidézett elszigeteltség és
szétszóródás halványítják a nemzeti identitástudatát.” Vagyis a román naciona-
lista nyomás eredményeként az itteni emberek elszigetelõdtek egymástól, és en-
nek nagyon komoly következményei voltak. Amit pedig ehhez hozzátesz, az az,
hogy „e folyamat elmélyülésében közrejátszik a magyar kisebbségideológiai gon-
dolkodás”, amelyik mintegy távolítja az érintetteket a magyarországi közösségtõl.
Azt is mondja tehát, hogy a különállást hangsúlyozó ideológia a 80-as években
duplán öngól: ugye a románok is távolítják egymástól az erdélyi magyarokat, rá-
adásul még a magyarok is távolítják önmagukat a magyarországi közegtõl.

Azt hiszem, ehhez képest nagyon más helyzetben vagyunk 2025-ben. A ma-
gyar politika felõl is érzékelhetõvé válik idõközben egyfajta koloniális logika, ami
ugyancsak próbára teszi az önrendelkezés lehetõségeit egy másik értelemben, mi-
közben a román politika nyomása, néhány évtizedre legalábbis, jelentõsen eny-
hült. A némileg provokatív felvetésemmel tehát azt próbálom mondani, hogy azok
az analízisek, amiket Éva megírt ebben a könyvben, és nagyon kristálytiszták,
azok segíthetnek a késõbbi analízisekben. Különválasztja ugye a helyzettudat és
azonosságtudat fogalmait. Most nyugodtan állíthatjuk, hogy egy másik helyzet
van, és lehet, hogy a mi helyzettudatunk is más. Az 1980-as években Éva a román
nacionalizmus és diktatúra kiépülése ellenében gondolkodott, és lehet, hogy most
másfajta hatalmi nyomások elemzése lenne számára napirenden.

Ábrahám Anna: Ehhez olyan értelemben tudnék kapcsolódni, hogy ennek a
gyarmatosító jellegû logikának mintha aládolgozna a Gyimesi Éva által elemzett
20-as-30-as évekbeli transzilvanizmusideológia, és eszközként lenne használha-
tó egy „alád nyúlok és felemellek” jellegû megközelítéshez. Ez is egyfajta aktua-
litást ad ennek a kötetnek.

Balázs Imre József: És az erdélyi magyarság újra egyfajta passzív pozícióba
kerül.

Ábrahám Anna: A mechanizmus a hasonló, igen.
Serestély Zalán: Én annak idején vizsgáztam Imrénél a Transzilvanizmus ne-

vû tantárgyból, és most kikerestem a kötetbõl az Áprily-vers elemzését, amirõl
akkor szó volt, és ami a gyöngykagylómotívum átalakított változatát vizsgálja:
„Idegen lett testvére, mostohája – / s a ködbe hördült, mint az orgona.” – ez a kér-
déses versidézet, és most is emlékszem, ahogy errõl és az elemzésrõl beszélge-
tünk. Vannak tehát nekem is korábbi emlékeim a könyvrõl, amihez viszonyítani
tudom azt, ahogy most újraolvastam. Teljesen más volt, mint diákként olvasni,
és voltak szép revelációim olvasás közben. Több dolgon is gondolkodtam, de en-
gem most leginkább a módszer fogott meg: hogy a romániai államszocializmusnak
a legelvadultabb utolsó évtizedében hogyan épít fel Gyimesi Éva módszertani-
lag egy ilyen történetet? Azzal, ahogy õ ezt összerakja és részben összegereblyézi
a hazai anyagból, azt is mondja, hogy olyan szerzõket fogok most megszólaltatni,
akik nem divatosak, és ebbõl építkezik. Az egész konstrukció lenyûgözõ: az,46

2025/11



ahogyan az azonosságtudatnak és a helyzettudatnak a feszültségét kompenzálja
a gyöngykagylómotívum, és ez a könyvben magyarázó elvvé válik. Ez óriási sze-
rintem, ahhoz hasonló, amit Tengelyi László mond a sorseseményrõl meg a nar-
ratív identitásról. Az, ahogyan a fogalmakkal, például az identitásfogalmakkal
dolgozik, szerintem messze túlmutat azon, amivel ebben az idõszakban bárki
más dolgozott magyar nyelvterületen. 

Berszán István: Tengelyihez az közelíti, hogy Évának is a szabadság a viszo-
nyítási pont, tehát Kant.

Serestély Zalán: Igen, ezt akartam is mondani, hogy Az örök béke Kanttól na-
gyon benne van, csak Tengelyi a francia fenomenológia felõl építi tovább.

Egy pragmatikai kérdés merült még fel bennem. Imre az elõbb hivatkozott
egy szöveghelyre, ahol nagyon konkrétan arról írt Gyimesi Éva, hogy az erdélyi
magyarság jogfosztottságban él. De ez egy rövid passzus, és ezen kívül kevés a
közvetlen utalás a helyzetre. A kézirat történetéhez hozzátartozik viszont, hogy
az állambiztonság elkobozta. Errõl tudunk valamit, hogy ez hogy mûködött? Ho-
gyan olvasott az állambiztonság egy ennyire teoretizáló szöveget?

Balázs Imre József: Errõl talán Gyöngyi tudna többet, hogy hogyan is mûkö-
dött a 80-as években a társadalomtudományi kör Sepsiszentgyörgyön, és mit 
tekintett a hatalom ezzel kapcsolatban problematikusnak.

Orbán Gyöngyi: Maga a téma, hogy a kisebbségi magyarságról szól, önmagá-
ban ellenségesnek minõsült. A titkosszolgálatnak ennél nem kell több.

Berszán István: Gondolkodom még valamin: egy helyen Éva a szenvedés és
az erkölcsi helytállás kapcsán arról ír, hogy ez lehet személyes stratégia, de más-
fél millió ember nem követheti. Hogyan érti Éva ezt az érvet pontosabban?

Gábor Csilla: Itt a mondat az utólagos zárszóból: „Amíg nincs valóságos de-
mokrácia, a transzilvanizmus a romániai magyarság egyik túlélési stratégiája-
ként kínálkozik továbbra is. Ám egyes emberek személyes meggyõzõdését nem
lehet kétmillió ember számára kötelezõvé tenni.”

Berszán István: Ez az, igen. Vajon a „valóságos demokrácia” várása nem
ugyanolyan túlélési stratégia?

Balázs Imre József: Ez az egyik szöveghely, ahol errõl beszél, igen, de a ko-
rábbi korszak kapcsán azonosítja be. Általánosabban is egy értelmiségi öncsalás-
ként értelmezi ezt a pozíciót, ami ráadásul a könyv 80-as évekbeli megírásának
közegében, a tömeges kivándorlás kontextusában rengeteg empirikus bizonyí-
tékkal támasztható alá. Nem mûködik stratégiaként már ez az ideológia.

Berszán István: De van ebben valami olyasmi, hogy az erkölcsi kiállás egy
szubjektív, sokszor problematikus dolog, és ott van alternatívaként a valóságos
cselekvés: a jogi meg a politikai helyzet tettleges alakítása. Ezt az éles szembe-
helyezést érzem problematikusnak.

Orbán Gyöngyi: Önmagában is az. Mert az értelmiségi felelõsségtudatnak tu-
lajdonképpen ugyanazt a vonulatát folytatja, amit a transzilvanista ideológiának
a képviselõi is folytattak, tehát azt, hogy az értelmiségi felelõs a közösségéért. És
akkor feltevõdik a kérdés, hogy ha felelõs vagyok a közösségemért, akkor ez azt
jelenti-e, hogy elõírhatom a közösségem számára azt, amit én helyesnek tartok.

Berszán István: Ezt a vonatkozását értem, hogy egy személyes meggyõzõdés
ilyen számonkérõ módon nem erõltethetõ rá másokra. De a szembeállítást to-
vábbra is túl erõsnek érzem. Az 1989 utáni történések számomra azt mutatják,
hogy az ellenpólus sem bizonyult olyan magától értetõdõ kilábalásnak a baja-
inkból, az is egy nagyon szövevényes és ideológiáktól terhelt kísérlet volt.

47

2025/11



Balázs Imre József: A könyv alapján ezt nyilván az 1989 elõtti vonatkozások-
ra, az akkori aktivitására kell vonatkoztatnunk, nem a 90 utánira – hiszen ez er-
rõl szól, hogy addig is lehetett tenni valamit, amikor látszólag reménytelen volt,
és õ tett is: beadványt írt, és a tanítványok kihelyezése ellen tiltakozott.

Visszatérve még egy pillanatra arra, amit mondtál, hogy miért értelmiségi
ideológiának tekinti, és miért nem tartja kiterjeszthetõnek kétmillió emberre: 
„a ködbe hördült, mint az orgona”, amit Zalán idézett, épp errõl szól az Éva
elemzésében. Tehát ez az „orgona” az öncsalás: a zenévé oldás. Kétmillió ember
ezt a szép és esztétikus öncsalást nem tudja megcsinálni például.

Serestély Zalán: Ez egy pragmatikai érv, de hát morálisan is eleve problema-
tikus: hogyan lehetne normatívaként embereknek elõirányozni a szenvedést?
Ebben volna valami amorális.

Ábrahám Anna: Eszembe jutott közben az a szempont, amivel erre a beszél-
getésre jöttem: az aktualitásán gondolkodtam folyamatosan ennek a kötetnek.
Az lett a kérdésem, hogy az, amit õ végiggondol ebben a kötetben, és amirõl mi
is beszélgettünk eddig, szerintetek ezen a szûk intézményes, akadémiai kereten
kívül mennyire látható az erdélyi magyar társadalomban? Mennyire látható az
az újraértékelése a transzilvanizmusnak, amit Gyimesi Éva végrehajtott, az olva-
sási szokásokban teszem azt? Hogyha elgondolkodunk azon, hogy mit kérhet
számon az értelmiségi a nem értelmiségitõl, valaki látni véli-e a hatást, akár is-
kolákban, mert nekem ez a vesszõparipám, és az már tömeghatást jelenthetne.
Látható-e tehát mindebbõl valami az intézményes kereteinktõl távolodva?

Berszán István: Szerintem az iskolákban párhuzamosan zajlott, és ugyanúgy
folytatódik a transzilvanista hagyomány, illetve annak kritikája.

Serestély Zalán: Én is azt látom, hogy bizonyos szempontból élünk tovább 
a transzilvanizmusban, néhány cikk vagy interjú a sajtóban mintha továbbra is
azt próbálná bizonygatni, hogy Erdély egy ilyen ideológiamentes hely, ahol nin-
csenek nagy irodalmi apagyilkosságok, nincsenek politikai szembenállások.
Mintha Erdély egy ilyen vákuum volna, ahol normálisabbak vagyunk, mi nem
megyünk egymást torkának, miközben dehogynem. Kicsit az erdélyi tündérkert
motívuma is benne van ebben, ami persze közben vadászkert lett.

Balázs Imre József: Nekem is van két válaszom is az Anna kérdésére, egy-
részt az, hogy a transzilvanizmuskritika hatása az iskolákban érzõdik talán legke-
vésbé. Mindig megkérdezem az erdélyi magyar irodalom tantárgy keretén belül
a diákjainkat, hogy a közoktatásban kik voltak azok az erdélyi szerzõk, akikkel
találkoztak, és nagyon kevés név hangzik el, és az is esetleges: Tamási, Kós,
Kányádi, néha Kovács András Ferenc szokott eszükbe jutni, de évrõl évre és te-
lepülésrõl településre változó módon.

Mégis van folytatása szerintem a Gyöngy és homok víziójának, én például eb-
be a vonulatba sorolnám mindazt, amit mondjuk Kovács András Ferenc, Láng
Zsolt vagy Visky András a 90-es évektõl kezdve írt és publikált, az Éneklõ Borz
Sütõ-számát is beleértve. Van tehát szerintem folytonossága az õ pozíciójának,
és nem mondanám, hogy mondjuk Visky András irodalmi tevékenysége vagy a
Kovács András Ferencé, Tompa Andreáé nem fejt ki hatást. Csak másik oldalon
folyamatosan ott volt a média sokáig nagyon durván anakronisztikus, másik 
Erdély-képe, amire egy ideig a „Dunatévé-Erdély” kifejezést is használtuk: öreg
bácsi a faluban megy a botjával, népviseletben, háttérben fehér templom.
Emögött az Erdély-imázs mögött, ami azóta a turizmussal és sokminden egyéb-
bel is összekapcsolódott, nagyon erõs médiaapparátus áll, ezzel mi értelmiségi-48

2025/11



ekként nagyon nehezen tudnánk versenyre kelni a hatást tekintve, de azt gon-
dolom, hogy azért, ahogy István is mondta, a kritikájának a jelenléte is folyamatos,
zajlik a folyamatos reflexió a jelenségre, ami például a Boka László összeállítá-
sában 2023-ban megjelent Transzilvanizmus-kötetben is tetten érhetõ.

Zabán Márta: Miközben hallgattalak benneteket, az jutott eszembe, hogy va-
lóban érdemes akár módszertani javaslatként is felfogni a Gyöngy és homokot,
azt nézni benne, hogy miként leplezhetjük le az ideológiánknak azokat a vonat-
kozásait, amelyek ténylegesen provinciálissá tesznek bennünket. Vajon mi ma
mire vagyunk ugyanolyan vakok, mint amit õ leleplezett a saját idejében. Ebbõl
a szempontból számomra folyamatosan a kultuszkutatás módszertana ugrott be,
az, hogy sokkal késõbb a kultuszkutatás kezdett magyar nyelvterületen ugyan-
így gondolkodni ezekrõl az ideologémákról, kérdésekrõl, és találta meg a mód-
szertani fogódzókat mindehhez. 

Fussunk még egy kört, olyan kérdések kapcsán, amit még nem volt alkalma-
tok elmondani?

Molnár Bodrogi Enikõ: Én sokszor gondolok arra, hogy mennyire szeretnék
elbeszélgetni Évával a kisebbségi témájú kutatásaimról, amelyek egy távoli finn-
ugor kisebbségre vonatkoznak. Hihetetlen számomra az, hogy olyan kérdések,
amelyeket a transzilvanista ideológia felvetett, azok ma, 2025-ben Észak-Svéd-
országban, a meänkieli közösségben, mennyire hasonlóan merülnek föl. Csak
van egy olyan óriási különbség: amögött, aki legtisztábban képviseli ezeket az
értékeket, Bengt Pohjanen, aki semmit nem tud a transzilvanizmusról, vagy ha
valamit tud, azt tõlem tudja, mögötte tehát nincs és nem is volt olyan támogató
közösség, mint a transzilvanizmus képviselõi mögött. Errõl annyira szeretnék
Évával elbeszélgetni, hogy mit szól ehhez a jelenséghez? Ugye szó volt arról,
hogy Trianon után mennyi idõ eltelt, hogy más az ilyen-olyan kontextus. De hát
ebben az esetben a demokratikus Svédországról van szó, ahol legalábbis látszó-
lag nem beszélhetünk arról, hogy elnyomnák a kisebbséget, megtiltanák az
anyanyelv használatát, és mégis itt van, jelen van a probléma. Pont ennek a té-
mának a kapcsán el nem tudom mondani, hányszor kézbe vettem a Gyöngy és
homokot, a Teremtett világot, és szinte bárhol ütöm fel ezeket a könyveket, min-
dig találok valamit, ami elgondolkodtat, továbbvisz a kutatásban, úgyhogy ezért
külön is nagyon hálás vagyok Évának.

Zabán Márta: Én azt figyeltem ma, hogy kihez beszélünk ezen a szeminári-
umon. Ez már a második esemény ebben a sorozatban, és azt éreztem, hogy sok-
kal többet beszélgettünk egymással, mint elsõ alkalommal. Örülök, hogy ezt a
közös hangot a Gyimesi Éva kötetei inspirálják. Ez már valami.

Lejegyezte és szerkesztette: Balázs Imre József

49

2025/11



KESZTHELYI GYÖRGY

A régi
– költõkrõl, költészetrõl –
Amikor összefutsz vele a vékonyabbikkal
a teltebbel olyan mindegy csak a száj a szó
harmóniája jelzi hol a sorompó vagy éppen
hol nincsenek útjelzõ táblák sebkorlátozás
akkor válsz valakivé mert szájukra vesznek
óvatos ujjakkal szétkenegetnek miközben
arról fantáziálnak hogy ebbõl hamarosan
fejedelmi senkit fõzünk hiszen régi anyag
gerince kõbõl tán bele is törnek a fogak
vakító fénye gyilkol rozsdás kardja mérgez
nem szólunk hozzá még szabásmintát sem
veszünk alakja után nehogy ránk boruljanak
néhány rég kimúlt század rohadt emlékei

Noktürn
Hogy van az, hogy a villamos kerekeinek
kattogását etûdként éled meg akár,
vagy hogyan képzelhetsz bele
egy diszkrét Chopin-keringõt, mintha 
nagyanyádat a hullaszállítók éppen vinnék
lefelé a harmadikról, miközben
a tisztek házában a nagy napra készülõdnek,
kürtökkel, trombitákkal és egyéb
oda nem illõ, harsogó hangszerekkel
degesztik a keletlen felszabadulást,
amely a halott test esetében tényleg az.
Feltehetõ, hogy a neonfénytelen, a faágak kontúrját
éppen csak sejtetõ éjszaka a magyarázat,
ha trágyaszagot vagy kolompokat
nem is szállít ökrösszekéren az ablak alá,
ez a fekete-fehér, falusi képernyõ
visszafesti hajad gesztenye színét,
elsimítja arcod mélyülõ árkait,
elhiteti veled, hogy a reggel sem egyéb,
mint papírra körmölt olcsó klisé,
az óraketyegés meg a tér paródiája.
Berámázott kép üvegébõl tükrözõdik vissza
a végtelenül hosszúnak tûnõ szerelvény50

2025/11



ablakainak halvány fénye, ideje lenne
a bordák alá csempészni némi bûntudatot,
a mechanikát elkülöníteni a biológiától,
összpontosítani a szív dallamára.

Cementlépcsõk vezetnek tovább a harmadikról,
a szív halkan kattogó villamos kerék,
halld etûdként, Chopin-keringõként,
halott elõdeid az ablakok.

Éjszaka
Éjszaka belopakodott az õsz,
megsimogatta meztelen hátát,
álmai akkor sárgák, rozsdabarnák lettek,
levélszõnyegen bóklászott tovább
a gesztenyefák között.

Beszélni nem mert még,
hallgatni sem akart, a nyitott ablakokból
elfojtott vágyak köszöntek vissza.

2024. augusztus 28.

51

2025/11



ántor Lajosnak a rendszerváltás után
nyomban megjelent esszéje, a Hamlet a
bántott félhez tartozik címû könyvecskéje1

a Shakespeare-dráma kétszáz éves erdélyi szín-
padi történetét vázolja fel, benne hangsúlyos
helyen szerepel az 1919-es, kolozsvári nemzeti
színházi elõadás, amelyet az emlékezet megsza-
kadt elõadásként tart számon.2 „A hamleti kérdést
tehát Janovics és színészei ismét megválaszolták,
egyértelmûen a »Lenni« mellett foglalva állást”3,
fogalmaz a szerzõ. Ahogy Kántor a címben is
utalt rá, a bántott félhez tartozó Hamlet akár egy
egész közösség metaforájaként is értelmezhetõ.

A jelen tanulmányban foglaltak alapján a
Hamletben talán olyan mûre ismerhetünk – és
ez új távlatokat nyithat a Shakespeare-mû erdé-
lyi magyar színjátszásban és irodalomban betöl-
tött szerepe kapcsán –, amelyet egy nagyobb
eszmetörténeti áramlatban, a transzilvanizmus
eszméjének keretei között is alkalmasint meg
lehetne vizsgálni. „Történetiségét tekintve egy
idõben formálódó jelenségkörrõl és annak vari-
ánsairól beszélhetünk, nem pedig egyetlen, sta-
bil és változatlan alakzatról, mely a két világhá-
ború közötti politikai-társadalomtörténeti sze-
repkörei mellett elsõdlegesen szépirodalmi,
kulturális hatásában mutatkozott erõteljesnek,
ugyanakkor jogi, erkölcsi és vallási vetületeiben

52

2025/11

A történelmi helyzet,
amelyben a direktor
találta magát, úgy volt
ismeretlen és új, 
hogy nem lehettek rá
kész válaszok. 

TOMPA ANDREA

„MEGHALNI SZABAD”
A Hamlet-szerep mint modell Janovics Jenõ számára
1919-ben

Jelen tanulmány egy hosszabb, 2025 õszén megjelenõ kötet-
ben megjelenõ Janovics-tanulmány részét képezi: Tompa
Andrea: „Meghalni szabad”. Janovics Jenõ történetei 1919–
1945. Erdélyi Múzeum-Egyesület, Kvár, 2025.

K



is hangsúlyos maradt”, írja Boka László a transzilvanizmus jelenségét összefog-
laló legfrissebb kötetben.4

Bizonyára nem indulnak ebbe az irányba felvetéseim, majd kutatásaim, ha
nem találkozom magam is a színpadon egy olyan Hamlet-elõadással Kolozsvá-
ron 1987-ben5, amely e drámán keresztül gondolkodott a jelen idõkrõl és a ma-
gyar közösség helyzetérõl Romániában; ezeket a Hamleteket össze is fûztem egy
irodalmi mûben. 

„A lét, vagy a nem-lét kérdése”, ahogy az Arany-fordítás fogalmazott eredeti-
leg, a kizökkent idõ és a trauma (nyelvi) rokonsága, az erkölcsi dilemmák, a va-
lóság és a bolondság, illetve õrület választásai megnyitják az utat afelé, hogy a
Hamletben valamiféle mindennapi életben eljátszható szereplehetõséget ismer-
jen fel egy közösség, vagy annak éppen vezetõ helyzetben lévõ tagja. 

Ismert és ikonikus színháztörténeti fénykép6 az 1919. szeptember végi Ham-
let elõadás után készült, a kolozsvári Nemzeti Színház társulatát ábrázoló felvé-
tel: a társulat valamennyi tagja látható rajta, a kép bizonyára a színpadon ké-
szült, a felirat: „Nemzeti Színházból katonai erõszakkal eltávolított társulat
1919. október 1-jén”. A képen valamennyi színész, díszletmunkás, alkalmazott
látható, Janovics Jenõ direktor középen ül világos színû öltönyben. Közismert az
is, hogy a társulatból végül senki nem távozott Magyarországra. A Nemzeti tár-
sulata csapattá vált, abban az értelemben, ahogy Erving Goffman definiálja
olyan egyének együtteseként, „akiknek bensõséges együttmûködésére van szük-
ség ahhoz, hogy adott helyzet-meghatározás érvényben maradjon”.7

„Mikor az egyén új helyzetbe kerül a társadalomban, s új szerepet kell játsza-
nia, valószínûleg nem kap részletes útbaigazítást arról, hogy miként viselked-
jen”, írja Goffman Az én bemutatása a mindennapi életben címû szociológiai
tanulmányában.8 Janovics Jenõ Nemzeti Színházi igazgatóként új helyzetbe ke-
rül 1918 decemberében. Az ország második Nemzeti Színház-igazgatója szere-
pébõl egy új államban találja magát, amely állam nem ismeri el a korábbi intéz-
ményt, és amelytõl az egész közösséget is meg is akarja fosztani. A szimbolikus
nemzeti tértõl, magától az épülettõl és az abban betöltött szerepétõl egyaránt
meg kell válnia. Erre a szerepre nincs forgatókönyv, hiszen hasonló még nem állt
elõ. Nem arról van szó tehát, amire bármilyen igazgatónak fel lehet és kell ké-
szülnie mindenkor, hogy megbízója, a (magyar) állam elmozdítja helyérõl, ha-
nem hogy megszûnt feje felett a megbízója és ezzel intézménye is. 

Ami Janovics Jenõvel és a kolozsvári Nemzeti Színházzal történik az 1919-es
év folyamán, annak nemigen van történeti elõzménye és olyan mintázata,
amelybõl az intézmény élén álló direktor tudta volna, milyen döntéseket hozzon
és hogyan, színigazgatóként mi volna a dolga és felelõssége, emberként milyen
morális kötelezettségei vannak, netalán milyen veszélyekkel járnak választásai,
egyszóval mit kockáztat. Nem volt rá precedens, nem volt felkészülési lehetõség
sem, nem volt rá kipróbált szerep a gyakorlatban abban a történelmi pillanatban,
amikor végbemegy az impériumváltás. A történelmi helyzet, amelyben a direk-
tor találta magát, úgy volt ismeretlen és új, hogy nem lehettek rá kész válaszok. 

Úgy tûnik, az egyetlen szereplehetõség, amely vezérfonalként valamelyest el-
igazította õt saját mûködését és vállalását illetõen, egy háromszáz évvel koráb-
ban megírt dráma volt, egy irodalmi-színházi minta, amely ugyan angol nyelven
íródott, mégis magyarul vált nemzeti kinccsé. Janovicsnak oda kellett tehát
nyúlnia, ahol készen állt valamilyen jelentés, tudás, amelyrõl mély, elõzetes is-
meretei voltak ugyan, hiszen a benne foglalt szavakat sokszor mondta ki fenn-

53

2025/11



hangon, nézõk elõtt, és tudósként is hosszan vizsgálhatta, mert színháztörté-
nészként alapos tudást halmozott fel róla. A Hamlet volt az ismert minta, amely-
bõl e helyzetben meríteni tudott. 

Miért éppen a Hamlet lesz ez a szerep? Nem volna elégséges válasz az, hogy
Janovics pályáján kitüntetett, egyszerre univerzális és nemzeti jelentõségû mû is
(az Arany-fordításnak köszönhetõen). Hanem ezen túlmenõen az új helyzetbe
került színidirektor erkölcsi helyzetmeghatározását látja benne; „bármely hely-
zet-meghatározásnak kitüntetett erkölcsi jellege is van”, írja Goffman.9 Nem
utolsósorban egy történelmi-politikai fordulat esetén a vállalható vagy vállalha-
tatlan szerepet illetõen egy politikai mû igazít el. 

A hamleti szereppel való azonosulás azt is jelentette Janovics Jenõ számára,
hogy nem magánemberi döntéseket kellett meghoznia, hanem intézményveze-
tõi, közszereplõi minõségében kellett válaszolnia a pillanatnyi történelmi hely-
zetre; ahogy Hamlet sem magánember többé azután, hogy tudomást szerez
Claudius gyilkos tettérõl. Claudius nem pusztán testvérgyilkos, de királygyilkos
is. A király legitimitásának a kérdése forog tehát kockán a drámában. A magán-
élet pedig – olvasható ki a Hamletbõl mint politikai drámából – felügyelet alatt
áll, alá van rendelve a hatalmi tekintet ellenõrzésének. 

A kolozsvári direktor számára a hamleti, sok felvonáson átívelõ hezitálás, a
cselekvések elodázása azonban „lerövidül”: naplója10 tanúsága szerint korán el-
dönti, hogy minden eszközzel ellen fog állni az új hatalomnak, és nem kívánja
átadni a kolozsvári Nemzeti Színházat az új román adminisztrációnak. 

A vele és intézményével végbemenõ történéseket 1918 decemberétõl a követ-
kezõ év õszéig a legalaposabban rögzítette naplószerû feljegyzéseiben, és amikor
lehetõsége nyílt rá, a nyilvánosság számára is feltárta; erre a közlésre azonban
sokat kellett várnia, és az alkalmas pillanat csak a második bécsi döntés idõsza-
kában érkezett el, 1940-ben. Ez a naplószerû rögzítése az eseményeknek azt be-
széli el, hogy mi történik pontosan, napról napra, olykor óráról órára. Mintha
egy hadiállapot eseményeit rögzítené naplójában. Az a fontos tehát, hogy mi a
történés – az értelmezés, mérlegre tétel távolsága még sokáig várat magára.11

1919-ben Janovics Jenõ címszereplésével a kolozsvári Nemzeti Színházban
eljátsszák az utolsó elõadást, a Hamletet, és ezzel a társulat el is búcsúzik a szín-
ház épületétõl és a Nemzeti Színház nyújtotta szimbolikus tértõl. Janovics ad-
digra óriási Shakespeare-tudást halmozott fel színészként, rendezõként, szín-
háztörténészként, olvasmányaiból és írásaiban. Az év elsõ felében túlvan egy
rendkívül kalandos történeten, amikor a bolondokházába menekül, hogy ne vi-
gye el az államrendõrség. Nemcsak bolondot játszik, akit hivatalosan is beteg-
ként vesz fel intézetébe Lechner Károly, a kórház vezetõje, hanem valamiféle
gyógy- vagy izgatószer hatására rendkívüli állapotba is kerül, amikor szemtõl
szemben áll üldözõivel. Hatalmas, gazdag szerepfelület jön tehát létre.

Hogy színészeket szereppel azonosítanak/azonosítunk a mindennapi életben –
és nem csak színészeket –, általános gyakorlat. Például Isadora Duncan Életem cí-
mû mûvében12 két szerelmének sem fedi fel a nevét, az egyiket Rómeónak nevezi,
a másikat Lohengrinnek, elõbbi színész, utóbbi azonban nem. Janovicsot sem má-
sok, de õ maga sem azonosítja Hamletként a színpadon kívül; az összefüggések,
viselkedésminták, szereppel való azonosulás mélyebb és bonyolultabb ennél. 

A színigazgató mûködésének legfõbb dokumentuma tehát naplója, amelyben
a direktor a több mint félévnyi eseményeket rögzíti, bár, hogy pontosan mikor
rögzíti ezeket, nem egészen határozható meg egyértelmûen. Ha napló, akkor va-54

2025/11



lamelyest a benne rögzített eseményekkel egyidejû (kellene, hogy legyen); ám
Janovics csak két évtized múlva, 1940-ben „veszi elõ” naplóját, és kezdi el közre-
adni különféle hosszabb-rövidebb publikációban, magánlevelezéseiben. Az ebben
a naplószövegben rögzített események nemcsak a színháztörténeti emlékezet
felelevenítését szolgálják, de személyes helytállásának bizonyítékai is.13

Hogy az ember minden körülmények között átad, illetve kiad magáról jele-
ket a társas érintkezés során, Erving Goffman fogalmazza meg Az én bemutatása
a mindennapi életben14 címû kötetében. Az átadás tudatos cselekvés (ide tartoz-
nak a verbális szimbólumalkotások is), a kiadáshoz a cselekedetek szélesebb
skálája tartozik.15 A mások elõtt megjelenõ egyén hol teljesen kiszámítottan cselek-
szik, „kizárólag azért fejezi ki magát bizonyos módon, hogy ezzel olyan benyomást
keltsen, amely valószínûleg kiváltja azt a sajátos választ, amelyet megkapni sze-
retne”, írja Goffman.16 Néha azonban ezek a kiadott jelek nem tudatosak, sem
szándékosak. 

Dolgozatomban Goffman idézett munkájának fogalmait fogom használni (ki-
véve amikor Janovicsnak a színpadi hamleti szerepalakításáról lesz szó). „Azt az
elõre megszabott cselekvési mintát, amely az alakítás során bontakozik ki, s
amely más alkalmakkor is bemutatható vagy eljátszható, »szerepnek« vagy
»rutinnak« nevezhetjük.”17 Goffman szerint az alakítást úgy határozhatjuk meg,
„mind adott résztvevõ adott alkalommal végzett valamennyi tevékenységét,
amelynek célja valamilyen módon a többi résztvevõ befolyásolása”.18 A homlok-
zat fogalmát az alábbiak szerint definiálja: „állandó jellegû kifejezéskészlet,
amelyet az egyén az alakítás idején szándékosan vagy akaratlanul használ fel.” 

Goffman interakciók során kialakított szereprõl beszél, az alábbiakban azon-
ban egy naplóban rögzített eseménysorról lesz szó, vagyis nem vagyunk tanúi
valaminek, hanem feljegyzéseket olvasunk ezekrõl az interakciókról. Goffman 
a (szemtõl szembeni) interakciót úgy határozza meg, mint „egyének kölcsönös
hatását egymás cselekedeteire, amikor egymás közvetlen fizikai közelségében
vannak”19. Tekinthetõ-e maga a napló is interakciónak? Ahogy másutt részlete-
sebben is kifejtettem20, az 1919-ben rögzített és ezt követõen rejtegetett naplót
Janovics 1940-ben „veszi elõ”. Elõvenni annyit jelent, mint valamilyen céllal, 
a nyilvánosság felé tett elsõ lépésként felhasználni a bizonyító erõvel bíró tex-
tust, vagyis az ebben foglalt eseményeket számos helyen és módon, a nyilvános-
ságban, illetve intézményekkel folytatott levelezésben érvként felmutatni. Elsõ-
sorban a helytállás és erkölcsi rendíthetetlenség bizonyítékaként. A napló maga
is mintegy kommunikációs helyzetbe lép, vagyis ilyen módon interakciónak 
tekinthetõ, a társadalmi érintkezés részének. 

Egy politikai mû

A Hamlet politikai mû – ezért is kínál majd igencsak alkalmas szerepfelületet
egy új történelmi helyzetben. 1956 késõ õszén egy ismert lengyel Shakespeare-
kutató, Jan Kott által látott krakkói elõadáson a címszereplõ nem könyvet, ha-
nem újságot olvasott; „Dánia börtön”, kiáltotta. Hogy mirõl olvashatott a korabeli
újságban? Nyilvánvalóan a magyar forradalom leverésérõl. „A szerepeket min-
dig az adott kor osztja ki. Mindig a mindenkori jelenkor”, írja.21

„A Hamlet olyan, mint a szivacs. Ha nem stilizálva, muzeálisan játsszák,
nyomban magába szívja az adott kort, mindenestül”, írja Kott.22 Hamletre rá-

55

2025/11



kényszerítenek egy szerepet, amely nincs készen – egy feladatot kap, amivel bir-
kóznia kell. Új helyzet számára is, elõzmény nélkül. Ugrás az ismeretlenbe. 

Beszélni a Hamlettel, a Hamleten keresztül a korabeli társadalmi valóságról,
ezt jelenti a Hamlet mint politikai mû. Amikor nem lehet nevén nevezni az új
elnyomókat, hanem a shakespeare-i, magyarul az Arany János-i mû szólal meg
valamilyen médiumon keresztül. 

A Hamlet Arany János pályáján belül is már politikai mûnek tekinthetõ. 
Az Arany-fordítás és a kortárs (magyar) belpolitika kezdettõl összefonódik, a ki-
egyezéskori kimondhatatlan társadalmi viszonyok Hamleten keresztül válnak
kimondhatóvá. A Hamlet kapcsán Keresztury Dezsõ egyenesen úgy fogalmazott,
hogy „a darabnak Arany korában még igen erõs politikai töltése volt, ahogy a
Bánk bánnak is, hiszen egy-egy rohadt rendszert haszonélvezõ királyi személyt
öltek meg bennük.”23 „Arany rejtõzködését ekkor [a kiegyezéskor] már egyfajta
morális kritikaként is felfoghatjuk a közélet egy-egy történésével szemben”, véli
elemzõje, így a Hamlet-fordítás is ennek a rejtõzködésnek, vagy más szövegen
keresztüli elfátyolozott beszédnek a része. 

Szász János az Arany-fordítás születésének korát és annak politikai kontex-
tusát így ragadja meg: „1867-ben vagyunk, amikor Bach (ó, de nem Johann
Sebastian) elvégezte már szennyes munkáját, s a véreskezû pribékek helyett a
kesztyûs, pomádézott és illatos bécsi kezek nyújtanak békítõ – dehogyis békítõ,
inkább újabb béklyót kötõ – jobbot az elveszett forradalom fiainak. Mennyi elo-
dázott tett, habozásba fúló cselekedet, elszalasztott jogos bosszú bûne terheli 
a lelkiismeretét. Vajon az elveszett apját sirató Hamlettel – mint annyi saját ver-
sében – nem elveszett barátját, Petõfit siratja-e Arany? Vajon annyi törpe Habs-
burgnagyság sürgése közepette nem ellenük fordítja-e Arany e csodálatos soro-
kat?”24 Szász 1967-ben ír a száz évvel korábbi eseményrõl, a kiegyezésrõl; ugyan-
akkor a szerzõ saját kommunista romániai jelenérõl természetesen nem írhatott
ilyen nyíltan. Épp rezsimváltás van, Gheorghe Gheorghiu-Dejt váltja a párt élén
Nicolae Ceauºescu. Szász így folytatja: „Ezért beszélünk még ma is úgy, ahogy
Arany beszélgetett száz esztendõvel ezelõtt Shakespeare-rel. Ezért mondjuk ma
is: »Lenni vagy nem lenni… Több dolgok vannak földön és égen, Horatio«; ezért
jellemezzük ma is az õ szavaival a mûvészet feladatát, hogy: »tükröt tartson
mintegy a természetnek«; ezért vált szavunk járásává: »A többi néma csend«...”25

A Hamlet mint politikai mû értelmezése bomlik ki Jan Kott Hamlet száza-
dunk derekán címû tanulmányában26. „Politikai dráma, maradéktalanul, teljes
egészében”, szögezi le Kott27. „Mindig mindenki csak a politikáról beszél”, írja.28

Erõszak, az intimitás hiánya, az intimitás leleplezése, a titkok kihallgatása, az
árulások rendszere és az ebbõl következõ színlelések és leleplezések határozzák
meg a drámai történéseket. Hamlet a politika színpadán cselekszik, vagy sem,
õrületét Kott úgy értelmezi, mint tudatos elrejtõzést. „Hamlet tébolyodott, mert
maga a politika nagy õrültség, ha minden emberi érzést kiszorít.”29

1919-ben viszont hangsúlyosabbá váltak a trónbitorlás, elnyomás, üldözés,
kizökkent idõ, az árulás, a döntések dilemmái, az értelmiség és hatalom viszo-
nyának értelmezése egy új történelmi kontextusban.

Azonban nem pusztán egy politikai mûrõl van szó, hanem nemzeti kultúránk
szerves részérõl is: „William Shakespeare Hamletje Arany János fordításában
nemzeti kultúránk és identitásunk egyik sarokköve”, olvassuk az Arany Hamlet-
fordításának szánt tanulmánykötetben.30 A Hamlet így nem csak egy szereplehe-
tõséget, egy politikai jelentéssel, metaforákkal gazdagon ellátott szöveget kínál,56

2025/11



de az Arany-fordításnak köszönhetõen egy „saját”, immár nem világirodalmi,
angol, nemzetközi, hanem nemzeti értéket is. A Hamleten keresztül, ezzel a sze-
reppel azonosulva lehet beszélni 1919-ben a nemzeti identitás kérdéseirõl is,
amelyeket az új történelmi kontextus veszélyeztet.  

Valamennyi hamleti motívumot itt nem tudom kimerítõen elemezni, ám né-
hányat kiemelnék. A hamleti feladat kérdését, az üldözés, a kizökkent idõ, az
egérfogó jelenetét („õrültet játszani”), a Shakespeare-tanulmány írását és a hall-
gatás/elnémítás kérdését. 

A feladat

Hamlet azzal szembesül, hogy apját nem kígyó marta meg, hanem meggyil-
kolták, ezért – közli a Szellem Hamlettel – bosszút kell állnia. Feladatot kap.
Opheliával és Laertesszel együtt „cselekvõi lesznek egy drámának, amit nem
tudnak mindvégig megérteni, amibe úgy keverték õket bele”.31 Jan Kott szerint
ezek a szereplõk tehát belekeverednek a drámába – nem választják szerepüket.
„A Hamlet a kényszerhelyzetek drámája”, fogalmaz a szerzõ.32 Ez a belekevere-
dés, a hõsre kiosztott, kényszerített szerep fontos mintázat lesz Janovics Jenõ
számára is, aki nem választja a történelmi helyzet által neki megírt szerepet, ha-
nem helyzeténél fogva belekerül. Õ a színház igazgatója ebben a történelmi pil-
lanatban, és neki – tehát nem a magyar államnak, nem a helyi vezetésnek, párt-
nak vagy érdekképviseletnek – kell döntenie arról, hogy mi legyen Erdély és Ko-
lozsvár Nemzeti Színházával. Amikor 1919. szeptember végén a kolozsvári tár-
sulatnak végképp mennie kell a Hunyadi téri épületbõl, rendkívüli ülésre kerül
sor (a jegyzõkönyv teljes szövegét közli a napló); Janovicsot vezetõjének választ-
ja ez az ülés. 

Hamlet feladatot kap – kijelölt szerepet, amelyet tehát nem õ maga választ.
Ez erkölcsi parancsként jelenik meg, amely a kizökkent idõre azt a választ kény-
szeríti ki tõle, hogy „én születtem helyretolni azt”. 

Napló, monológ, cenzúra 

„Nem szólhat a száj”, mondja Hamlet, amint a Szellemmel való találkozása
létrejött és megismerte, ami apjával történt. Nem beszélheti el közvetlenül. Hin-
nének neki? Vagy azonnal befognák a száját és megölnék? Mindenestere nem
jönne létre maga a dráma. 

A beszéd tiltása, a színpadi elõadások betiltása, az újság cenzúrázása, a való-
ság kimondásának lehetetlensége – egyszóval a cenzúra a napló egyik fõszerep-
lõje, három tucatszor kerül szóba a szövegben. „[E]lviselhetetlen a cenzúra bor-
nírtsága”, jegyzi fel április 1-jén, amikor tudomásul veszi, hogy betiltanak egy
elõadást – õ maga épp a bolondokházában van. Június 30-i bejegyzés: „Az üldö-
zés, a sanyargatás mind kíméletlenebb lesz. A színház nem tarthatta meg hirde-
tett Shakespeare ciklusát sem, mert a cenzúra betiltotta elõször a Coriolanust,
azután a Julius Caesar elõadását, mert ezeket a cenzor forradalmi daraboknak
minõsítette. Hamletnek felét, többek között a Lét vagy nemlét monológot teljes
egészében törölte, úgy hogy teljesen értelmetlenné vált a drámairodalomnak ez
a legnagyszerûbb alkotása.”

Hamlet a színpadon csak monológformában tud nyíltan, egyenesen fogal-
mazva beszélni – a monológ a közönséghez szól, a színpadi szereplõk nem hall-

57

2025/11



ják, ez a drámai konvenció lényege. Nyilvános beszédben nem lehet õszinte, leg-
feljebb bizalmasával, Horatióval fogalmazhat egyenesen. Janovics Jenõ naplót ír
(ha ez valóban egy korabeli feljegyzés), ez maga is egy monológforma, a szerzõ
önmagával dialogizál. A monológ és a napló arra figyelmeztet mint forma, hogy
a nyilvánosságban nem lehetséges a tiszta beszéd, „nem szólhat a száj”. A „szó,
szó, szó” elliptikus hamleti válasz (arra a kérdésre, hogy mit olvas), a szavakkal
szembeni bizalmatlanságot, a hazugságot leplezi le. 

A színház az impériumváltáskor hivatalosan cenzort kap, akinek feladata 
ellenõrizni a darabokat és elõadásokat, „nehogy bármi tekintetben az elõadások-
ból a magyar-jelleg kidomborodjék”. Janovics a cenzorral darabértelmezési vi-
tákba száll; népszínmûvek, operettek miatt ugyanúgy vitatkoznak, mint prózai
darabokon. A színházon belül, derül ki az igazgató számára, van egy besúgó, aki
a cenzor munkáját segíti. 

A napló június 21-én összegzi a cenzúra szempontjait; ekkor már a direktor-
nak komoly tapasztalatai lehetnek azzal kapcsolatban, hogy mi okoz gondot a
cenzúrának: „A legrémesebb és legvadabb cenzúrát alkalmazzák a színházzal
szemben: magyar ruhában megjelenni a színpadon nem szabad. Magyar színek-
nek még kombinált viselése is tilos. Magyar népszínmûveket vagy magyar jelle-
gû darabot elõadni most már nem szabad, magyar táncot lejteni nem szabad,
egyetlen olyan szót, mely Magyarországra vonatkozik (pl. Budapest, Duna, Tisza
stb.) kiejteni a színpadon nem szabad.”

Érdemes egy pillantást vetni a korabeli sajtócenzúrára is. A kor szokásainak
megfelelõen a napilapokat a cenzor húzásai alapján nem tördelték újra, hanem
az illetõ részeket – csak teljes mondatokat – kiemelték, így a lap üres helyekkel
tarkítva jelent meg, szembeszökõvé vált a cenzúra jelenléte. Az olvasó pontosan
tudhatta: az üres hely cenzúrát jelent. 

Az igazgatótól a hatalom képviselõje azt követeli, hogy „internacionális jelle-
gû mûsort” adjon. Janovics azzal tiltakozik, hogy õ egy nemzeti színházat vezet,
és azoknak a követelményeknek akar megfelelni. Március 15-e közeledtével –
amikor is János vitéz volt mûsorra tûzve (természetesen a népszerû dalmûrõl
van szó), melynek, mint ismeretes, nem csak magyar katonák a szereplõi, de ma-
ga a magyar zászló is – a színházat határozatlan idõre ismét bezáratják. 

1919. március 15-e – mint annyi soron következõ Március Idusa – csend és
némaság tehát: az elõadásokat betiltották, gyülekezni, ünnepelni természetesen
nem lehet. Az Ellenzék 1919. március 15-i száma közli, hogy a színházak és
mozgók bezárnak. Janovics így fogalmaz a naplóban: „A város teljesen kihalt, az
üzletek bezárva, munkások nem dolgoznak, megünneplik a március 15-ét.” Már-
cius 15-e után a színházat fegyveres õrök veszik körül; az épületbe nem lehet be-
lépni. 

A hivatalok átvételének zöme 1919 márciusára esik.
Március 20-án már lehet játszani, ám a nézõtér teljesen üres. Éjszaka azon-

ban – az igazgatónak lakosztálya van a színházban – alapos, hajnalig tartó ház-
kutatást tartanak, „durván molesztálják”. Janovics másnapi saját fellépést a
Baccarat címû darabban betegség miatt lemondja, ebben az állapotban nem tud
játszani. Elterjed a hír, hogy Janovicsot „a románok” megverték, mire megjelenik
a Fõtéren, hogy cáfolja a hírt. Az esti A zsidónõ címû darabra megtelik a szín-
ház. Az igazgató most már arra készül, hogy bármikor letartóztathatják. Március
23-án, arra való hivatkozással, hogy színházához új darabokat kell hoznia, illet-
ve számos színésze távozott, budapesti utazásra oda és vissza kér engedélyt a ro-58

2025/11



mán prefektusnál, aki ígéretében támogatja az utat. Az engedélyt nem kapja
meg. A színészek elmenetele azonban nem történt meg. 

1919 áprilisa a cenzúra szempontjából sokkal súlyosabb pillanat a sajtóban,
amelynek oka többek közt az is, hogy zajlanak a világpolitikai események, a ma-
gyar forradalom, a párizsi békekonferencia, de valójában az új román adminiszt-
ráció is egyre jobban és figyelmesebben mûködik. Az Ellenzéknek van olyan
címlapja, amelyen a cikkek egyharmada úszta meg a cenzori ollót. 

Az 1919. október 1-i színházátvételt taglaló, Janovics és Onisifor Ghibu 
államtitkár tárgyalásait közlõ cikkek már nem tisztelik a teljes mondatok törlé-
sének szabályát sem, a mondat a „kijelentem” szónál ér véget. Történetesen a
„napló” befejezi ezt a hiányos mondatot, ami így hangzik: „kijelentem, hogy az
átvétel ellen tiltakozom, semmit át nem adok, amennyiben az átvétel mégis meg-
történik, azt csak az erõszak tényének tekintem, amely sem a bérbeadó, sem a
bérlõ jogi helyzetét nem érintheti.”

Öröm és gyász

A napló azzal a pillanatfelvétellel indul 1918 karácsonyán, amikor a Kolozs-
várra megérkezõ román katonai csapatok táncot járnak az igazságos Mátyás
szobra elõtt. „Román nõk a bevonult, hiányos öltözetû katonákkal horát lejtettek
az igazságos Mátyás szobra elõtt. A magyarok szíve pedig majd megszakadt a fáj-
dalomtól, a Megváltó születésének örömünnepén. A szemekbõl omló könnyek
tengerré dagadtak.” 

Az ünnepi pillanat és tánc egyrészt a szemlélõ gyásza és fájdalma, másrészt
a gyászoló Hamlet és a nászt ülõ Claudius és királyné jelenetével való párhuza-
mosságot kínálja. 

„Atyja halála, s gyors nászunk reá”, fogalmaz a királyné, s teszi Hamletet még
boldogtalanabbá, holott ez csak egy színpadi sûrítmény, nagyjából két hónap te-
lik el a két esemény között; ezek nem követik egymást ilyen gyorsan, csak Ham-
let elméjében. „Kéjjel koporsók, gyászszal nász között”, így Claudius. „Torról
maradt hidegsültbõl kitelt / A nászi asztal.”

„Ha üldöznek”

„Ha üldöznek, szembefordulok velük, de meg nem futamodom”, dönti el
Janovics karácsony másnapján; döntése sokkal gyorsabb és egyértelmûbb, kétely,
bizonytalanság nélküli, mint a hosszú ideig vívódó Hamleté. Azonban üldözöttsé-
gét máris meg kell élnie. „Már Tövisen rémhíreket hallottam s azt a »biztos« érte-
sülést súgták jóakaróim fülembe, hogy Kolozsváron már az állomáson le fognak
tartóztatni, jobb, ha visszafordulok, mert úgyis agyonlõnek. Nem volt igazuk a
rémhírterjesztõknek, mert Kolozsvárott az állomáson megmotoztak ugyan, el is
vették Temesváron szerzett igazolványaimat, de szabadon engedtek.”

A claudiusi hatalom ellenõrzõ tekintete alá veszi Hamletet, akár gyászol, akár
bolondot játszik; az új király nem akarja elengedni a fiút, amikor az távozni akar,
viszont elküldi az udvarból, számûzi, amikor épp úgy akarja. Szabad mozgástere
tehát Hamletnek nincs. A hatalom meglesi, kihallgatja, megfigyeli. A hatalom
(foucault-i) tekintetének ellenõrzését tudja magán Janovics is: a színházból kiuta-
sítják, személyesen ellenõrzik, motozzák, igazgatói szobáját átkutatják. 

59

2025/11



Kizökkent idõ

A történelmi kizökkent idõ, az új zsarnoki hatalomnak alávetett helyzet, a
harc vagy tûrés attitûdjének választása, a lét és a nem-lét kérdése, a menni-ma-
radni kérdés, vagyis a megfutamodni (Magyarországra) vagy maradni (Erdély-
ben, immár Romániában) számos szereppárhuzamot kínál a hamleti s a kolozs-
vári direktori döntések között. Az új helyzetbe került szereplõ kénytelen lesz ki-
alakítani saját attitûdjét, választásait. A Hamlet mint politikai mû annak a kér-
dését is feszegeti, hogy kié a (legitim) hatalom, ki van hatalmon, mit jelent jog-
szerûen birtokolni a trónt vagy erkölcsileg birtokolni azt. Claudius, aki testvére
az elhalt királynak, elvileg jogszerûen birtokolja a trónt, mint tapasztalt férfi, õt
megilleti, ám erkölcsileg mégis trónbitorló – hiszen ölt. A zsarnoki hatalomnak
a jelennel való összekapcsolása akkor válik igazán éles kérdéssé, amikor a Ham-
let címû elõadást ténylegesen el akarják játszani a Nemzeti Színházban 1919
õszén (el akarják és el is fogják); a nézõ számára a zsarnokság és az új hatalom
olyan párhuzamokat kínál, amelyet a cenzor nem engedhet meg. 

A „kizökkent idõ” metaforája az 1919-es eseményekkel kapcsolatban túlságosan
is kézenfekvõ; Trianon és a „kizökkent idõ” fogalma gyakran összekapcsolódik. 

„Kizökkent az Idõ... De Néked nem volt »kárhozat«, Tégedet nem emésztett
akarat rozsdája: kétkedés! ... Pedig, hogy játszod még Hamletet. Te nem telepítet-
ted át színházadat, de õsi százados helyén elszánt, nagyszerû munkával, bátor
akarattal szolgálod a magyar mûvészetet s véle új hazád kultúráját is”, fogalmaz
Bosnyák Zoltán 1924-ben Janovics Jenõ jubileumi albumában33. A trauma ese-
ménye és a kizökkent idõ fogalma is gyakran összekapcsolódik.34

Térvesztés

Arról nincs ismeretem, hogy volt-e még olyan magyar állami fenntartás alatt
álló intézmény Erdélyben, amelynek átadása az 1919-es impériumváltást köve-
tõen ilyen hosszadalmas lett volna. A színház különleges helyzetben volt ebbõl
a szempontból is. Egy Nemzeti Színház átadása nem pusztán adminisztratív
esemény, hanem szimbolikus tér, ahogy minden nemzeti intézmény az, valódi
szimbolikus hatalom átadás-átvétel, térfoglalás zajlik. A térvesztés tapasztalata
Hamlet számára is valóságos. Hamletnek nincs lehetõsége apja nyomába lépve
a királyi szerepet átvenni, ha tetszik, országot is veszít, nem csak apát. Dánia
börtönné válik számára, vagyis nem szabad(on megtapasztalható) tér, ebben va-
ló mozgása erõsen korlátozott. 

A Nemzeti átadásával kapcsolatos elsõ lépés 1919 januárjában, amíg Janovics
Pesten van, a színház lepecsételése; errõl Janovics egyszerûen nem vesz tudo-
mást, és feltöri a pecsétet.

A korabeli sajtó már májusban olyan lezárult tényként számol be az átvétel-
rõl, amely megtörtént; a színháznak ekkor már van új román igazgatója. Ám a
direktor végül csak október 1-jén vonul ki teljesen. Szerinte, ahogy ezt késõbb
gyakran meg is fogalmazza leveleiben, jogilag sohasem történik meg az átvétel,
csak de facto. 

Az igazgató nem hajlandó átadni a színházat, vagyis nem hajlandó tudomá-
sul venni az új helyzetet, harcol és ellenáll, akárcsak Hamlet, aki lekicsinyli, sõt
nevetségesnek látja Claudiust, még azelõtt, hogy tudna gyilkos tettérõl. „S egy

60

2025/11



oly király, kihez e mostani: / Hyperion mellett szatir”. Egyik ég, a másik pokol
számára. 

Bolondot játszani

A napló legkalandosabb és legszínházibb eleme Janovics elmenekülése az
úgynevezett bolondokházába 1919 tavaszán. A történelmi kataklizmák idején,
veszélyben lévõ üldözöttek gyakran menekültek kórházba; az elrejtõzés történe-
tei közismertek. Rejtõzködtek emberek a holokauszt idején is kórházban, de az
1956-os forradalom idején is.35 Õrültet kell tehát játszania, hogy megmenekül-
jön, éppen úgy, mint Hamletnek. 

Janovics konfliktusba kerül a hatóságokkal, ahogy Hamlet is királyával: 
„Hamlet a bántott félhez tartozik: / A kór szegény Hamletnek ellene.”

„renitens magaviselet”

Március 29-a éjszaka egy román származású barát (neve titok, Janovics záró-
jelben jegyzi meg: „a neve abban a kézirati példányban van megjelölve, amelyet
az Egyetemi Könyvtárban helyeztem letétbe”, „A román úr régi magyar fõtiszt-
viselõ volt s abból az idõbõl származott barátságunk”, teszi hozzá) értesíti a di-
rektort, hogy a kormányzótanács döntött a letartóztatásáról, ezért javasolja, hogy
Janovics végrendelkezzen, amit õ meg is tesz, másnap közjegyzõhöz fordul. Az ok:
„renitens magaviseletem”. 

Hamlet viselkedése szintén renitens; õ is ellenáll, nem hajlandó azt monda-
ni-tenni, amit elvárnak; gúnyos, ironikus, szemtelen, kihívó, provokáló. Nem
bolond, nem õrül meg (nem õ örül meg); s ezt így bizonyítja: 

„Nem bolondság, / A mit beszéltem: tégy próbát velem, / S én szórul-szóra el-
mondom megint, / Holott az õrült ész ugrálna szerte.”

Az õrület színjáték, szabadság, ellenállás, lázadás, menekülés. 
Janovics könyvtárosa még éjszaka az igazgató számos iratát, levelét égeti el;

„Elõkerült Némedy Mátyás, régi hûséges tagom és könyvtárosom. Már mindent
tudott, mert a román úr abban a házban lakott az Attila utcában, ahol õ. S kö-
zölte vele, hogy mi történt, Némedy kosárszámra vitte a kazánházba irataimat,
levelezéseimet elégetni. A nagy, drabális ember úgy sírt, mint egy gyermek.” 

Fekete Mihály intézi el – Lechnert a katedráról hívatva ki –, hogy Janovics
másnap felvételt nyerjen az õrültek házába. Az éjszakát egy régi kardalosnõjénél
tölti, minthogy bárhol másutt veszélyben volna: Kápolnayné Némethy Gizella36

a Házsongárdi temetõ aljában lakik, „egy kis elhagyott viskóban”. Janovics más-
nap reggel a temetõn át haladva beköltözik a nagy hírû professzor intézetébe. 
A temetõ motívuma is fontos, erre most nem térek ki. 

Ahol a színidirektor elbújik: a Lechner Károly vezette kolozsvári Ideg- és 
Elme Kórház, azaz, ahogy késõbb visszaemlékezik, a Zöldfedelû ház. Lechner
Károly37 nemzetközi hírû ideggyógyász, akkor éppen orvoskari dékán (március
28-án veszi át a tisztséget a dékán betegsége miatt), korábban dékánhelyettes
volt. A kórházak ekkor még önrendelkeznek, az orvosok eskületételre (a román
királyra) való kötelezése, illetve kitelepítése késõbbi eseménysor. Lechner nem
elsõsorban kórházi orvosként, hanem egyetemi tanárként kerül szembe az új ha-
talommal: nem lesz hajlandó letenni a hûségesküt az új hatalomra, ezért men-
nie kell majd az országból. 

61

2025/11



Janovics öt hétre eltûnik a városból és jóformán az újsághírekbõl is. Ezzel
azonban kezdetét veszi az a történet, melynek végsõ szimbolikus stációja 1919.
szeptember 30., a kolozsvári Nemzeti Színház átadása és a Hamlet-elõadás lesz.
A városban, ahol üldözik, az élet lehetetlenné vált számára. Janovics akkor fo-
gadja el az elmekórházba való menekülést, amikor minden út bezárult, a mara-
dás és a Budapestre való utazás is, amelyet határozottan elutasított, hiszen min-
denképpen Kolozsváron, Erdélyben akar maradni. „…itt fent vannak az okos,
csöndes, higgadt emberek s odalent, a város zûrzavaros forgatagában futkároz-
nak a bolondok.” A kizökkent idõben Janovics érzékelése szerint a „normális” és
az „õrült” cserélt helyet. Ám a gyanú rövidesen felmerül a hatóságokban –
Janovics nem beteg vagy bolond, csak elmenekült. 

A bolondság motívuma, fogalma a Hamletben központi szerepû, mintegy két
tucatszor fordul elõ. Az õrület a módja annak, hogy Hamlet (elméje) szabad ma-
radhasson, kicsusszanjon az ellenõrzés markából, ironizáljon, furcsa lehessen,
ne kelljen olyan szabályok, olyan rend szerint léteznie, amelyeket elutasít. 

Polonius például nem is tudja megfogalmazni, mit is jelent az õrület, amikor
a Királynéval beszélget: „Rövid leszek. Nemes fiad megõrült: / Azt mondom,
õrült; mert »õrült«, mi az? / Hanemha õrült lenni s nem egyéb. / De hagyjuk ezt.”
Ám ugyanõ mondja azt is, hogy éppenséggel az õrület az, amely kimondhatóvá
tesz dolgokat: „Csudálatos, hogy gyakran az õrültség eltalálja, mit az értelem s
józanész nem bírna oly szerencsésen megoldani.”

Shakespeare-stúdiumok a bolondok házában

A „beteg” Janovics az õrültek házában, a kizökkent idõben Shakespeare-rel
foglalkozik. „Sok könyvet hozattam fel. Shakespeare minden darabját újra át-
böngésztem. Shakespeare-t soha nem élveztem annyira, és azt hiszem, sohasem
értettem annyira, mint ebben a különös, zárt világban. Egy Shakespeare-tanul-
mány megírásába kezdtem ma”, írja a napló április 6-i bejegyzésében. Majd így
folytatja: „Szenvedélyesen dolgozom Shakespeare-tanulmányomon.” Az elme-
kórházban írott munka bizonyára az 1920 novemberében, két részben, a rövid
életû Napkelet címû folyóiratban megjelent tanulmány lehet.38 Janovics Napke-
letbeli, legnagyobb, összegzõ Shakespeare-tanulmánya olyan szövegként olvas-
ható, amely mintegy megalapozza eszményeiben, esztétikájában azt a színházat,
amelyet ezután mûködtetni fog. Kijelöli a saját helyét benne – a film adta gazda-
sági hátteret, az alávetettség józan tudomásulvételét, a szerény színpadtechnikát
és külsõségeket, és legfõképpen a színészi játék központba helyezését. Hogy ez
így valósult meg vagy sem, egy más kutatás tárgya volna. 

JEGYZETEK
1. Kántor Lajos: Hamlet a bántott félhez tartozik. Héttorony, Bp., 1990.
2. Ezt az emlékezetkonstrukciót részletesen vizsgáltam az „Ami megszakad” címû tanulmá-
nyomban. Színház 2013. szeptember, 8–21.
3. Uo. 26.
4. Boka László (szerk.): Transzilvanizmus. Eszmék, korok, változatok. MMA Kiadó, Bp., 2023. 7.
5. Tompa Gábor rendezését 1987. február 23-án mutatták be a Kolozsvári Állami Magyar Szín-
házban.
6. Megtekinthetõ például itt: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/9/96/A_Kolozsv
%C3%A1ri_Nemzeti_Sz%C3%ADnh%C3%A1z_t%C3%A1rsulata_1919-ben.jpg
7. Erving Goffman: Az én bemutatása a mindennapi életben. Thalassa Alapítvány–Pólya kiadó,
Bp., 2000. 89.
8. Uo. 67.

62

2025/11



9. Uo. 22.
10. A napló 81/9-es fondjegyzékszámmal az Erdélyi Múzeum-Egyesület Janovics Jenõ archívu-
mában található.
11. A naplóról részletesen írtam ebben a tanulmányomban: Tompa Andrea: Az üres hely. Korunk
2022. 3. sz. 69–79. Janovics naplójának részletei megjelentek: Korunk 2018. 12. sz., közzétette
Antal Róbert-István.
12. Isadora Duncan: Életem. Ford. Galamb Zoltán és Nagy Borbála. L’Harmattan, Bp., 2009.
13. Helytállását fõleg a második bécsi döntéskor kell bizonygatnia, zsidó származása miatt. Er-
rõl részletesen írtam a „Zsidónak tekintendõ vagyok” címû tanulmányomban (Korunk 2025. 1.
sz. 3–16.).
14. Erving Goffman: i. m.
15. Uo. 14.
16. Uo. 17.
17. Uo. 24.
18. Uo.
19. Uo.
20. Az üres hely, valamint „Zsidónak tekintendõ vagyok” címû tanulmányokban.
21. Jan Kott: Kortársunk, Shakespeare. Ford. Kerényi Grácia. Gondolat, Bp., 1970. 80.
22. Uo. 79.
23. Keresztury Dezsõ: „Csak hangköre más”. Arany János. Szépirodalmi, Bp., 1987. 505.
24. Szász János: Õ tudta: Hamletnek igaza volt. Korunk 1967. 2. sz. 155.
25. Uo. 157.
26. Jan Kott: i. m.
27. Uo. 73.
28. Uo. 75.
29. Uo. 76.
30. „Eszedbe jussak”. uo. Sorozatismertetõ oldal.
31. Jan Kott: i. m. 79.
32. Uo. 83.
33. Dr. Janovics Jenõ emlékalbum. 1894–1924. Összeállította Imre Sándor. Cluj-Kolozsvár, 1924.
34. „A Trianon-trauma és a holokauszttrauma egymásba fordulása mind az elkövetõk, mind az
áldozatok utódai szempontjából feloldhatatlan komplexusok forrása. Az elkövetõi szerep válla-
lása lélektanilag óhatatlanul nehéz, még akkor is, ha az elkövetõk generációja már nem él. Az
egykor elkövetett bûn okozta kognitív disszonancia oldására szolgál az áldozatok hibáztatása, az
önsajnálat, a múlt letagadása, a kényszerfelejtés és az ál-és pótcselekvések sora, mellyel a késõbb
generációk azt színlelhetik, hogy elégtételt szolgáltattak az áldozatoknak, visszaállították a ki-
zökkent idõ normális menetét. Az áldozatok számára mindez óhatatlanul kevés, s egyáltalán
nem megnyugtató. A trauma tudatosulását meggátolja a hallgatás, a traumatizáló élmény emlé-
kének elfojtása. A családban lappangó titok felszínre kerülése a következõ nemzedék tagjai szá-
mára kínos, fenyegetõ, értelmezésre szoruló élmény”. In: http://konfliktuskutato.hu/index.php?
option=com_content&view=article&id=369:nemzeti-emlekezet-nemzeti-tragediak-nemzeti-
felejtes&catid=44:rasszizmus&Itemid=216; Erõs Ferenc – Kovács András – Lévai Katalin: Ho-
gyan tudtam meg, hogy zsidó vagyok? Medvetánc 1985. 2–3.
35. A Genfi egyezmény biztosítja háborús konfliktusok esetében a kórházak és sebesültek védel-
mét; az egyezmény 1906-os változata volt érvényben az elsõ világháború végén.
36. Feltehetõen azonos Lotscharekné Némethy Gizellával (Pest, 1852 – Kolozsvár, 1921) színész-
nõ, énekesnõvel. http://mek.niif.hu/02100/02139/html/sz14/227.html
37. Lechner Károly (1850–1922) a magyar elmeorvosi iskola egyik jeles megalapozója, a lélektan és
a reflexológia nemzetközileg is elismert szaktekintélye, a Magyar Tudományos Akadémia tagja.
38. Napkelet 1920. 4. sz. 193–202. és 5. sz. 291–301.

63

2025/11



múlt század hatvanas éveinek elején, de
különösen az idõszak második felében
jelentõs alternatív színházi terek létre-

jöttérõl beszélhetünk Erdélyben, a Partiumban,
Bánságban, olyan alternatív színházi terekrõl,
amelyek nagy mértékben hozzájárulnak az adott
idõszak erdélyi magyar drámatermésének nép-
szerûvé tételéhez, a drámaíróknak a színházi 
világba történõ beemeléséhez, lett légyen szó
egyetemi színpadokról, mûkedvelõ társulatokról,
diákszínjátszókról, népszínházakról, amelyek 
sajátos helyzetüknek köszönhetõen, „peremvidé-
ki” jellegük okán is, a központ, a fõsodor irányá-
ba tudnak elmozdítani drámaírói pályákat.

Ahogy erre Kántor Lajos is felhívja figyelmün-
ket 1973-ban, a Korunkban megjelent tanulmá-
nyában: „Magyarázatot a késésekre, elmaradások-
ra lehet találni, a tény attól tény marad, és ebben
az esetben a tények valóban nagyon makacsok:
Páskándit és Kocsist elõbb fedezték fel maguknak
az egyetemi, sõt a középiskolás színjátszók, mint
illetékes színházi szakembereink, akik még teg-
nap is az említett szerzõk dramaturgiai fogyaté-
kosságaira hivatkoztak. És nem csupán Páskándi-
ról meg Kocsisról kell szólnunk.”1 A tanulmány
megírásakor méltán említi Kántor Páskándit és
Kocsist2, Sütõ András hetvenes évekbeli sikersoro-
zata csak késõbb indul a kõszínházi3 keretek kö-
zött, mint ahogy más szerzõket is felfedez, vagy
akár ismét reflektorfénybe hoz az amatõr, diák-
színjátszó, egyetemista, mûkedvelõ, népszínházi,
kísérletezésre is nyitott társulatok hálózata.64

2025/11

Miért éppen ez az 
a színházi terep, ahol 
a kortárs erdélyi szerzõk
jó része elõször jut szín-
padhoz, vagy egy-egy
kõszínházi bemutató
után itt is folytatódik
drámaszerzõi pályája?

KARÁCSONYI ZSOLT

AZ ERDÉLYISÉG 
ALTERNATÍV SZÍNPADAI
avagy a kísérletezés méltósága

A



(A különbözõ kísérleti törekvéseknek egyik meghatározó eleme maga a kísér-
letezés, a kísérletezéshez való jog, a „kísérletezés öröme”, ahogy Király László is
jelzi egy 1968-ban, ugyancsak a Korunk hasábjain közölt, Grotowski munkássá-
gára is figyelõ írásában4 – Szegény színház5.)

Miért éppen ez az a színházi terep, ahol a kortárs erdélyi szerzõk jó része elõ-
ször jut színpadhoz, vagy egy-egy kõszínházi bemutató után itt is folytatódik
drámaszerzõi pályája?

Kántor eszmefuttatását kiegészítik Szekernyés János mondatai, melyek sze-
rint a diákszínjátszó és egyetemista csoportok színházmodellje „az egyszerû 
mûkedvelésnél lényegesen magasabb és magasztosabb célokat követ, amely
megvalósításaiban, elõadásaiban professzionista szintre törekszik, de eszménye-
iben, kifejezõ eszközeiben, stílusában élesen és következetesen elhatárolja ma-
gát a hivatásosak gyakran elavult sablonrendszerétõl”.6

Kántor és Szekernyés megállapításait tovább árnyalja, amit H. Szabó Gyula a
diákszínjátszók kapcsán (de más csoportokra is érvényesen) jegyez meg: „nem
pótolhatja a nagy színházak produkcióit egy-két mûkedvelõ elõadás, de új szí-
neket adhat, új színekkel gyarapíthatja a város mûvelõdési életét. A diákszínját-
szóknak nagy helyzeti elõnyük van a hivatásos színházakkal szemben, s ha ezt
kellõ fantáziával, rugalmassággal ki tudják használni, nyert ügyük van. Mint-
hogy nyilvánvalóan nem veheti fel a versenyt a színházakkal, a televízióval, a
mozival, feladata az, hogy mást nyújtson közönségének, olyat, amit nem kap
meg az elõbbiektõl. A színházak kötelessége a közönség minél szélesebb rétegei-
nek kiszolgálása, azért a repertoár összeállításakor figyelembe kell venni a külön-
bözõ rétegek igényeit. Emellett megszabott terv szerint dolgoznak, évente 6-8 be-
mutatót tartanak, tehát egészen más tempóban dolgoznak, mint a mûkedvelõk.”7

A színház mint közösségi kommunikációs forma ebben az idõszakban jóval
túlmutat a kõszínházi kereteken, és közügyként is meghatározható,8 a korabeli
nyilvánosság9 sajátosságaira is rávilágít.

A színház közösségi jellege és közügy szintû jelentõsége nem csupán a kõ-
színházak történelmi drámákat színre vivõ, vagy a történelmi parabolák áthallá-
sos üzeneteit felerõsítõ elõadásokban érhetõ tetten, de a színház alternatív tere-
iben is. Ha a „történelmi drámák az iskolákban elsikkasztott vagy meghamisított
nemzetiségi történelmi múlt felelevenítését, tudatosítását is feladatuknak tekin-
tették, tehát a nemzetiségi önismeret vonatkozásában ûrt töltöttek be”10, az alter-
natív társulatoknak is jutott e szerepbõl, amit fel is vállaltak, akár a kísérletezés
és újítás, akár a kortárs dráma és irodalom népszerûsítése által, ameddig ez le-
hetséges, hiszen a nemzeti és szocialista diktatúra egyre sötétebb aranykorában
„tilos volt a nyolcvanas évek derekától klasszikus vagy kortárs magyar darabot
játszani.”11

Az erdélyi magyar kortárs dráma és líra sikeres népszerûsítéséhez, a nyilvá-
nosságban való határozott jelenléthez hozzájárul az a szerves egészként mûkö-
dõ, számos rétegbõl álló színházi struktúra, ami a hatvanas évek közepétõl a
nyolcvanas évek végéig gyakorol egyértelmû hatást a kortárs erdélyi drámára.

A múlt század hatvanas, hetvenes, sõt a szigorodó diktatúra nyolcvanas éve-
ire is jellemzõ még, hogy a színjátszó társadalom számos rétegbõl áll: a falusi
mûkedvelõ rétegtõl kezdve, a középiskolás diákszínjátszó csoportokon és az
egyetemista társulatokon át12 a félamatõr/félprofi kezdeményezésekig, el egészen
a „hivatalosan elismert” népszínházakig, mely rétegeknek felsõ szintjét az akkor
mûködõ állami magyar színházak jelentik. (A különbözõ színházi rétegek egy-

65

2025/11



másmellettiségét tovább árnyalják többek között Banner Zoltán, Illyés Kinga,
Nemes Levente vagy Varga Vilmos, Visky Árpád pódiumestjei.)

A „közönségfejlesztés” szempontjából egyik réteg sem elhanyagolható. Mint
ahogy az sem, hogy a falusi mûködvelõktõl kezdve a kõszínházakig minden tár-
sulat fontosnak tartja a kiszállásokat más településekre, megyékbe, régiókba.

A felsorolt társulattípusokat olyan értelemben tekintem alternatívnak, hogy
kiegészítik, olykor egyértelmûen pótolják azokat az elõadástípusokat, amelyeket
a kõszínházak még vagy már nem tudnak megjeleníteni. Megfigyelhetõ, különö-
sen Kolozsváron, hogy a stúdió-diákszínjátszó-mozgalom számos változatban je-
lenik meg: a klasszikus színházi elõadások és szövegek mellett lírai mûsorokkal
is jelentkezõ Stúdió Színpadtól13, a Stúdió ‘51 és az Echinox színjátszóin át a
Dusa Ödön nevéhez kapcsolódó Zsebszínházig, el egészen a kolozsvári egyete-
mi karokon önállóan mûködõ színjátszó csoportulásokig, a hetvenes évek végén
induló Maszkuráig. (A magyar alternatív színházi mozgalmakkal, még ha gyéren
is, de kapcsolata van az erdélyi társulatoknak, a Budapesti Szkéné Diákszínház
többször is meghívja a Stúdió Színházat. A hetvenes években a társulatot nem
engedik ki Romániából, 1981-ben végül mégiscsak eljutnak Budapestre. Dusa
Ödön kivándorlása után többek között a Szkénében is tart elõadásokat.)

A Stúdió ’51, amely a társulatok közül a talán leg-„dühösebb”, indulásakor leg-
inkább középiskolásokból verbuválódó csapata okán is, többek között Arrabal és
Carlo Teron, Kocsis István és Sigmond István darabjait viszi színpadra.14 Az õ re-
pertoárjukból sem hiányzik a kortárs lírára, például Hervay Gizella verseire alapo-
zó elõadás.

Az erdélyi magyar dráma hetvenes évekbeli sikertörténetéhez nagymérték-
ben hozzájárulnak a fent említett társulatok, társulattípusok, melyeknek kortár-
si transzilvanizmusa a mûsorpolitikában érhetõ tetten leginkább, abban, hogy a
különbözõ amatõr, olykor félprofi15 társulatok a kortárs erdélyi magyar dráma és
irodalom népszerûsítését tûzik zászlajukra. Nem teljesen véletlenül, hiszen pél-
dának okáért a kolozsvári egyetemista színpad fellépõi között a hatvanas évek-
ben közepén olyan késõbb igencsak ismertté és elismertté váló nevek bukkan-
nak fel, mint: Király László, Farkas Árpád, Magyari Lajos, Molnos Lajos16, miköz-
ben a kolozsvári diákszövetség magyar társulata többek között Kocsis István és
Lászlóffy Csaba drámáit is bemutatja, az Echinox színjátszóköre az 1970-es évek-
ben többek között Páskándi Géza, Sigmond István, Kocsis István drámáit, az évti-
zed végére az Anyám könnyû álmot ígér dramatizált változatát is mûsorra tûzi.

A diákszínjátszó, egyetemista társulatok világlátását nem csupán a kortárs
szerzõk jelenléte határozza meg. Az európai színházi mozgalmak, a román szín-
házi világ reteatralizációs gesztusai is hatást gyakorolnak rájuk, éppen a klassziku-
sok újraértelmezõ színreviteleiben – ilyen szemszögbõl kell és érdemes vizsgálni
a nagyváradi Kortárs színpad ‘71 negyedszázados tevékenységét is. A nagyvára-
diak ugyanis elõszeretettel fordulnak klasszikus szövegekhez, ami az adott kon-
textusban egyáltalán nem tekinthetõ „lemaradásnak”, másrészt, ha más ará-
nyokban is, mint az itt említésre kerülõ társulatok, de a Kortárs színpad ‘71 is
beépíti mûsorába a lírai esteket, Szabó Lõrinctõl Palocsay Zsigmondig terjed a
költészetnépszerûsítés sávja, miközben Sütõ András és Illyés Gyula drámái egy-
aránt szerepelnek a repertoárban.

A bõ negyedszázadon át, 1960-tól 1987-ig mûködõ kolozsvári Stúdió Szín-
pad, amit Kolozsvár harmadik színházaként is szokás volt emlegetni, a klasszi-
kus és a kortárs mûsort egyaránt színpadon tartotta. A klasszikus magyar és ro-66

2025/11



mán, valamint világirodalmi17 szerzõk mellett rendszeresen adnak elõ kabarékat,
valamint kortárs szerzõk szövegeire alapozó elõadásokat. A drámaírók közül
Páskándi, Kincses Elemér és Méhes György neve bukkan fel repertoárjukban, de
legalább ennyire fontosak a Kenéz Ferenc, Kányádi Sándor, Lászlóffy Csaba ver-
seire, prózáira alapozó elõadások, vagy azok, amelyek több szerzõ verseibõl vá-
logatnak. Így kap színpadot a Stúdió Színházban, Kolozsvár fõterén a lírikusok
közül többek között Farkas Árpád, Palocsay Zsigmond, Szilágyi Domokos.

A különbözõ társulatoknál a repertoár felépítése szándékosan fenntartott,
gyakorta pozitív energiákat felszínre hozó feszültségekre is rávilágít. Az alterna-
tív színházi formák fent említett változataira is érvényes, a kísérletezés mellett,
az, amirõl a népszínházak kapcsán ír az Utunkban Kozma Elza: „küldetése nép-
színházainknak a drámairodalom, a színpadi és a népi hagyományok pártfogo-
lása – végsõ soron az irodalom, szorosan véve pedig a leírt és a szépen, sokak-
nak elmondott Szó hirdetése.”18 A magyar szó színpadra segítése közügy, de a kí-
sérletezés is az, a kortárs dráma és a kísérletezés, a klasszikus színpadi szöveg
és az abszurdoid színmû, illetve a monodráma között a repertoárban gyakorta az
egész estés vers-összeállítások képezik az átmenetet.

Egyes társulatok, mint a temesvári Thália-stúdió és az aradi Periszkop Nép-
színház, nem csupán a rendszeres megjelenítés által jelzik a kortársi dráma és
irodalom bemutatásának fontosságát, az színházeszményük meghatározó ele-
meként jelenik meg.

A temesvári Thália-stúdió Páskándi Géza, Kincses Elemér, Kocsis István,
Anavi Ádám, Méhes György, Szõcs Kálmán drámáit viszi színre, a kortárs költõ-
ket dramatizált változatban, szerkesztett pódiumestek keretében népszerûsítik,
a prózában írt mûvek dramatizálása sem áll távol a temesváriaktól, így tûzik mû-
sorra Bálint Tibor Önkéntes rózsák Sodomában címû regényét. Már indulásuk-
kor hangsúlyozzák, hogy a „temesvári Thália-stúdió a hazai magyar drámairo-
dalom hasznos fórumává, helyzetébõl adódóan szerény kísérleti mûhelyévé
akar válni... A fiatal romániai magyar színmûírók mûveit szándékozza csopor-
tunk rendszeresen s következetesen színre vinni. Fõleg olyan értékes darabok
bemutatását célozzuk, amelyektõl – oktalanul – idegenkednek a hivatásos
színtársulatok…”19

A kortárs dráma mellett a kortárs líra is közönség elé kerül a temesvári egye-
temisták színpadán – elõbb Kenéz Ferenc, majd Király László verseibõl állítanak
össze egészestés mûsort.

Szõcs Kálmán, Király László, Szilágyi Domokos verseibõl állít össze mûsorokat
az aradi Periszkop Népszínház, Bajor Andor, Kányádi Sándor színpadi munkáit is
játssza. A Znorovszky Attila által irányított társulat az elsõ (Szabó József nagyvá-
radi rendezését is megelõzve) amely Znorovszky dramatizálásában mûsorra tûzi
az Anyám könnyû álmot ígért, Zágoni Attila Sóderhivatal címû kisregényét;
Kányádi Kétszemélyes tragédiáját is ez a társulat állítja színpadra elõször.

A felsorolt társulatok nagy részénél (Stúdió Színpad, Thália-stúdió, Kortárs
Színpad ‘71,) a helyi kõszínház színmûvészei vezetik a társulatot, vagy a társu-
latot akár színmûvészeti végzettséggel rendelkezõ színészek is erõsítik, mint a
Periszkop Népszínház esetében. Megtörténik, hogy más mûkedvelõ társulatok-
nál már „megedzõdött” tagok támogatják a csapatot, Znorovszky a Stúdió Szín-
pad elõadásaiban is játszik, majd Sepsiszentgyörgyön is közel marad a színházi
élethez, pubilicistaként. Aradnál maradva – a temesvári Thália-stúdióban nevel-
kedett színészek is kapcsolódnak a Periszkop Népszínházhoz. A kolozsvári Stú-

67

2025/11



dió Színház tagjai közül többen is statisztálnak különbözõ Harag-elõadásokban,
tehát részt vesznek a próbafolyamatban, szakmai tapasztalatokat szerezve. Ko-
vács Levente így fogalmaz: „akár egy alternatív színészképzõ mûhelynek is te-
kinthetjük több szempontból is a Stúdió Színpadot.”20

A Stúdió Színpad évekig meghatározó tagjaként Dusa Ödön színmûvészként
is komoly pozitív kritikai visszhangban részesül, de a Stúdió keretei szûknek bi-
zonyulnak számára. Legendás Pinceszínháza, illetve Zsebszínháza, majd a het-
venes évek végén elinduló, általa vezetett Ifjúmunkás Zsebszínház a pantomim
és a mozgásszínház eszközeivel kísérletezik, azonban ez utóbbinál is jelen van-
nak a kortárs erdélyi drámaszövegek, például Kocsis Istvántól a Bolyai estéje, 
illetve egy vagy több szerzõ mûveit egybefûzõ elõadásokban szerepelnek, többek
között: Szõcs Kálmán, Dobai Péter, Kányádi Sándor, Hervay Gizella, Lászlóffy
Csaba, Szõcs Géza, Szilágyi Domokos versei.

Az erdélyi kortárs dráma és irodalom népszerûsége elképzelhetetlen lett vol-
na a múlt század hatvanas, hetvenes és nyolcvanas éveiben a fent sorolt alter-
natív színházi formák jelenléte, gyakorta úttörõ munkássága nélkül. Jelen írás 
a különbözõ színházi rétegek egy-egy alternatív mûhelyére tekintve, magára 
a jelenségre kívánt rávilágítani. Az összes társulat feltérképezése, bemutatása 
további kutatómunkát igényel.

Azonban a fenti példákból is kitûnik, hogy a vizsgált idõszakban (a hatvanas
évek elejétõl a nyolcvanas évek közepéig) a kortárs drámaszerzõk, valamint líri-
kusok jelenléte az alternatív színpadokon nem csupán a mûveikben megfogal-
mazott üzenettel, az egyesek által alkalmazott kísérleti, illetve újító formákkal,
vagy kísérleti terekben jól felhasználható képi erõvel magyarázható, de azzal is,
hogy a szerzõk közül számosan színészként is jelen vannak ezen alternatív te-
rekben, esszékkel, kritikákkal is felhívják a figyelmet e mozgalom, e közös ügy
jelentõségére.

A magyar szó színpadról való elhangzása az adott idõszakban színházi élmé-
nyen, esztétikai kategóriákon is túlmutató, a magyarság önazonosságának meg-
õrzését is biztosító erõvel bír, a kísérletezés joga pedig (a sajátosság méltóságá-
nak birtokában) túlmutat a magyarság megmaradásának védekezõ alapállású
gesztusain, és a fejlõdés, a gyarapodás lehetséges irányait kutatja.

JEGYZETEK
1. Kántor Lajos: Románai magyar színház: színvonal és lehetõség. Korunk 1973/9. 1333.
2. Páskándi Géza színházi szerzõvé avatása kõszínházban történik ugyan, a Külsõ zajok bemu-
tatásával, 1968-ban, a Szatmárnémeti Színházban, ám „egy vasárnap délelõtti matiné kereté-
ben”. Lásd: Nánay István: Az abszurd helye: stúdióavatás Nagyváradon. In: Boros Kinga –
Jákfalvi Magdolna – Kékesi Kun Árpád (szerk.): Nagyváradi magyar színháztörténet 1950-1990.
Philther Elemzések. Erdélyi Múzeum-Egyesület – UArtPress, Kvár–Mvhely, 2022. 110.
3. Ha a reakcióidõ lassúbb is olykor, az erdélyi kõszínházak érdemeit sem lehet elvitatni a kor-
társ erdélyi dráma népszerûsítésében.
4. „A színház […] kísérleteivel ezreket toborozhat maga köré, ezrekkel érzékeltetheti a kísérlete-
zés örömeit, izgalmait.” Király László: Szegény színház. Korunk 1968/4. 599.
5. Király László írására néhány évvel ezelõtt figyeltem fel. A Grotowski színházáról szóló, esszébe
hajló elemzés annak okán is fontos, mert egyértelmûvé válik, hogy Király László, akkor elsõ kötetes
szerzõként, diákszínjátszó tapasztalataira is alapozva írja le mindazt, amit leír. A jelen írásban fel-
sorolt írók, költõk, drámaírók életpályája kapcsán érdemes felfigyelni e (diák)színházi forrásra is.
6. Szekernyés János: Mûkedvelés és hivatásos színjátszás között. Korunk 1973/9. 1387.
7. H. Szabó Gyula: A diákmûkedvelés nem önmagáért való játszadozás. Mûvelõdés 1975/10.
14–15.
8. Kántor, az 1976-ban megjelent kötetében, némileg már visszafele is tekint egy évtized színhá-
zi jelenségeire: „Az utóbbi idõben a színház a közvélemény érdeklõdésének elõterébe került ná-68

2025/11



lunk. A kérdésnek sok ága-boga van – az eredeti alkotásoktól a modern dramaturgiáig –, s érde-
mes mindenik ágon külön elindulni, nem tekintve a színházat szûk szakmai keretnek: közügy-
rõl van szó, a megoldásokat is közösen kell keresnünk.” Kántor Lajos: Banner Zoltán úttörése. In:
Kántor Lajos: A megtalált színház. Dacia Könyvkiadó, Kvár, 1976. 126.
9. Az erdélyi magyar drámairodalomra, színpadi szöveggé formált irodalmi alkotásokra is érvé-
nyes P. Müller Péter megállapítása: „A magyar dráma hatvanas-hetvenes évekbeli állapota 
és színvonala is szorosan összefügg a társadalmi nyilvánosság akkori sajátosságaival.” Lásd: 
P. Müller Péter: Drámaforma és nyilvánosság. A magyar dráma alakulása Örkény Istvántól 
Nádas Péterig. Argumentum, Bp., 1997. 21.
10. Veress Dániel: A sepsiszentgyörgyi magyar színház rövid története. Tinta Könyvkiadó, Árkos,
2021. 74–75.
11. Kötõ József: Politikum és esztétikum. Színház a totalitarizmus markában (1945 – 1989) In:
Lengyel György (szerk.): Színház és diktatúra a 20. században. Corvina – OSZMI, Bp., 2011. 293.
12. A felsoroltak mellett fontos helyett foglal el a marosvásárhelyi színészképzéshez szorosan
kapcsolódó Stúdió Színház, ahol a kortárs szerzõk ugyancsak otthonra találnak, a színészképzés
helyszíneként nem tárgyalandó egy helyen a gyakorta magas színvonalú, ám hagyományos érte-
lemben „profinak” nem tekinthetõ társulatokkal.
13. Lásd: Stúdió Színpad – Bemutatók. In: Barta László – Nánó Csaba: A harmadik színház. A ko-
lozsvári Stúdió Színpad története. Europrint, Nagyvárad, 2018. 137–148.
14. „A pódiumszínház vagy az ifjúsági pinceszínház modellje ekkor még többjelentésû, nemcsak
a politikai színház, hanem egy új avantgarde színházi közlésrendszer laboratóriuma felé is to-
vább lehet lépni belõle. Az út minden irányban nyitott. Az ellentétek egyfajta sajátos munka-
megosztásban csapódnak le, Cs. L. happeninget tervez és Arrabalt rendez (a Piknik a csatatéren-
t díjazzák az amatõr csoportok fesztiválján), Sz. Gy. hazai szerzõk irodalmi színpadait tervezi
(Palocsay, Kiss János) és egyfelvonásosait rendezi (Kocsis István, Sigmond István).” (A kezdõbe-
tûk az idézetben Cselényi Lászlót és H. Szabó Gyulát jelölik – K. ZS.) Lásd: Aradi József – Ger-
gely Tamás: Bomlásfelületek. Egy amatõrcsoport „mítosza“ és valósága. Korunk 1978/1. 478.
15. A temesvári Thália-stúdió csapatát és a kolozsvári Stúdió Színpadot, a nagyváradi Kortárs
színpad ‘71 mûkedvelõit, a brassói Karima együttes színjátszóit hivatásos színmûvészek vezetik,
az aradi Periszkop Népszínház munkájában is részt vesznek a hivatásos színház felõl érkezõk.
16. Bolyai Farkas A párisi per címû darabjában lépnek fel 1965-ben, az ötfelvonásos dráma szö-
vegét Abafáy Gusztáv irodalomtörténész és az akkor ötödéves egyetemi hallgató Kocsis István
„frissíti” fel.
17. A jelen írásban említett társulatok többségénél az abszurd, a kelet-európai abszurd elismert
drámaszerzõinek egy-egy mûve is színpadra kerül.
18. Kozma Elza: Gondolatok népszínházainkról. Utunk 1984/33. 7.
19. Lásd: Szekernyés János: A megújulás esélyei. A temesvári Thália-stúdió két évtizede. Korunk
1987/9. 728.
20. Kovács Levente: Elõszó. In: Barta László – Nánó Csaba: A harmadik színház. A kolozsvári
Stúdió Színpad története. Europrint, Nagyvárad, 2018. 10.

69

2025/11



transzilván írócsoport jelentkezésére
nem sokkal azután került sor, hogy a
magyar irodalom történeti narratívái-

ban, noha sok kérdõjellel, de azóta is fenntartott
legújabb kori generációs szemléletünk kiala-
kult. Az erdélyi regionális kánon az impérium-
váltástól egészen a forradalomig ennek köszön-
hetõen kristálytisztán áttekinthetõnek tûnik.
Leszámítva azokat a szerzõket, akiket különbö-
zõségükkel együtt tartunk számon egy nemze-
dék vonzáskörében (mint pl. Karácsony Benõ),
vagy éppen két nemzedék „között” (Bodor
Ádám, Palocsay Zsigmond, Balla Zsófia, Markó
Béla, Bogdán László, Mózes Attila csak így ka-
pásból), mert majdnem mindenhol van legalább
egy ilyen. Majdnem mindenhol – a két világhá-
ború közötti nemzedékek közül a második, s a
második világháború utáni elsõ esetében a szel-
lemi, esztétikai csoportképzõ jellemzõk kevéssé
karakteresek a megelõzõ, illetve rájuk követke-
zõ közösségekhez képest, itt sokkal inkább az
élettényeken alapuló kortársiság a döntõ, sem-
mint a szellemi tájékozódás közös pontjai, így
„kilógni” is lehetetlen. Vagy majdnem az (Panek
Zoltán például még ilyen formában is „nagyon
másképp” ír, amint azt a Csiperózsika-vita is
megmutatta).1 Természetesen ha egymás mellé
helyezzük az életkori adottságokból és a szelle-
mi érdeklõdésbõl adódó generációs képzeteket,
az utóbbi valósággal áthúzza az elsõt, ez nem is
igazán kérdéses. Mégis, a regionális kánonban
mindössze a kezdetekben áll fenn a párhuza-70

2025/11

...egyetlen olyan kis- 
és nagyepikai változat
látható még kiemelten
nagyformátumúnak 
a régió kánonjában,
mint az impériumváltás
utáni programos törté-
netiség: az, amit 
egyszerûen abszurdnak
nevez a recepció.

ANTAL BALÁZS

AHOGYAN SZÉTSZEDIK
Az abszurd próza transzilvanizmuskritikája

A



mos nemzedékiség kérdése a transzilvanisták és a Korunk szerzõgárdája eseté-
ben, a késõbbiekben már nem – legfeljebb majd 1990 után. Persze a második vi-
lágháborút követõ társadalmi berendezkedésben eleve lehetetlen ehhez hasonló
„többcentrumúságban” gondolkodni, az Utunk és az Igaz Szó szerzõgárdája gya-
korlatilag ugyanaz, a lapok másféle profilja nem „irányzatosságból” adódik, ha-
nem sokkal inkább olyan „külsõdleges” tényezõkbõl, mint amilyen a megjelenés
gyakorisága vagy épp a rovatstruktúra (a Kolozsvár–Vásárhely-kettõséget most
nem akarom felemlegetni…). A „Forrás-nemzedékek” elmélete ma már nemcsak
a szerzõk felõl (lásd a föntebbi zárójeles „nemzedékek közé szorultakból” álló
névsort), akik mindig is hangsúlyozták, de a történeti narratívák felõl is egyre bi-
zonytalanabb lábakon áll, minél inkább látszik, hogy a másodiknak nevezett
hullám az igazán karakteres, különösképpen ott is a költõk esetében – az „elsõ”
és a „harmadik” meg leginkább az e csoporttól való elválasztódásában látványos,
noha nyilván olyan szellemi magaslatok, mint a Szilágyi Domokos költészete, a
Szõcs Géza korai lírája, vagy a Kovács András Ferenc poézise képesek önmaguk-
ban is ajánlatot tenni a szépirodalmi diskurzusok áthangolására, eltolására, ki-
sebb vagy nagyobb megváltoztatására – idõben hol nagyobb, hol szûkebb távol-
ságot tartva egymástól. A könyvsorozat prózaíróit azonban szokás egyszerûen a
lírikusok „mellé” besorolni – nem függetlenül természetesen a mûnemek alap-
vetõen eltérõ létmódjától: a költõk képesek elsõ köteteikkel robbantani, akár pa-
radigmát váltani, míg a prózaíróknál sokkal inkább jellemzõ az „érés” folyama-
ta, hogy a többedik kötetük hozza meg számukra az esztétikai áttörést – s így
önálló, karakteres beszédmódjuk sincs jelentkezésükkor még többnyire készen.
Az áttöréstõl visszaolvasva persze nemritkán összerakható egyfajta folyamatsze-
rûség, a fokozatos építkezés narratívája, akkor már látható alapok felõl – mégis:
ez a „mellérendelõdés” hol mond valamit, hol nem. Alapvetõen a leglátványosabb
transzilván történelmi regény után a realizmus áll a regionális kánon prózapoéti-
kájának középpontjában különbözõ változataiban, a vallomásostól a szociogra-
fikuson és a riportszerûn át a történeti színekkel elmélyítettekig. Ez azonban a
modernség alapvetõ prózanyelve szerte a nyugati kánonban. Így aztán egyetlen
olyan kis- és nagyepikai változat látható még kiemelten nagyformátumúnak a ré-
gió kánonjában, mint az impériumváltás utáni programos történetiség: az, amit
egyszerûen abszurdnak nevez a recepció. Talán túl nagy körítéssel érkeztem eh-
hez a triviához, mely akár egyetlen mondatos kiindulópont is lehetne, mégis
fontosnak tartom a nemzedékiség felõli közelítést – abból is természetesen a
szellemi értelemben vettet. Az eddigieket még egyszer: míg tehát a Forrás költõi
esetében lehet beszélni esztétikai-ideológiai alapokon álló, vagyis szellemi nem-
zedékrõl, az íróknál inkább a kortársiság a döntõ a második világháború utáni
évtizedekben – egyetlen kivétellel. Az „abszurd-nemzedék”, mondták ezt a For-
rás második nemzedékének prózaíróira már, igaz, nem vált különösebben elter-
jedtté. Ami nem csoda. A jelenség felbukkanása ugyan közel egy idõben törté-
nik a mondott Forrás-generáció színrelépésével, ám jóval szélesebb kört érint
náluk, és közülük meg nem mindenkit. És persze van, akit pályája egészén, má-
sokat meg csak egypár szövegükkel, mert még olyan beérkezett szerzõk is bekap-
csolódtak ebbe a diskurzusba, mint Sõni Pál vagy Szabó Gyula. Mindezzel csak
azt szeretném érzékeltetni, hogy a magyar irodalomban általánosabban elterjedt,
és rendkívül kiterjedt realizmusváltozatok mellett két olyan prózakánon van,
amely kimondottan Erdélyben artikulálódik: a transzilván történelmi regényé –
meg az abszurdé. És mind a kettõnek van láttatható idõbeli „hulláma”, valamint

71

2025/11



jelentõs ideológiai és esztétikai „hozadéka”. Ez már önmagában is egymás mel-
lé helyezi õket abban az esetben is, ha nincs közöttük diszkurzív viszony. Rövid
írásom éppen arra akar rámutatni, hogy van.

Prózapoétikai jellegzetességeiket tekintve mindenképp leszûrhetõ, hogy a
különben a Nyugat elsõ nemzedékének szellemiségében modernista kánont kez-
deményezõ marosvécsi Helikon esztétikájában a történelmi regény mégiscsak
konzervatív forma – hiszen a romantika kedvelt beszédmódjához nyúlnak vissza
az írók. Az abszurd viszont formai-szerkezeti tekintetben, eszközkészlete bõví-
tésében merészen elõremutató kezdeményezéseket tesz, jellemzõen úgy értékeli
a recepció, hogy a modern európai prózairányzatokkal való kapcsolat töretlen-
ségét igyekszik fenntartani2 – olyannyira, hogy megkockáztatható: egészen más-
féle elképzelésekbõl kiindulva, és részben-egészben másféle téteket tartva eljut
annak a nagy hatású, paradigmaváltó jelentõségû folyamatnak a peremvidékére,
amelyet prózafordulatnak nevez az irodalomtörténet. Ám ha tétek, akkor mind-
járt meg kell nézni e két alakzat ideológiai vonatkozásait. A transzilván történel-
mi regény ideológiája megtöri a történelmi regény általánosan áthagyományozo-
dottnak értett ideológiáját: a nemzetállami létmódhoz kapcsolható nemzeti múlt
helyett a nemzetek feletti, az etnikumokat éppenhogy összekapcsoló regionális
múlt érdekli (legalábbis legjobb munkáiban). Vagyis a tradicionális formához
részben megújított ideológiát társít. Ezzel szemben az abszurd merész szerkeze-
ti, poétikai, nyelvi formabontásai, hagyománytörései a közösségért szólás, a tár-
sadalmi kérdések megfogalmazása érvényes lehetõségeinek keresése érdekében
történnek – csupa olyan törekvés, ami a romantikából eredeztethetõ, és/vagy a
realizmussal hozható kapcsolatba. Meg merném kockáztatni: nem a forma ér-
dekli, hanem az ideológia, ami viszont konzervatív gesztusnak fogható fel. Nem
a realizmust akarja „meghaladni” (mint majd a prózafordulat szerzõi), hanem az
egyenesen fel nem tehetõ kérdéseket és az egyenesen el nem mondható állításo-
kat akarja valahogy mégiscsak feltenni és kimondani. És bár az abszurd hullám
néhány év alatt „lecseng”,3 folyományaiban azután is jelen van – a Sinistra körzet
olvasási tapasztalatai a posztmodern határvidékére vezetnek el, s még ha Bodor
regénye innen is marad azon a határon, ez akkor is láthatóvá teszi, hogy merre-
felé haladt ez a hagyománytörõ hullám. Jelen írásban az „erdélyi abszurd”-vál-
tozatok ideológiai vetületére kívánok elsõsorban rámutatni, mintegy annak az
irodalmi hullámnak a transzilván diskurzusaira, melyek – talán nem túlzás –
elõkészítik a Gyöngy és homok tapasztalatát is.

Az erdélyi abszurdnak meglehetõsen nagy irodalma van, mégis látványos hi-
ányt észlelhet a recepció ismerõje. Ugyanis javarészt bizonytalanság övezi az ab-
szurd olyasféle közelebbi meghatározását, ami megnyugtatóan általános és elég-
séges lenne a kérdéskör irodalmi vetületéhez. A Kierkegaard Félelem és reszke-
téséig visszavezethetõ, késõbb az egzisztencializmusban visszacsengõ civilizációs
válságtapasztalat, a szorongás állandóságának tapasztalata, leginkább kiábrándult,
végsõkig csalódott, hiányérzetekkel és kételyekkel teli létállapotként ragadható
meg talán egyfelõl. Másrészt az irodalom csak szegrõl-végrõl „tud” a filozófiáról,
s amit igen, ekkoriban inkább Sartre-tól és Camus-tõl tudja már – bár Erdélyben
a két világháború között interpretálta a dán filozófust Tavaszy Sándor is.4 Alap-
élménye viszont egyértelmûen az irodalmi hagyomány Csehovtól és Kafkától
egészen a két mondott francián át Beckettig és Ionescóig.5 Márpedig ezen a
nyomvonalon haladva széles és kiterjedt jelenségek köre sorolható az abszurd
irodalom jellegzetességeihez, melyek között meglehetõs rendezetlenség látható72

2025/11



– hi szen for mai és tar tal mi je gyei szét szá laz ha tat la nul ke ve red nek ben ne. Alap -
ve tõ vál to za tai azon ban még így is el kü lö nít he tõ ek. Az ab szurd iro da lom tá gab -
ban ért ve több szo ci a lis ta or szág iro dal má ban is meg je le nik, a kép te len ség, a le -
he tet len ség alap él mé nye az egyes kultúrákbeli vál to za tok ban el té rõ ar ti ku lá ci ót
kap. A hrabali és Kundera ne vé vel fém je lez he tõ, má ra ta lán leg is mer tebb nek
meg ma radt cseh (no ha Gombrowicz vagy Mrożek a ma ga ide jé ben leg alább
annyi ra is mert volt) ab szurd ban a kis em ber hét köz na pi agya fúrt sá gá val cse le zi
ki a ha tal mat, a ne ve tés ere jé vel ke re ked ve fö lé be. Bár a ha ta lom meg in gat ha tat -
lan – meg sem kérdõjelezõdik –, ne vet sé ges sé vá lá sa rá mu tat szá nal mas vol tá ra.
Eb ben A Mes ter és Margarita alap ve té se is vissza kö szön, nem be szél ve a Svejké-
rõl – ame lyek alap ve tõ en nem kap cso lód nak az ab szurd iro dal má hoz. A ma gyar
iro da lom ból eh hez Ör kény áll kö zel. Az er dé lyi vál to zat más jel le gû: itt a ha ta -
lom a hát tér ben is, lát ha tat la nul is fe nye ge tõ, hát még ha tény le ge sen meg is 
je le nik, és ha meg je le né sé ben eset leg ne vet sé ges is, ak kor sem le het ki búj ni 
a ha tá lya alól, nem le het meg szök ni tõ le vagy elõ le, sõt: a vé gén ki de rül, hogy a
bor zal mas fe nye ge tés ben egy mást szo ron ga tó, he lyen ként ter ro ri zá ló „kis em be -
rek” vé gig a ha ta lom ke zé re ját sza nak egy más veg zá lá sá val. Ma gya ror szá gon, az
er dé lyi hul lám el in du lá sa elõtt ke vés sel, Déry Ti bor G. A. úr X-benje már ilyen
vétetésû – de hogy en nek van-e kö ze a hul lám el in du lá sá hoz, ar ról ke ve set tud -
ni. Ez a vál to zat szo ro sab ban kö tõ dik Kaf ka, Beckett vagy ép pen Orwell sö tét és
fe nye ge tõ szö ve ge i hez. Az utób bi ról per sze a szo ci a liz mus idõ sza ká ban csak az
tud ha tott, aki ide gen nyel ven ol va sott, és hoz zá is fért ide gen nyel vû ol vas má -
nyok hoz. 1990 után, mi kor Orwell iga zán is mert lett mi fe lénk a „hi va ta los”
könyv ki adás ban meg je lent for dí tá sok ré vén, nyil ván ki is ol tot ta az er dé lyi re gé -
nyek „ere jét”. Vagy ki olt hat ta vol na, ha meg pró bál ko zik új ra ki adá suk kal va la -
mely ki adó. De nem tet te.

A kez de mé nye zés (akár mi lyen kül sõ ih le tett ség is áll mö göt te) leg in kább
Páskándi Gé zá hoz kap cso ló dik. A szín pa di já ték nyelv tör té ne té bõl tud ha tó an az
õ és fõ leg az Ör kény ne vé hez köt he tõ mo der nis ta drá ma po é ti kai meg úju lás is az
ab szurd fe lõl lát tat ha tó legerõteljesebben.6 Itt most azon ban csak a szín pa di kí -
sér le te i vel ke vés sé érint ke zõ pró zá já ról lesz szó. Er dé lyi idõ sza ká ban, va gyis
1974 elõtt, tu laj don kép pen há rom köny vé vel szá mol ha tunk: az Üve gek (1968) és
A vegy tisz tí tó be csü le te (1973) c. no vel lás kö te tek kel (me lyek közt sok az át fe dés),
va la mint el sõ re gé nyé vel, a Be avat ko zás sal (1974). Utób bi mû nek már a szü le té si
kö rül mé nyei is az ab szurd dal ha tá ro sak: az át te le pü lé si pa pí rok be nyúj tá sá val egy
idõ ben író dó mû, mi vel egy faj ta „álkrimi”, rend õr sé gi kont roll – hi va ta los ne vén
kon zul tá ció – alatt ké szült. Páskándi Gé za öz ve gye egy az író ról ren de zett bu da -
pes ti kon fe ren ci án a je len so rok szer zõ jé nek elõ adá sá hoz fû zött hoz zá szó lás ban
osz tot ta meg a tör té ne tet: a re gény cse lek mé nye azért ke rül egy kvá zi ide gen or -
szág ba, mert Páskándi egy sze rû en nem akart már bajt a ha tó sá gok kal, s könnye -
debb pá lya fe lé ha ladt. Ezek az en ged mé nyek az ele ve ab szurd pos tai szi tu á ci ót
még kép te le neb bé te szik. Na de a kez de mé nye zés ek kor ra már meg volt, és azt
hi szem, Páskándi rö vid pró zá ja sok kal fon to sabb nak mond ha tó a re gé nye i nél.
Az Üve gek és A vegytisztító… szö ve gei több nyi re szituatív kis pró zá ik kal a kom -
mu ni ká ció kép te len ség ku darc él mé nyét ar ti ku lál ják. Po li ti kai, tár sa dal mi té ma
ezek ben a szö ve gek ben csak ak kor ke rül elõ, ha a tör té nel mi idõ ben kis sé hát ra -
lép a cse lek mény – ilyen pél dá ul a mél tán hí res sé vált Weisskopf úr, hány óra?
Egy más meg nem ér té sé nek „tör té ne tei” el vál nak a nyelv és a kul tu rá lis kü lön -
bö zõ ség kér dés kö ré tõl, hi szen az ilyes mi so sem kérdõjelezõdik meg Páskándinál

73

2025/11



abban a formában, ahogy az a korabeli romániai társadalomban tételezõdött etni-
kumközi érintkezésekben. A nyelv egynemûsít, ám a kulturális különbözõdés
minden körülmények között adott – még akkor is, ha egymás tõszomszédairól van
szó, mint az elsõ kötet címadó elbeszélésében – és lehetetlenné teszi a megértést.

A kispróza lehetõségei persze korlátozottak. A pályakezdõ Bodor Ádám no-
velláinak világa nagyon közel áll a Páskándiéhoz szituativitásában, de még
nyelvhasználatában is. Késõbb mindkettejük világa nyomot hagy Vári Attila ko-
rai írásain, aki valamivel tágasabb horizontot nyit olyan elemekkel, mint pl.
hogy a csoda eseményét is engedi megtörténni az írásaiban, bár, mint A közép-
kori villamosjegyben, azzal az ember nem tud mit kezdeni. Talán õ az, aki a hét-
köznapi szituációktól a legmerészebben ellép, akár a Tamási-féle tündéri szürre-
alizmus felé is, csak az õ novelláiban a tündéri jelzõ inkább dermesztõvé válik.
A mesei fantasztikum és a realizmus nem feltétlen olvad össze az írásaiban, így
a mágikus realista beszédmódig nem jut el – de a (borgesi, cortázari értelemben
vett) „fantasztikus elbeszélésig” talán igen.

A regények persze szélesebb horizontú változatokat tudnak felmutatni.
Páskándi már írja a novelláit, de kötetbe még nem gyûjti, amikor Bálint Tibor
megjelenteti elsõ felnõtteknek szánt hosszabb epikai alkotását, az Önkéntes ró-
zsák Sodomában c. kisregényt 1967-ben. Ami egy sajátos posztapokaliptikus sci-fi
többedik ránézésre is – de a zsáner azon munkái közé tartozik, amelynek áthal-
lásos üzenete van releváns társadalmi kérdéseket illetõen. A szerzõrõl 2022-ben
Kolozsváron rendezett konferencia óta tudható: a történet tulajdonképpen a gye-
rekeknek szánt Robot Robi kalandjai címû sorozatból nõtt ki,7 de hosszabb elbe-
szélésként már egyáltalán nem gyerekeknek való. A regény központi témája az
elidegenedés és az elembertelenedés. Alaphangvételére a mélységes csalódás a
jellemzõ, a humanizmus kultúrájának teljes összeomlása, ami mellé a kizsigerelt
természet elképzelhetetlen katasztrófája is járul, a posztapokaliptikus mûviség,
melyben emberi neveket viselõ robotok végeznek el mindent az anyagnevekkel
megnevezett emberek helyett. Még az emberiesség reményét is az „érzõ” lénye-
ken kívülre helyezi a regény – ám az ember még arról is tesz, hogy a robotból is
kiölje a „lelket”. Páskándi és Bálint beszédmódjai között az alapvetõ különbség,
hogy Páskándi a realizmus felõl indul, és a hétköznapi események képtelensé-
gét mutatja meg (kivételek az olyan írások, mint például A disznó feltámadása),
Bálint viszont egyértelmûen az expresszionista-szürrealista színezetû „zsánert”
hozza közel a realizmus jellemzõ kérdéseihez. A társadalmi-ideológiai jellegû,
erkölcsi-morális téma ott sokkal látványosabb, mint Páskándi vagy nagyon fi-
nom módszerekkel, többnyire sugalmazással, vagy éppenhogy túlzásokkal ope-
ráló rövidprózájában. Regénye, a fentebb említett Beavatkozás azonban már épp
úgy zsáneralakzattal játszik el, mint Bálinté.

Sigmond István 1971-ben megjelent kisregénye, az Egy panaszgyûjtõ pana-
szai hangütése ugyan távol áll az Önkéntes rózsákétól, hatalomképe, végkicsen-
gése mégis ahhoz esik közel. A mára teljesen elfeledett kisregény az egyik legér-
dekesebb és legizgalmasabb disztópia a magyar irodalomban. Bár a kerettörténet
szerint nem az ismert emberi világban járunk, a fõszereplõ menekül valaki elõl,
higanyt iszik, amitõl összemegy apróra – de az „ember alatti” szinten egy telje-
sen modellértékû emberi világot talál. Sigmond prózája radikális: már-már a
burleszkig groteszk. A regény szereplõi egy a végsõkig túlbürokratizált világban
csak aktaszámokkal nevezõdnek meg. Lakó- és munkahelyük hivatalok által ki-
jelölt. A munka gépies és teljesen értelmetlen – de a szó szoros értelmében: a fu-74

2025/11



tószalagnál dolgozó egyik munkás feladata, hogy felrakja a szalagra a dobozt, 
a másiké meg, hogy vegye le onnan, miközben a szalag egy üres szobában jár
körbe. A „természetesen” emberközpontú hatalom gigantikus panaszirodát tart
fenn, ahol azonban a panasztevõk kerülnek bajba. A regény a városlakók három
forradalmát beszéli el a panasziroda ura, PIF Apó ellen (nevének eleje a hivatal
rövidítésébõl jön, hiszen õ is csak egy a sok közül…), aki azonban mindannyi-
szor maga áll a(z ellene indult) harc élére, így minden egyes fordulat az õ koráb-
binál is tébolyultabb hatalmát hozza el. Mindezt egy végletekig naiv elbeszélõi
pozíció láttatja, mely ugyan kommentál, helyenként túlkommentál jelentéktelen
részleteket, de közben természetesen homályban hagyja a fontos dolgokat.

A munka ilyen jellegû hiábavalóságát torzítja szét és fokozza fel Szilágyi István
Agancsbozótja – persze Sigmondnál ez egy epizód, Szilágyinál viszont az egész
regény központi magja lesz. És ami Sigmondnál a karikírozott narráció miatt
azonnal látható, az Szilágyinál majd az olvasás egyik tétjévé válik: elképesztõ
anyagi és emberi erõforrás bevetésével teljesen hiábavaló, anakronisztikus mun-
kát végezni egy ugyancsak egész létmódjában anakronisztikus, mégis egyszerre
képtelenül modernen berendezett kovácsmûhelyben. Bálint Tibor és Sigmond
István világainak határozott laboratóriumszerû mûvisége ismétlõdik itt is – ám
ez a mûvi hely vadregényes természeti tájba ékelõdik, s majd mint legvégül ki-
derül, e vadregényes táj egyben kiváló fogvatartónak is bizonyul. Szilágyi regé-
nye már 1990-ben jelent meg, és tulajdonképpen nem egyértelmûen sorolható
az abszurd irodalom darabjai közé – viszont az egyik legfontosabb dokumentu-
ma annak, ahogyan egy látásmód szélesebb körben is beépül a narratívaalakza-
tokba, még inkább: a korszakról való látásmódba.

A táj félelmetessé válása Pusztai János Zsé birtoka címû nagyregényében lát-
ható a legteljesebb radikalitásában. Pusztai a mitologikus beszéd eszközével él,
amikor a különbözõ mítoszok metaforáinak és motívumainak kifordításával egy
kiûzetéstörténetet mesél el. Zsé, a totális hatalom birtokosa, mindenhol jelen
van, akár egy valóságos isten, aki híveit nem magához hívja, hanem világgá ûz-
ve eltaszítja, hogy lelkileg még inkább kizsigerelje. A táj akár édeni, akár kopár,
mindenképpen pokolivá válik a madaraival, a szörnyszerû vízi állataival együtt,
amihez nem is nagyon kell más, mint hogy az ember teljesen magára maradjon
benne. Társas interakciók hiányában a két fõszerelõ, az egymástól immár elsza-
kított egykori emberpár, á és bé belsõ reakciói egyrészt önmaguk, másrészt a kö-
rülöttük burjánzó természet felé lesznek képtelenül felnagyítottak és eltorzítot-
tak – az Agancsbozót a munkafolyamatok során születõ reflexiókat írja szét,
Pusztai itt, és másik regényében, a Zsé birtokával egy ciklusba tartozó A sereg-
ben is az élet biológiai és pszichikai teljességét képezi le hatalmas körmonda-
tokban, melyek így maguk is ijesztõekké válnak. A természet elõl, amelynek az
érinthetetlenségébe vetett hit és bizalom szertefoszlott, vagy éppen a regény lap-
jain foszlik szét a szereplõk elõtt, már csakis befelé vezet az út. Ez pedig a
dehumanizálódás és az identitásvesztés útja lesz. Pusztainál nincsenek nevek,
csak kezdõbetûk – a fõszerelõk az ábécé elejérõl, a hatalom a legvégérõl kapja
betûjelét –, hogy aztán az elállatiasodott fõszereplõk, az egykori pár tagjai egy-
mást se ismerjék meg a vadállatok apokaliptikus vonulásánál. A névvesztésben
is megmutatkozó személytelenség végigvonul ezen a prózairányzaton, a fentebb
tárgyalt regények mindegyikében megvan – és ha továbbgondolunk a jelenséget
hordozó szövegek között a Sinistra körzetre, vagy az érezhetõen már arra, sem-
mint a regényhullám korábbi darabjaira támaszkodó A fehér királyra (vö.

75

2025/11



Dzsátá), ezekben kiteljesedik. A Sinistra óta emlegetett „posztbodoriánus” pró-
za, mely túlmutat a regionális kánonon, jelentõs szeletet hagyományoz át az ab-
szurd hullámból.

Pusztai kapcsán feltétlen meg kell említeni, hogy nála az írásmód szuggesz-
tivitása is látnivaló. Mivel az abszurd prózát különbözõ változatain keresztül 
a kortárs európai regénnyel hozták összefüggésbe, így a hangsúlyozottabban mo-
dernista narrációs technikákat alkalmazó szövegeket, vagy egyszerûbben fogal-
mazva: a hagyományos történetmeséléstõl eltávolodó, kísérletezõ szövegeket
akkor is összefüggésbe hozták az abszurddal, ha cselekményépítése messze áll
tõle – magyarán „beszédmóddá” is kezd válni valamennyire az abszurd szöve-
gek írásmódja egy idõben. Panek Zoltán A földig már lépésben címû regénye ese-
tében áll ez fenn. Ezeket a kísérleteket a korszak elismerte (mind Panek, mind
Pusztai Pezsgõ-díjasok, igaz, Pusztai A sereg c. regényével, a Zsé-ciklus elsõnek
megjelent darabjával, mely viszont a jelen regény után íródott, így még kiforrot-
tabb a stílusa) – ugyanakkor utóéletük nem bizonyult hosszúnak.

Sigmondál és Pusztainál a hatalomnak arca is van: mind PIF Apó, mind Zsé
színre lépnek, és mindkétszer kisszerûen, már-már nevetségesen. Ha pedig a
Pusztai-regény diskurzusait figyeljük még, feltétlen utalni kell Köntös-Szabó
Zoltán Kár volt sírni Jeruzsálemben címû munkájára, mely hasonlóan mitológi-
ai vétetésû, de hangsúlyozottabban példázatos.

Mindezek a változatok, még talán kiragadottságukban is, szemléletesen oda-
állíthatók Szemlér Ferenc kései transzilvanizmus-összefoglalása mellé: „Legha-
ladóbb megfogalmazásában értették rajta a Romániában együtt élõ népek testvé-
riségét (helyesebben az Erdélyben közös történelmi múltú románok, magyarok
és szászok megértését és barátságát), az európai mûveltségi szintre való törek-
vést, a nép szolgálatát és javának munkálását. Az erdélyi táj szeretetét, a hazához,
a szülõföldhöz való ragaszkodást, a mindent átölelõ humanizmust, a szabadel-
vû demokráciát, az irodalomban pedig fõként az esztétikai és mûvészi szem-
pontok elsõdlegességét.”8 A fentebbi összefoglalókból látható, hogy némelyik
szöveg egyes elemeiben, mások teljesebben, több ponton pontosan ezeket az
ideológiai összetevõket állítják középpontba – hogy megmutassák kiüresedését,
végsõ elveszését. Mindössze az utolsó, tisztán esztétikai szempont érvényesül
ugyanúgy itt is, maradéktalanul.

Ez a prózahullám tehát akkor bontakozik ki, amikor a Forrás második nem-
zedékének költõi, akik valóban szellemi közösséget alkottak, Csiki László meg-
fogalmazása szerint, a népszolgálat elvét kezdik vallani, ami a transzilvanizmus
egyféle, a korszakban egyedül lehetséges, mert (némileg) az intonációjához han-
golt, továbbélése. Ha elfogadjuk, hogy az abszurd prózák fenntartják a közössé-
gi érdekû szólás igényét, akkor ez a költõk kiállása mellé tehetõ – ám ideológiai
alakzata mégis másféle természetû. Ez pedig mégiscsak egyfajta párhuzamos
(szellemi) nemzedékiség lehetõségét veti fel. Az abszurd próza kapcsán nem is-
meretesek Páskándi hatvanas évekbeli esztétikai jellegû (ön)értelmezõ írásain
túl semmiféle etikai-ideológia manifesztumok, nincs közösségi kiállás, bizonyos
mûvek esetében, mint amilyen a fentebb taglalt Sigmond-kisregény, még az át-
hallásokat is tompítani igyekvõ elõszó kap helyet a kötetben (ott épp Lászlóffy
Aladár tollából), így még jobban megvilágítható, hogy ahogyan transzilvanizmu-
sokról beszélhetünk a korai kánon esetében, úgy abszurd-változatokról e kései-
nél. Ugyanannak az éremnek a két oldala ez. Az abszurd nemcsak az illúziókkal
számol le végérvényesen, de az egész európai kultúra végét is vizionálja egy na-76

2025/11



gyon erõs szellemi közösség életkori nemzedékeken átnyúló egyetemes tapasz-
talatát megfogalmazva.

JEGYZETEK
1. Dokumentumai javát egybegyûjtve lásd Pomogáts Béla: Magyar irodalom Erdélyben (1968-
1989). VI. Irodalmi dokumentumok. Pallas-Akadémia Könyvkiadó, Csíkszereda, 2010. 501–523. 
A vita legfontosabb anyagainak szemelvényeit lásd Sütõ András: Csipkerózsika. Alföld 1987. 
4. sz. 18–29.
2. Például Bertha Zoltán: Az abszurd az újabb erdélyi magyar irodalomban. In: Uõ.: Erdély felé.
Esszék, tanulmányok, vallomások. Cédrus-Napkút, Bp., 2012. 176, 176–194.
3. Ennek okait több helyütt leírták, együtt azzal, hogyan volt egyáltalán lehetséges az elindulá-
sa – a hatvanas évek politikai változásainak ide is illeszthetõ rövid, lényegre törõ összefoglalása
szerepel a jelen blokkot „elõhívó” tanulmánykötetben is. Balázs Imre József: Transzilvaniz-
musalakzatok 1945 után. In: Boka László (szerk.): Transzilvanizmus. Eszmék, korok, változatok.
MMA Kiadó, Bp., 2023. 421–426., 417–441.
4. Tavaszy Sándor: Kierkegaard személyisége és gondolkozása. Minerva, Kvár, 1930.
5. Legteljesebb áttekintõ összefoglalása is egy romániai szerzõtõl, Nicolae Balotãtól való. Nicolae
Balotã: Abszurd irodalom. Gondolat, Bp., 1979.
6. Vö. Gintli Tibor – Schein Gábor: Az irodalom rövid története II. A realizmustól máig. Jelenkor,
Pécs, 2007. 584–588.
7. Berki Tímea: Bálint Tibor a Napsugárban. In: Bányai Éva – Demeter Zsuzsa – Egyed Emese
(szerk.): Bálint Tibor 90 – Textusok, kontextusok. Erdélyi Múzeum-Egyesület, Kvár, 2023. 97–114.
8. Szemlér Ferenc: Az Erdélyi Helikon költõi (Bevezetõ). In: Az erdélyi Helikon költõi. S. a. r., bev:
Szemlér Ferenc. Kriterion, Buk., 1973. 10–11. 5–53. (az oldalszámok az Adatbank.ro-n elérhetõ
digitális kiadásra vonatkoznak: https://adatbank.ro/html/cim_pdf2550.pdf)

77

2025/11



Az utóbbi húsz-harminc évben a magyar iro-
dalom- és kultúratudományos kutatásokat a
kisebbségi/nemzetiségi/határon túli/külhoni
magyar irodalmakat illetõen egyre inkább meg-
határozta a transzkulturalitás elméleti háttere.
Mindez részben annak is köszönhetõ, hogy a
fentebb elsorolt (kisebbségi/nemzetiségi/hatá-
ron túli/külhoni) jelzõk alapvetõen kompromit-
tálódtak az irodalomtörténet-írás számára, mi-
vel ezek a legtöbb esetben összekapcsolódtak
valamely politikai ideológiával, annak az érte-
kezõ próza és kritika területén is érzékelhetõvé
váló hatásával. A transzkulturalitás Wolfgang
Welsch-féle felfogása a kultúrákat alapvetõen
nem homogén térként írja le és képzeli el, sok-
kal inkább olyan folyamatosan egymásra ható,
egymásba áttûnõ entitásként, melynek így lé-
nyeges jellegzetessége a hibriditás.1 Ez a szem-
pontrendszer pedig különösen megfelelõnek
tûnt az olyan magyar irodalmak leírására és tár-
gyalására, melyek egy másik vagy több másik
kultúra és irodalom közegében, közvetlen kö-
zelségében jöttek és jönnek létre.2

E felfogás, szempontrendszer nem áll messze
attól, amiként régebben és újabban a transzilva-
nizmus irodalmi elveit, kereteit végiggondolták
és leírták a kutatások. Elõbb lényeges leszögez-
nünk, hogy a transzilvanizmus jelenségeit, akti-
vitását leképezõ vagy felölelõ terület nem csu-
pán a történelmi Erdély, hanem mint Boka
László fogalmaz, ez „a történelmi határaiban
jócskán felduzzasztott régió a »történelmi« Er-78

2025/11

Ezek az alapvetõen
több szempontból is
transzkulturálisnak 
tekinthetõ szövegek 
a transzilvanizmus je-
lenkori változatának
keretében is értelmez-
hetõvé válnak, hiszen
regisztrálnak és rögzí-
tenek egy kultúrák 
közötti állapotot...

VINCZE FERENC

A KORTÁRS NÉMET NYELVÛ 
IRODALOM RÉGIÓREPREZENTÁCIÓI
Prózaszövegek lehetséges
transzkulturális/transzilvanista olvasatai



dé lyen kí vül a Partiumot és a Kelet-Bánságot, va la mint Máramarost és Dél-Bu -
ko vi na egy ré szét, te hát a tel jes Ro má ni á hoz csa tolt 103 ezer négy zet ki lo mé ter -
nyi te rü le tet fog lal ja magába.”3 S mint át te kin tõ ta nul má nya zár la tá ban a szer zõ
az utób bi idõk transzilvanizmus-reprezentációi és/vagy -felfogásai kap csán meg -
ál la pít ja, a „transzilvanizmus is csak azon az áron ma rad ha tott ér vény ben és
biz to sít hat ta va la mi lyen for má ban ön ma ga túl élé sét, ha té kony sá gi fak to ra it,
hogy az irá nya módosult”.4

Az utób bi húsz-har minc év a ré gi ót va la mi kép pen tematizáló né met nyel vû
szö ve ge it te kint ve meg ál la pít ha tó, hogy fel sej le ni lát szik egy olyan ten den cia,
mely ol vas ha tó egy fe lõl a transzkulturalitás el mé le te fe lõl, pon to sab ban olyan
szö ve gek jön nek lét re, me lyek szín re vi szik a transzkulturális ál la po tot, más fe -
lõl ezek a szö ve gek – ép pen a fen tebb jel zett ha son ló sá gok mi att – a transzil-
vanizmus ke ret rend sze ré ben, bi zo nyos for má i ban, vál to za ta i ban is ér tel met
nyer het nek. Né hány szö veg pél dá ján ke resz tül en nek a ten den ci á nak a jel leg ze -
tes sé ge i re kí vá nok alább rá mu tat ni.

Egy lé nye ges nek te kint he tõ irány vál tás a ré gió rep re zen tá ci ó kat il le tõ en ab -
ban fi gyel he tõ meg, hogy rész ben a kor társ ma gyar és ro mán iro da lom bi zo nyos
szö ve ge i ben is fel fe dez he tõ Er dély mel lett egy hang sú lyo sabb és ka rak te re sebb
Bán ság-kép meg je le ní té se. Ezek a szö ve gek alap ve tõ en több nyi re egy vá ros, Te -
mes vár kö ze gét vit ték szín re és en nek rep re zen tá ci ó ját te rem tet ték meg, ezt lát -
hat juk Tom pa Andrea,5 Ki rály Farkas6 vagy Da na Gheorghiu7 és Radu Pavel
Gheo,8 Goran Mrakić9 egyes szö ve gei kap csán. Míg a ma gyar iro da lom ban rit kán
je le nik meg a kor társ pró zát il le tõ en a Bán ság, vagy en nek szim bó lu ma ként Te -
mes vár, ad dig a ro mán iro da lom ban en nél sok kal gya ko ribb a ré gió és a vá ros
fel buk ka ná sa, sok kal lé nye ge seb bé vá lik en nek meg konst ru ált sze re pe.

Mind ezek mel lett a né met iro da lom ban, fõ ként a haj dan „ro má ni ai né met -
ként” is meg ne ve zett ré szé ben, a Bán ság és Te mes vár vissza té rõ en meg je le nik 
a szö ve gek ben, s itt a Bán ság- és a Te mes vár-rep re zen tá ci ók ha gyo má nya ként le -
het már utal ni a No bel-dí jas Herta Müller ko rai szö ve ge i re, mint pél dá ul a bán sá gi
fal vak és a bán sá gi svá bok történetét10 tematizáló Niederungen,11 vagy a ké sõb bi
Drückender Tango12 cí mû no vel lás kö te tek re, il let ve a ma gyar for dí tás ban is ol -
vas ha tó Der Fuchs war damals der Jäger13 cí mû re gény re. Míg az elõb bi fõ ként a
vi dé ki kö ze get, en nek prob le ma ti kus tör té nel mi ha gyo má nya it jár ja kö rül, ad dig
a ki lenc ve nes évek ele jén szü le tett re gény a nyolc va nas évek Te mes vár já ra ka la -
u zol ja ol va só ját, és mi köz ben a hát tér ben fel sej lik a vá ros nak a szer ke ze te, szo ci -
á lis rend sze re, még is csak a dik ta tú ra egyes em ber re gya ko rolt ha tá sa ke rül a kö -
zép pont ba, töb bek kö zött a vá ro si te rek pe ri fé ri á i nak áb rá zo lá sa révén,14 me lyek
gyak ran az em ber meg alá zá sá nak, el nyo má sá nak te re ként ér tel mez he tõ ek. Ugyan -
ak kor ép pen ezen Müller-regény vé gén egy bán sá gi fa lu ban me rül fel a fõ sze rep -
lõk ben a ki te le pe dés, pon to sab ban az il le gá lis ha tár át lé pés gon do la ta, és ez ha son -
ló kép pen tör té nik Radu Pavel Gheo Noapte bunã, copii! cí mû kö te té ben is.

A tá gab ban és szû keb ben ér tett ré gi ót tematizáló né met nyel vû iro da lom nak
van egy olyan sze le te, me lyet azok a rész ben nyelv vál tó szer zõk ír nak, aki a
nyolc va nas évek so rán te le ped tek ki Ro má ni á ból va la mely né met nyel vû or szág -
ba. Itt em lít het jük töb bek kö zött Cãtãlin Dorian Florescut vagy Sabin Tambreát,15

de ide so rol hat juk rész ben Claudiu M. Floriant16 is, aki mind né me tül, mind ro -
má nul pub li kál szép iro dal mat. Ez a je len ség a né met iro da lom pers pek tí vá já ból
azon nal ak ti vál ja a „migráns iro da lom” fo gal mát, to váb bá a nyelv re/nyel vek re
vo nat ko zó kér dés fel ve tést, mely re ál ta lá nos ság ban Né meth Zol tán így utal:

79

2025/11



„ilyenek például a migráns irodalom nyelvét érintõ kérdések. Ennek nyomán
nemcsak az irodalom nyelvére koncentrálhatunk, hogy tehát az író az anyanyel-
vén ír-e vagy pedig új hazája nyelvén, hanem arra is, hogy a másik nyelv pers-
pektívája, logikája, kifejezései milyen mértékben vannak jelen az irodalmi mû
nyelvében. A nyelvváltás vagy nyelvõrzés mellett tehát a kétnyelvûség, a biling-
vizmus kérdése is releváns, sok esetben generációs kérdésként jelenik meg.”17

Mindez azért is lényeges, mivel amikor a régiót érintõ, tematizáló és megjelení-
tõ német nyelvû irodalomról beszélünk, már nem csupán a német származású
szerzõk munkásságát vehetjük figyelembe, hanem egyúttal számolnunk kell töb-
bek között a fentebb felsorolt szerzõk szövegeivel is.

A fentebb említett román származású szerzõk közül egyet emelnék ki:
Cãtãlin Dorian Florescu Romániából Svájcba kitelepedett író németül születõ
szövegeiben visszatérõen megjelenik a határátlépés gyakorlata, továbbá a Der
kurze Weg nach Hause18 címû regényében mindez szorosan összekapcsolódik a
Bánsággal, elsõsorban Temesvárral, a város történelmével – és ennek köszönhe-
tõen transzkulturális vagy transzilvanista vonásokat is mutat. A regény keretét 
a fõszereplõ énelbeszélõ és barátja, Luca romániai utazása adja, akik a svájci Zü-
richbõl jutnak el a román tengerparti városba, Mangaliára. Az öt nagyobb feje-
zetbõl építkezõ szöveg elsõ és utolsó fejezetének címe Mangalia, míg a második
a Zürich, a harmadik a Budapest, a negyedik a Timiºoara címet viseli. A város-
nevek jelölte fejezetek egyúttal az utazás jelentõsebb állomásait is kiemelik, s
míg a svájci város a kiindulópontot, addig Budapest az átmenetiséget, az átme-
neti stációt jeleníti meg a regényben. A határhelyzetek, az átmenet terei jelentik
a regény fókuszát részben, és a Budapest-fejezet nem a magyar fõvárosba való
megérkezéssel kezdõdik, hanem Bécs pályaudvara és utcái körvonalazódnak az
olvasó elõtt. Az énelbeszélõ itt fedi fel részben és nem teljesen kifejtve utazásá-
nak titkát, mely mindemellett az apjával való konfliktusra is utal: „Elutazásom
után közvetlenül gyakran gondoltam apára. Arra, hogy mindennek oka kellett,
hogy legyen. Talán igaza volt, és én voltam könnyelmû. Lehet, hogy ott sem 
találom meg azt, amit ennyi éven át kerestem. Olyan helyeket, ahol fellélegez-
hettem. Csak helyettesítõ helyeket találtam. Európa tele volt velük. Az igazi he-
lyek viszont keletre voltak.”19

A fellélegzés lehetséges helyeinek keresése az, ami tehát az utazást motiválta,
és részben ezért is válhatott a regény cselekményét tekintve Budapest az ideig-
lenesnél kicsit jelentõsebb állomássá: a fõszereplõ itt találkozik Zsófiával, akivel
bizonytalan, de mégis meghatározó kapcsolatba bonyolódik, ami aztán késlelte-
ti a továbbutazást. A határhelyzetet azonban már Bécsben érzékelhetõvé teszi az
a leírás, ami alapvetõen a „nyugati” és a „keleti” helyek és alakok különbségét
jeleníti meg.20 Tehát Bécs és késõbb sokkal inkább Budapest az az átmeneti tér,
ahol már jól felismerhetõek a Kelet jellegzetességei, tárgyai vagy alakjai, azon-
ban a keresett hely, a gyermekkor – az elbeszélõ emlékeiben nosztalgiával átita-
tott – helyszíne, Temesvár csak késõbb, a negyedik fejezetben bukkan fel. Míg
Budapestre egyedül utazott, addig Temesvárra már Lucával, a barátjával közö-
sen érkeznek, és ez lehetõséget teremt több szempontból is a város múltjának
felidézésére. Mielõtt sor kerülne a város különbözõ helyszíneinek, kerületeinek
bejárására, máris szembesülünk a romániai rendszerváltással, mivel a határ
után Ovidiu és Luca felvesznek egy stoppost, Ionel Popát. Az amúgy gimnáziu-
mi tanár Popáról beszélgetés közben kiderül, hogy marosvásárhelyi román, és
így elsõként nem a ’89-es temesvári forradalom kerül a fókuszba, hanem az80

2025/11



1990-es márciusi vásárhelyi események. Amiként a magyar irodalom példáiból
láthattuk, hogy Temesvár távlati perspektívából mutatkozik meg, úgy válik Vá-
sárhely és az ottani nemzetiségi villongások témává Popa elbeszélése révén – el-
sõsorban román nézõpontból.21 És amint Popa számára elsõdlegesen az 1990
márciusának eseményei jelentették a beszédtémát, hasonlót tapasztalhatunk
meg Tudor kapcsán is, aki Ovidiu nagynénjének falujából származva beköltözött
Ovidiuék elhagyott lakásába, és egy nappal késõbb körbevezette õket a város-
ban. A terek, helyszínek történelmi – konkrétan a forradalom – eseményeivel va-
ló összekapcsolódása azért lesz kiemelten fontos, mivel Ovidiu emlékezetében 
a város utcái, épületei és terei a gyermekkor emlékei által meghatározottak, míg
a temesváriak számára elsõsorban a forradalom történései a meghatározóak:
„Véletlenszerûen lõttek, még azokra is, akik véletlenül voltak éppen ott. Nyug-
díjasokra, munkásokra, diákokra. Este öt órakor a tankok a Calea Girocului ne-
gyed felõl érkeztek. Mindenhol ott voltak. Középen, a katedrális elõtt alig húsz
méter volt köztük és az emberek között. Emberek estek el az Operaház és a ka-
tedrális elõtt, a Decebal hídon, a Calea Girocului-ban, még a mi utcánkban is.
Összesen huszonheten azon a vasárnapon. A végére már majdnem százan vol-
tak. – Tudor kinyújtotta a karját, és arra mutatott, ahol annak idején a férfi hul-
lája hevert ötven méterrel alattunk.”22

A város látványosan a forradalom emlékezethelyévé válik Tudor elbeszélésé-
ben, és a különbözõ épületek, utcák, terek nem a gyerekkor emlékeként funkcio-
nálnak, mint Ovidiu esetében, hanem azon események idézõdnek visszatérõen
föl, melyek 1989 decemberében történtek. Temesvár emlékezethelyként való mû-
ködése mellett viszont azt is megtapasztalhatjuk, hogy mindez részben az ide-
gen jelenlétének is köszönhetõ. Mivel mind Ovidiu, mind Luca a szöveg jelenét
tekintve idegenként vannak jelen a városban,23 és a tér megismerése/újramegis-
merése/megismertetése egyértelmûen a forradalmi események bemutatásával
kapcsolódik össze. A fõszereplõ-narrátor elbeszélésén keresztül azt is megta-
pasztalhatjuk, hogy miként képzõdik meg az idegenség a hajdani és jelenlegi vá-
roskép között, de fõképp a városhoz kapcsolódó újabb történetek azok, melyek
feszültséget generálnak, hiszen ezeknek Ovidiu immár nem részese, és sok eset-
ben Lucához hasonlóan nem is ismerõje. 

Ovidiu karaktere ilyenformán az emigráció és a hajdani szülõföldre való
visszatérés problematikáját is elõtérbe állítja a városreprezentációkon keresztül. 

Richard Wagner Habseligkeiten24 címû regénye, Johann Lippet regény-triló-
giája25 vagy Iris Wolff Die Unschärfe der Welt26 címû regénye szintén a legutóbb
említett két problémakört is színre viszik, csak éppen elsõsorban nem a város-
hoz, Temesvárhoz, hanem a tágabb értelemben értett Bánsághoz kapcsolódóan.
Alapvetõen mindhárom említett szöveg családregénynek tekinthetõ, míg Wagner
Werner Zillich építész családi múltját, addig Lippet trilógiája a Lehnert család
történetét állítja elõtérbe, ahogyan Wolff munkája is egy család, Hannes, Floren-
tine és fiuk, Samuel sorsát mutatja be. A regények építkezését, struktúráját te-
kintve Richard Wagner Ingóságok címû szövege eltér a másik kettõtõl, mivel a
családtörténet keretét Werner Zillich a Bánságból Németországba való vissza-
utazása adja, miután rövid idõre hazautazott az apja temetésére. Ezen kerettör-
ténetben, tehát a visszautazás jelenében inszcenírozódik az emlékezés (vagy
részben gyászmunka), melynek köszönhetõen megismerhetjük az apa élettörté-
netét a második világháborút megelõzõ idõszaktól kezdõdõen egészen a kilenc-
venes évekig, haláláig. Miközben Werner visszaemlékezéseinek köszönhetõen

81

2025/11



szembesülünk a bánsági svábok történetével is, a jelenben egy Németországba
kitelepedett férfi aktuális problémái bukkannak fel: anyjától és szûkebb család-
jától (feleségétõl, lányától) való elidegenedés, az új környezetben való hely- és
identitáskeresés.

A Bánság és a szülõfalu az elhagyatottság, a kiüresedés helyszíne, a teret im-
már nem szervezik a családi vagy rokoni kapcsolatok, az élõk helyét átvették a
holtak, és a temetõ válik kiemelt helyszínné, mely megõrzi, motiválja az emlé-
kezetet: „Ház nélkül nincsen család. A házunkat egyszer majd eladom. Felhajtok
az emelkedõn, a kátyús úton. Behajtok a faluba. Sorra magam mögött hagyom 
a holtak falvának házait. Látom magam elõtt lakóikat, õk adták a számba a szót
gyerekkoromban. Nevük ott áll a sírköveken. Most már odalent laknak, egy föld-
alatti faluban, és végigcsinálják ezt az egészet elölrõl, és újra. Most sem sikerül
jobban. Odalent tovább él a falu láthatatlanul. Az ismétlõdés kacskaringóiban,
azok pedig éppen addig tartanak, ameddig az emlékezet. Mormolom magam elé
a neveket. Amíg még tudom õket, megvan a falu odalent, a föld alatt.”27

Az énelbeszélõ visszaindulva Németországba – immár sokadszor – nem csu-
pán anyjától búcsúzik, hanem – mint a szövegbõl kiderül – újra és újra a vidéktõl,
a falutól. Az elhagyás gyakorlati kivitelezését, tehát a visszaindulást mindunta-
lan áthatja a vidék elhagyatottsága, legalábbis német avagy sváb szempontból.28

Magába az utazásba, a környék regisztrálásába pedig ismételten beszüremkedik
a múlt, az a múlt, mely idõközben felszámolódott: „Magam mögött hagyom a fa-
lut. Elõttem az északi Bánát sík vidéke. A puszta. Vadgesztenye- és szederfák az
út mentén, a láthatáron satnya akácok. Valaha erdõk voltak itt, kis akácosok dí-
szelegetek a szántók meg a legelõk között, felszívták a belvizet. Jól kifundálták
annakidején Bécsben a gyarmatosítást megtervezõ hivatalnokok. Mária Terézia
császárvárosában. Ott rend volt a fejekben, és megpróbáltak mindent alávetni
ennek a rendnek, még magát a természetet is. Isten hivatalnokai.”29

Az elhagyás és az elhagyatottság szorosan összekapcsolódik az elbeszélés-
ben, és miközben itt már – a szöveg jelenében – egy hosszabb ideje tartó üres-
ségnek, kiüresedésnek lehetünk szemtanúi, mégis érzékelhetjük, amint maga az
éppen aktuális elhagyás/visszaindulás gyakorlata is teremti és alakítja azt az el-
hagyatottságot, ami ráíródik a tájra. Ez a ráíródás az emlékezés aktusa révén 
teremtõdik meg, tehát magát az ürességet, az elhagyatottságot elsõsorban az em-
lékezõ élettel teli emlékeinek fényében érzékelhetjük: „Áthajtok néhány falun.
Ugyanolyanok most is, amilyenek mindig is voltak. Immár kétszáz esztendeje.
Mintha zsinegre lennének felfûzve, egyik a másik után, egészen Aradig. […]
Csak a németek nincsenek már sehol. És mintha soha itt se lettek volna. Mit sem
tud róluk a táj. A fák hallgatnak. A fû nem kommentál.”30 A vidék jelenbeli ké-
pét Wagner regényében a hajdani múlt felelevenítése és a jelennel való szembe-
sítése alkotja meg, és így ennek reprezentációját a hiány határozza meg.

Ez az elhagyatottság és hiány szervezi részben Johann Lippet regénytrilógiáját
is, azonban ez sokkal átfogóbb perspektívából kerül bemutatásra a három kötet-
ben, ahogyan lényegesen részletesebb reprezentációt kap a bánsági falvak és sváb-
ság hétköznapi élete is az 1950-es évektõl kezdõdõen egészen a 2000-es évek leg-
elejéig. Részben ehhez hasonlóan jár el Iris Wolff szövege is, mely ugyan nem
kíván olyan nagy ívû tablót rajzolni, mint Lippet, de Hannes és Florentine életén
keresztül szintén alaposabb bepillantást nyerhetünk a bánsági hétköznapokba. 

A Lippet-trilógia szerkezetét lényegesen meghatározzák az elsõ két kötet (Die
Tür zur hinteren Küche, Das Feld räumen) fejezetei elõtt szereplõ fényképleírá-82

2025/11



sok, ekfrázisok, melyek a Lehnert család tagjait ábrázolják különbözõ alkalmak-
kor. A képek – kompozíciójukat tekintve – szintén mesélnek, hiszen míg az elsõ
pár fotón a teljes nagycsaládot láthatjuk fekete-fehérben, ahogyan haladunk elõ-
re a regények elbeszélt idejében, egyre kevesebben bukkannak fel a fotókon, míg
a második regény utolsó elõtti fejezetének képleírása már csupán Anton Lehnert
útlevélfotóját mutatja be, mint aki a lányai és családja után utolsóként kért útle-
velet és vándorolt ki Németországba. A vizuális médium elbeszélésében hason-
ló narratíva körvonalazódik, mint Wagner regényében, fõként, hogy a regényfo-
lyam második részének végén Wiseschdiába, a kis bánsági faluba31 a kivándor-
lás után hazatérõ Anton Lehnert halálának bekövetkeztével ez a rész egy teme-
tõjelenettel végzõdik, konkrétan Anton sírjának leírásával: „A wiseschdiai teme-
tõben, a magas és az alacsony kereszt között feküdt Lehnerték családi sírhelye.
A sírt fedõ betonlapot a temetés elõtt feltörték, és visszahelyezése után a sírhant
földjével tömték be a repedéseket, ezekben muskátlik és nebáncsvirágok nyíltak.
A két fehérmárvány keresztet frissen csiszolták, az elhunytak nevét és születé-
si-elhalálozási dátumát gót betûkkel vésték bele, az írást fekete festékkel húzták
ki. A szemlélõdõnek feltûnhet, hogy az utolsó névnél csak az elhalálozás helyszí-
ne szerepel: Anton Lehnert, szül. 1927. 7. 9. – megh. 1993. 5. 4. Wiseschdia.”32

A második regény utolsó jelenete után megváltozik az elbeszélõ a trilógia be-
fejezõ részében, és egy homodiegetikus narrátor hangját halljuk, aki nem távol-
ságtartóan és kívülrõl, hanem az elbeszélt események aktív részeseként meséli
tovább a Lehnert-család történetét. Ez az elbeszélõ nem más, mint Anton
Lehnert már Németországban született unokája, Kurt Brauner,33 Anton Susanne
nevû lányának a fia, aki 16 évvel nagyapja halála után elutazik Wiseschdiára,
mintegy megnézni anyja gyermekkorának helyszínét. Ez az utazás, a múltbéli
dolgok felelevenítése Alois Binder, nagyapja hajdani barátja segítségével, aki
utolsó svábként lakik a harmadik regény jelen idejében (2009-ben) Wiseschdián,
alapvetõen módosítja az elsõ két regény elbeszélésének megítélését, hiszen e
szöveg perspektívájából az ezt megelõzõ regények heterodiegetikus elbeszélõje-
ként szintén Kurt Braunert azonosíthatjuk. Mindez a már említett fényképek
szempontjából is lényeges, hiszen a fényképeken keresztüli múltmesélés
Richard Wagner említett regényében is megjelenik, amikor Werner Zillich egy
családi album fotói segítségével próbálja megidézni családtagjainak és szülõfa-
lujának a történetét.

Azonban Johann Lippet regénytrilógiájának fentebb vázolt narratív szerkeze-
te és az elbeszélõt illetõ megállapítások részben egy másfajta, a Wagner regényé-
tõl eltérõ Bánság-reprezentációt is megtapasztalhatóvá tesznek, hiszen míg az
Ingóságok keretét az elsõ pillanattól kezdve Werner Zillich utazása adja, addig
Lippet szövegeiben csupán a harmadik regény teszi egyértelmûvé azt a retros-
pektív perspektívát és elbeszélõi nézõpontot, mely lényegesen felerõsíti a múlt
és a jelen szembesítésébõl fakadó feszültséget. Miközben Lippet regényeiben 
a cselekmény és az események jelentõs része Wiseschdián játszódik, a családtör-
ténet egyes tagjai élettörténetének bemutatása kapcsán – az iskolarendszer, a
munkavállalások helyszínei, a hivatalos ügyek intézése, a helyi kereskedelem
révén – kirajzolódik a Bánság tágabb régiója is a maga hajdani összetettségében
és természetes multikulturális viszonylataiban is: „A gazdaság telephelye, ahol
Anton dolgozott, két kilométernyire feküdt Wiseschdiától, és egy nagyobb álla-
mi gazdaság részét képezte, melynek székhelye a szomszédos faluban,
Triebswetterben volt. A zöldségföldek, melyek egyik falutól a másikig nyúltak,

83

2025/11



a Galatzka folyó két oldalán terültek el, mely egyszerre szolgált öntözõ- és víz-
elvezetõ csatornaként.”;34 „A wiseschdiai általános iskola román osztályába még
öt diák járt, Ion Pop tanár nyugdíjazás elõtt állt, és kiválásával az osztály meg-
szûnésre volt ítélve. Özvegy volt, a szomszédos községbõl, Komloschról szárma-
zott, és nyolc évvel azelõtt helyezték onnan Wiseschdiára, amikor a román tele-
pesek a falu lakossága egy részének a Bãrãganba való elhurcolása után itt
letelepedtek.”35; „Peter Huber és Helene Schmelzer esküvõje az utolsó volt abban
az évben a faluban. Robert Wille lelkész, aki Wiseschdián, Komloschon, Lungán
és Gottlobon tartotta az istentiszteletet, s Gottlobon lakott a plébánián, egy pél-
dázattal zárta a prédikációját.”36

Az itt kiemelt idézetek világosan szemléltetik, hogy a helyi állami gazdasá-
gok nyújtotta munkalehetõségen, az iskola bemutatásán vagy éppen a rokoni
szálak alakulásán keresztül nem egyszerûen a Lehnert család történetébe nyer-
hetünk bepillantást, hanem kirajzolódik a Bánság északi részének térképe. A kü-
lönbözõ településeket, melyek többnyire vegyes lakossággal rendelkeztek,37 szá-
mos hétköznapi gyakorlat köti össze, és ezen gyakorlatoknak köszönhetõen jön
létre a régió reprezentációja.

A rurális Bánság-reprezentációt erõteljesen hangsúlyozza a város megjelení-
tése, mely a Wiseschdiát környezõ kisvárosok mellett elsõsorban Temesvár. 
A Bánság „fõvárosaként” megjelenõ nagyváros fõként az egyetemi képzés vagy
éppen a regionális közigazgatás (a hivatalos papírok intézése) kapcsán kerül elõ-
térbe, ráadásul érdekes egyezésre figyelhetünk föl a Lippet-trilógia és Iris Wolff
regénye kapcsán. Míg ez utóbbi szöveg is lényegében a kisebb települések életét
villantja fel a már említett család történetének elbeszélése közben, mindkét re-
gényben tapasztalhatunk hasonló cselekményegységeket, melyek egyrészt a vi-
dék határrégió jellegét, másrészt a várost mint lehetõséget mutatják fel. Az elõb-
bire példa az illegális határátlépés megjelenítése, mely Kurtnak, Anton Lehnert
fiának nem sikerült, és a család magát a tényt sem ismeri be, az elbeszélõ csak
utal rá, hogy a rejtélyes haláleset mögött feltételezhetõen Kurt szökési kísérlete
sejthetõ.38 Hasonló határátlépési kísérlet található Wolff regényében is, amikor
Hannes és Florentine fia, Samuel Oswald nevû barátjával egy házilag barkácsolt
repülõgéppel egyik éjjel átszöknek a román–magyar határon.39 Azon túl, hogy a
két jelenet egy kudarcba fulladt és egy sikeres illegális határátlépést visz színre,
mindkettõ a határrégió nyújtotta/rejtette lehetõséget is megjeleníti, hiszen éppen
ezek a jelenetek szemléltetik ennek hétköznapiságát. 

A város, tehát Temesvár kapcsán azon kívül, hogy a továbbtanulás lehetõsé-
geként és így mezõgazdasági munkából való kitörés esélyeként is megjelenik, 
a nyolcvanas évek végén játszódó történetek során a Németországba való kitelepe-
dés elõsegítésének helyszíneként is megmutatkozik. Míg Lippet második regényé-
ben Blumenmannként, azaz virágárusként jelenik meg a román titkosrendõrségnél
dolgozó temesvári férfi, aki 10.000 márka ellenében igyekszik megsürgetni az út-
levelek kiállítását, addig Wolff regényében a Gärtner, tehát a kertész az, aki ha-
sonlóképpen jár el szintén Temesváron az útlevelek ügyében: „Elment az utca
végéig, majd vissza, megvárta, míg nem senki sincs az utcán. Már be akart kiál-
tani, amikor megpillantotta a csengõt a kapufán. Egy háziasszonynak látszó nõ
jött keresztül az udvaron. Nem kérdezte, mit akar, egyszerûen csak beengedte.
Hogy a férje ma még elfogad-e valamit, azt nem tudja. Csupán ennyit mondott 
a nõ, aki kinyitotta az egyik szoba ajtaját, és eltûnt. A virágárus az asztalnál ült
a tisztaszobában, munkaruhában: ha jól számolta, öt melegházuk volt. A virág-84

2025/11



árus szin tén nem kér de zett sem mit, még bár csak hellyel sem kí nál ta. Az asz tal
te le volt pénz zel, mind va lu ta. Ma már nem le het, mondta.”40 Wolffnál: „Amint
az ar ca új ra nor má lis nak tûnt, Oz be ment Te mes vár ra a »kertészhez«. Nem csak
a ro mán ál lam, amely a né me tek tá vo zá sá nak ta ri fá i ról meg egye zett a né met szö -
vet sé gi ál lam mal (még a ki kép zé si és uta zá si költ sé gek ki fi ze té sét is kö ve tel ve),
ha nem a Securitate tiszt jei és párt elv tár sai is fel is mer ték a ki te le pe dé si pa pír ja -
ik ra vá rók ban az anya gi lehetõséget.”41

Az itt kör vo na la zó dó Te mes vár sok kal in kább ha son lít a ko ráb ban már em lí tett
Herta Müller-regény (A ró ka volt a va dász) vá ros rep re zen tá ci ó já hoz, hi szen Lippet
vagy Wolff szö ve ge i ben a vá ros már ke vés bé az ott ho nos ság vagy az is me rõs ség ré -
vén idé zõ dik meg, mint pél dá ul Florescu Der kurze Weg nach Hause cí mû re gé -
nyé ben, sok kal in kább a ki szol gál ta tott ság te re ként rep re zen tá ló dik te hát.

Míg a ki lenc ve nes évek ele jén Müller szö ve ge i ben egy ér tel mû en az 1989-es
vál to zá so kat meg elõ zõ Bán ság- és Te mes vár-rep re zen tá ci ó val ta lál koz hat tunk,
ad dig a ké sõbb, im már a ké tez res évek ben szü le tett szö ve gek ben ez a rep re zen -
tá ció a né met iro da lom ban lé nye ge sen ki e gé szült. Cãtãlin Dorian Florescu szö -
ve gé ben még el sõ sor ban Te mes vár állt a kö zép pont ban, azon ban Wag ner, Lippet
és Wolff re gé nye i ben a Bán ság nem csu pán Te mes vá ron ke resz tül tá rul az ol va só
elé, ha nem a ré gió ár nyal tab ban, szám ta lan össze füg gés sel ki e gé szül ve je le nik
meg, és Te mes vár a vá ros kö rül ve võ vi dék tük ré ben és vi szo nyá ban ér tel mez he -
tõ. Ezek ben a pró zák ban egy hang sú lyos Bán ság- és Te mes vár-ké pet lát ha tunk
lét re jön ni, me lyek rész ben be ágya zód nak a ké sõb bi kivándorlás(ok) ke re té be,
ugyan ak kor egy több nyel vû, multikulturális ré gió lát kép ét vá zol ják fel – ez leg -
in kább im már a múlt ban gyö ke re dzik, azon ban a kör vo na la zott je len eh hez 
vi szo nyít va bon ta ko zik ki. Ezek az alap ve tõ en több szem pont ból is transzkultu-
rálisnak te kint he tõ szö ve gek a transzilvanizmus je len ko ri vál to za tá nak ke re té -
ben is ér tel mez he tõ vé vál nak, hi szen re giszt rál nak és rög zí te nek egy kul tú rák kö -
zöt ti ál la po tot, en nek túl nyo mó részt múlt be li vo nat ko zá sa it, és ez zel szem be sí tik
sok eset ben e kul tú ra kö zi ál la pot nak je len be li hi á nyát, avagy fel szá mo ló dá sát.

JEGY ZE TEK
1. Wolfgang Welsch: Transkulturalität. Realität – Geschichte – Aufgabe. New Academic Press, Wi -
en, 2017. 12.
2. A transzkulturális írás mód kap csán ír ja Né meth Zol tán: „A transzkulturális írás mód a ket tõs kul -
tu rá lis örök ség te re pe, egy szer re je le nít meg leg alább két kul tú rát, mind ket tõ bõl erõt me rít ve, de
egyút tal túl is he lye zi ma gát a köz tük lé võ kul tu rá lis kü lönb sé ge ken, túl ha lad va a kul tu rá lis kor lá -
to kon”. Né meth Zol tán: Transzkulturalizmus: el mé let és gya kor lat. MTA–SZMAT, Bp., 2023. 11.
3. Bo ka Lász ló: Transzilvanizmusformák, transzilvanizmusváltozatok. In: Uõ (szerk.): Transzil-
vanizmus. Esz mék, ko rok, vál to za tok. MMA Ki adó, Bp., 2023. 8.
4. Uo. 56.
5. Tom pa And rea: A hó hér há za. Je len kor, Bp., 2017.
6. Ki rály Far kas: Sor tûz. Sé ta tér Kul tu rá lis Egye sü let, Kvár, 2017.
7. Da na Gheorghiu: Die Fabrukler. Povestiri din Fabric. Marineasa, Timiºoara, 2007.
8. Radu Pavel Gheo: Disco Titanic. Polirom, Iaºi, 2016.; Radu Pavel Gheo: Noapte bunã, copii!
Polirom, Iasi, 2010.
9. Goran Mrakić: Povestiri din garaj. Nemira, Buc., 2018.; Goran Mrakić: Punk requiem. Nemira,
Buc., 2024.
10. A fal vak zárt sá gá ra, sa já tos vi lág ké pé re mu tat rá ta nul má nyá ban And rás Or so lya is, aki egy -
szer re tér ké pe zi fel a Müller-szövegek fa lu- és vá ros kép ét. Vö. „A fa lu kü lön nyel ve ze te, ami nek
obszesszív em le ge té se az idé zett no vel la rit mu sát meg ad ja, an nak a tü ne te, hogy ez a vi lág sem -
mi lyen más pers pek tí vát nem tud el kép zel ni a sa ját nor ma rend sze rén kí vül, és en nek a rend nek
a lát sza tát min den áron kész meg õriz ni.” And rás Or so lya: Dá lia és asztfaltszõnyeg. Herta Müller
Bán ság-tér ké pe. Ko runk 2020/12. 64.
11. Herta Müller: Niederungen. Kriterion, Buc., 1982.

85

2025/11



12. Herta Müller: Drückender Tango. Kriterion, Buc., 1984.
13. Herta Müller: Der Fuchs war damals schon der Jäger. Rowohlt, Reinbek bei Hamburg, 1992.;
Uõ.: A róka volt a vadász. Ford. Nádori Lídia. Cartaphilus, Bp., 2010.
14. Vö. „A városi környezetben játszódó elbeszélõ szövegek és a kapcsolódó esszék esetében fel-
tûnõ a heterotopikus terek ábrázolása, különös tekintettel a privát és nyilvános terek egymásba
mosódására.” András: i. m. 65. Vagy: „Az elnyomó rendszerhez kapcsolódó periferikus terek
nemcsak a szerzõ személyes tapasztalataihoz kapcsolódnak, vagyis ezek nem kivételes példák,
hanem az egész közösséget érintik. Ennek reprezentatív tere a temesvári szegénytemetõ, ahol a
Securitate »elkaparta« az áldozatait”. Uo. 66.
15. Lásd Sabin Tambrea: Vaterländer. Gutkind, Berlin, 2024.
16. Claudiu M. Florian: Zweieinhalb Störche. Roman einer Kindheit in Siebenbürgen. Transit,
Berlin, 2008.; Claudiu M. Florian: Vârstele jocului. Strada Cetãþii. Polirom, Iaºi, 2016.
17. Németh: i. m. 19.
18. Cãtãlin Dorian Florescu: Der kurze Weg nach Hause. Pendo, Zürich–München, 2002.
19. Uo. 65. Ahol nem magyar nyelvû változatot adok meg forrásként, a német nyelvû idézeteket
saját fordításban közlöm. (V. F.)
20. „Mindig is úgy volt, hogy gyorsan felismertem a keletet. A ruhák, a falvak, az arcok, a zene,
a természet, a nyelv dallama révén. Néha elég volt egy pillantás, hogy felismerjem. És egyálta-
lán nem kellett senki megszólaljon. Nem arról volt szó, hogy mindig meg tudtam volna külön-
böztetni a csehszlovákokat, lengyeleket, magyarokat, bolgárokat, ukránokat, oroszokat, albáno-
kat vagy románokat. Gyakran az arcok is hasonlóan eltorzultak. Vagy a szekereket hasonlóan épí-
tették. Vagy hasonlóan erõs volt a nõi smink. A formáknak, a színeknek, a hangoknak és a moz-
gásoknak köszönhetõen nagyobb valószínûséggel ismertem fel egy régiót.” Uo. 67.
21. „Marosvásárhelyen az emberek agyára ment a lázadás. A diktátor elleni forradalom nem volt
elég nekik. Senki sem volt ártatlan, de a bozgorok még inkább bûnösök voltak. Másfél millióan
voltak, de olyan hangosak, mint húsz millió.” Uo. 161.
22. Uo. 206–207.
23. Az idegenként való jelenlétükre utal a katedrális elõtti jelenet is: „A belvárosban, a katedrá-
lis elõtt állt a forradalom elesett hõseinek oltára. Körös-körül virágkoszorúk voltak. Még mielõtt
Luca elõvette volna a Nikonját, a járókelõk számára egyértelmû volt, hogy máshonnan jöttünk.
Egy jobb országból. Láthatták a mi kis jólétünket. A svájci rendszám nélkül is felismertek, hi-
szen az autó máshol parkolt. Egyáltalán nem kellett megmozdulnunk, elég volt a megjelenésünk.
De amikor mozogtunk, mintha rugalmasabbak és energikusabbak lettünk volna, mint a többiek.
Sokan úgy jártak, mintha alvajárók lennének.” Uo. 192.
24. Richard Wagner: Habseligkeiten. Aufbau, Berlin, 2004.; magyarul: Uõ: Ingóságok. Ford. Kur-
di Imre. Bookart, Csíkszereda, 2009. Az idézeteket Kurdi Imre fordításában közlöm. (V. F.)
25. Johann Lippet: Die Tür zur hinteren Küche. Wunderhorn, Heidelberg, 2000.; Uõ: Das Feld
räumen, Wunderhorn, Heidelber, 2005.; Uõ: Bruchstücke aus erster und zweiter Hand. Pop,
Ludwigsburg, 2012. Magyarul az elsõ két regény egy kötetben és egy cím alatt jelent meg: Uõ:
Ajtó a hátsó konyhához. Ford. Vincze Ferenc. Cédrus Mûvészeti Alapítvány – Napkút, Bp., 2017.
26. Iris Wolff: Die Unschärfe der Welt. Klett-Cotta, Stuttgart, 2020.
27. Wagner: Ingóságok. 10.
28. Vö. „Akárhová is néz az ember, vége, ennyi volt. Ennek a világnak vége, ismételgetem. A gon-
dolat Marlitt-pátoszos. A bánáti svábok önsajnálatra való hajlama még közmondásos szorgal-
muknál is nagyobb. Kétszázötven esztendõ válik semmivé. Oldódik fel a levegõben. Ennek a tör-
ténetnek a morzsáin tengõdünk, ha vasárnaponként megszólal Németországban a telefon, és a
holtakra terelõdik a szó. Drága, távoli halottainkra.” Uo. 13–14.
29. Uo. 17.
30. Uo. 32.
31. Az egykori Torontál vármegyei, ma Temes megyei sváb falucska neve magyarul Vizesdia, ro-
mánul Vizejdia.
32. Lippet: Ajtó a hátsó konyhába. 463.
33. „És én? Kurt Brauner, 1,88, ovális arc, barna szemek, rövidre nyírt haj, 1987. július 7-én szü-
letett, Gregor Brauner és Susanne Brauner, (született Lehnert) fia, egyetlen gyermek, befejezte a
polgári szolgálatot, a Heidelbergi Egyetemen abbahagyta a német és politológia szakot, informa-
tikára váltott, németül és angolul beszél, románul nem, anyja és nagyapja, Anton Lehnert nyo-
mait keresve úton van a Bánságba. Így nézne ki egy rólam kiadott körözvény.” Lippet:
Bruchstücke… 8.
34. Lippet: Ajtó a hátsó konyhába. 25.
35. Uo. 37.
36. Uo. 69.86

2025/11



37. A multikulturális régió reprezentációját erõsítik a településnevek is, melyeket mindenki a sa-
ját nyelvének és kultúrájának megfelelõen használt, és az elnevezések szintén a multikultu-
ralitást írják rá a vidékre. Vö. „Ez idõ tájt Ceata volt a hivatalos helységnév. 1920-ban a korábbi
Csatádot, ahol a költõ Nikolaus Lenau született, Lenauheimra nevezték át. Ahogyan mindenki,
Wiseschdia lakói is a környezõ helységeket a vidékszerte használt német és hivatalos nevükön
ismerték. Komloschra, Triebswetterre, Marienfeldre, Semikloschra, Hatzfeldbe utaztak vagy
mentek, melyeket hivatalosan Comloºul-Marénak, Tomnaticnak, Teremia-Marénak, Sînnicolaul-
Marénak, Jimboliának neveztek. Csak Gottlobot hívták Gotlobnak.” Uo. 51–52.
38. Vö. „Hivatalosan Kurt Lehnert balesetben halt meg, egy traktor gázolta el. Nem sokkal a sö-
tétség beállta elõtt indult útnak a kollektíva traktorjával, hogy Huberék tehenének egy rakomány
répalevelet hozzon. A termelõszövetkezet cukorrépaföldjei a jugoszláv határ mellett feküdtek,
késõ õsz volt. Az elõretolt lovas határõrkatona, maga elé tartott géppisztollyal megállította a trak-
tort. Ismerte Kurtot, elkísérte a learatott cukorrépaföldig, és elbúcsúzott tõle, majd rágyújtott egy
cigarettára. Kurt Lehnertre a traktor kerekei között találtak rá a határsávban.” Uo. 141.
39. Vö. „Három és négy között menekültek, amikor már a határõrök is elfáradtak. A légcsavar
hangja elárulhatja õket. De mire az õrök rájöttek, hogy nem egy földmûves trágyázza a földjeit
ebben szokatlan idõpontban, már a magyar oldalon lennének. Olyan alacsonyan repülnének,
hogy a radar alatt maradnak. A benzin egészen az osztrák határig kitartott.” Wolff: Die Unschärfe
der Welt. 135.
40. Lippet: Ajtó a hátsó konyhába. 262.
41. Wolff: Die Unschärfe der Welt. 127–128.

87

2025/11



Az erdélyi mûvészi identitás keresése több
korszakon átívelõ és összetett probléma. Ilyen
módon az erdélyiség fogalma a hazai magyar
képzõmûvész életpályák tanulmányozása során
több alkalommal is felmerült. Már korábban is
történtek fontos lépések az erdélyi magyar kép-
zõmûvészetnek mint önálló szellemi és mûvé-
szeti értékkörnek a megismertetése érdekében.1

A kisebbségi státus vállalásának, illetve elutasí-
tásának alakulása változatos életutak, zaklatott
útkeresések irányait mutatja az elmúlt több
mint 100 év során. A két világháború között és
még utána is Kós Károly életmûve és hatása
eredményezi azt a fajta törekvést, hogy ne az 
elkülönülés, hanem az összefogás egyetemes
magyar hivatását segítse a transzilvanizmus,
akár a képzõmûvészeti alkotások berkeiben is.
Ezt Entz Géza fogalmazta meg igencsak lényeg-
látóan a Barabás Miklós Céh 1943. évi kolozsvá-
ri kiállítása kapcsán: „A kiállítás szellemének
elemzése alapján azt kell mondanunk, hogy
van. De ez nem külsõségekben vagy lelki eltéré-
sekben rejlik. A mai magyar mûvészet nagy egé-
szébe napjaink erdélyi termése is beletartozik,
onnan ki nem téphetõ. A Királyhágón inneni
mûvészet sajátos zamatát érzem abban, hogy
ösztönösen rátalált arra az útra, mely a legidõ-
szerûbb emberebb emberség és magyarabb ma-
gyarság felé vezet. Ez az erdélyiség tehát nem
elkülönülés, hanem összefogás, egyetemes ma-

88

2025/11

Többen tekintették 
az erdélyiséget eszmei
fogódzónak, törekedtek
arra, hogy a kényszer-
bõl felvállalt sorsot
szellemi hivatássá, 
értékalkotássá minõsít-
sék át. Ilyen fogódzót
vélek felfedezni azon
képzõmûvészek alkotá-
saiban, akik 1950 után
nem választhatták 
a tehetségüknek meg-
felelõ pályát.

LÕRINCZ ILDIKÓ

„ÉN DOLGOZNI AKARTAM, 
VALAMI JÓT LÉTREHOZNI MINDIG”
Bak Áron teológus, festõ és grafikus, 
kísérletezõ alkotó erdélyi sorsa

A címbeli idézet forrása: Levél Zsigmond Arankának, Ke-
cset, 1998. február 16. 5.



gyar hivatás. Szeretnõk hinni, hogy ennek becsületes és öntudatos vállalásában
követendõ példát a jövõ számára is éppen az erdélyi mûvészek fognak adni.”2

Az 1950 utáni képzõmûvész sorsok tanulmányozása viszont már újabb törek-
véseket értelmezõ kulcsfogalmak megjelenését feltételezi. Talán közelebb kerü-
lünk a lényeg megragadásához, ha e tekintetben átgondoljuk Cs. Gyimesi Évának
a romániai magyar irodalom 1970–1990 közötti alakulását vitató debreceni érte-
kezleten felvetett „neotranszilvanista” kulcsfogalmait – az „önismeret”, a „helytál-
lás erkölcse”, a „sajátosság méltósága” –, amelyekkel a két világháború közötti 
fogalmakat kiegészíti az újabb programatikus munkák figyelembevételével. Gáll
Ernõ elemzése a felvetettek jó összefoglalója.3 Ezek a kulcsfogalmak a korszakot
valóban jellemzik, és a képzõmûvészeti életre is kivetíthetõek. 1980 után azonban
megjelenik a hazátlanság és a szétszórtság életérzése, amikor a képzõmûvészek
nagy számban telepednek külföldre. És az 1990 utáni sajátszerûségek sokfélesé-
gének összefogására talán még ezután találjuk meg a kulcsfogalmakat. Minden
újabb alkotó felfedezése hozzátehet valamit a feltérképezéshez. Azt viszont senki
sem vitatja, hogy Erdély alkotói sajátos mûvészeti kultúrát hoztak és hoznak létre,
amelynek egy része bárhol a világon megállja a helyét.

A több mint négy évtizedes diktatúra olykor halálos csapásai egyéni és közös-
ségi sérelmek sorozatát hozták el a képzõmûvészek számára is. Többen tekintet-
ték az erdélyiséget eszmei fogódzónak, törekedtek arra, hogy a kényszerbõl fel-
vállalt sorsot szellemi hivatássá, értékalkotássá minõsítsék át. Ilyen fogódzót 
vélek felfedezni azon képzõmûvészek alkotásaiban, akik 1950 után nem választ-
hatták a tehetségüknek megfelelõ pályát. Õk nem részesülhettek középiskolai és
felsõbb fokú mûvészeti oktatásban, azonban megkeresték annak lehetõségét,
hogy a mûvészeti érzékenységhez elengedhetetlen lelki tartalmakat egy másik
irányból közelítsék meg. A papcsaládok vagy a nemesi felmenõk gyermekei egy
részét kizárták a képzõmûvészeti középiskolákból, fõiskolákról, ezért inkább a
papi-lelkészi pályát választották, majd lehetõségeikhez mérten keresték az alko-
tói kibontakozás lehetõségeit. Érdemes lenne az erdélyiség problémakörében a
lelkészi és mûvészi pálya összefonódásának eseteit egy külön tanulmányban
megvizsgálni. Jelen esetben Bak Áron életpályáját vázolom fel azzal a céllal,
hogy életmûvébõl a képzõmûvészeti részre helyezzem a hangsúlyt, és ezt a sa-
játosan alakuló képzõmûvészeti életmûvet megpróbálom elhelyezni az erdélyi
mûvészeti identitáskeresések sorában. Bak Áron élete utolsó idõszakában meg-
született képzõmûvészeti munkássága méltatlanul kimarad a kutatók és a mûvé-
szettörténészek összefoglalóiból, mivel a centrumoktól távol, egy kis faluban
hozta létre életmûvét, és amikor kiállított, akkor sem jutott el a kánonokat meg-
határozó szakmai körökig. 

Bak Áron 1945. május 1-én született a Vas megyei Veleméren, ahova szülei 
a háború idején menekültek, s ahonnan végül visszatértek Székelyföldre, ahol a
gyermekkorát töltötte. Apja, Bak Sándor lelkipásztor Patakfalván és Kányádban
szolgált, valamennyi tehetséggel õ is rendelkezhetett, ugyanis õ festette meg az
újszékelyi templom mennyezeti kazettáit, illetve a patakfalvi padelõket. Azon-
ban amikor jó rajztehetséggel megáldott fia a marosvásárhelyi mûvészeti iskolá-
ba szeretett volna felvételizni 1959-ben, akkor õt ott származása miatt elutasítot-
ták. Alternatívaként a székelyudvarhelyi Kõ- és Agyagipari Szakiskola kerámia
és kályhás szakát választotta. A szaklíceum elvégzése után, 1962 júniusa – 1963
októbere között Székelyudvarhelyen, az Építészeti tröszt aprómunkásaként az
elsõ tömbházak építésénél kályhás mesterként dolgozott. Az ipariskola oktató-

89

2025/11



nak hívta meg, 1963 novemberétõl 1966 júliusáig tanította a kályhásmesterséget.
A szentkeresztbányai kórház csempekályháin is az õ munkacsoportja dolgozott,
késõbb a családban, illetve a kányádi, székelyszáldobosi és szentkeresztbányai
parókián épített kályhákat. Közben esti tagozaton érettségizett 1966 júniusában
a Tamási Áron Gimnáziumban (az akkori Dr. Petru Groza Líceumban), mivel sze-
retett volna tovább tanulni. 

Székelyudvarhelyen 1962-tõl a Mûvelõdési Házban Maszelka János
képzõmûvész4 szakkörvezetõként dolgozott, ahol a tehetséges fiatalok számára
szakmai irányítást nyújtott. Bak Áron székelyudvarhelyi tartózkodása idején, a
szakiskola és a kályhásmunka mellett rendszeresen látogatta Maszelka János
szakkörét. Tehetsége már itt kezdett kibontakozni: mûveit tartományi és orszá-
gos kiállításokra is beválogatták, több alkalommal díjazták.5 Tudatosan készült a
felvételizni a kolozsvári Ion Andreescu Mûvészeti Fõiskolára, de a „rossz szár-
mazás”6 miatt nem vették fel 1966-ban. Maradt a továbbtanulás célja mellett,
azonban a teológiai tanulmányokat választotta, 1966–1970 között tanult Kolozs-
váron. Csak szabad idejében rajzolt és látogatott kiállításokat. 1970-ben szerzett
teológiai oklevelet a kolozsvári protestáns teológián, majd tanulmányait Buka-
restben és Nagyszebenben folytatta. 1972-ben tette le lelkészi vizsgáját, 1973.
április 1-jén szentelték fel Kolozsváron. 

1972-ben megnõsült, Adorjáni Évával kötött házasságából három lánya szü-
letett: Márta, Sára, Ágnes. A lelkészi hivatás teljes embert igényelt, segédlelké-
szi szolgálatot a Dési Egyházmegyéhez tartozó Mezõkeszüben teljesített 1972
szeptembere és 1973 júliusa között, közben helyettes lelkészként szolgált 1972
augusztusától 1974 októberéig a Dési Református Egyházmegyéhez tartozó Sajó-
szentandráson, majd itt és az ehhez tartozó leányegyházközségben, Sajóudvar-
helyen volt rendes lelkipásztor (1974–1981). Az egyházmegyénél 1977-tõl fe-
gyelmi bizottsági tag volt, 1981-tõl pedig tanácsos. Újszövetségi teológiából
1978 októbere és 1979 júliusa között Svájcban a Zürichi Egyetemen szakosodott.
1981 júliusától 1990 szeptemberéig a Hargita megyei Szentkeresztbánya (Szent-
egyháza) volt lelkészi szolgálatának helye. Ebben a periódusban a Székelyudvar-
helyi Református Egyházmegye missziói elõadója volt. Nagy bátorságról tett ta-
núbizonyságot 1989. november 21-én, a Ceauºescu-rendszerben, amikor több
erdélyi református, katolikus lelkipásztorral és tisztségviselõvel együtt aláírta a
Tõkés László mellett szolidaritást vállaló, Erdélyben elsõként publikált állásfog-
lalást, amelyet a Kolozsvári és Nagyváradi Református Egyházkerületek Fõtisz-
teletû Igazgatótanácsának címeztek.7

1990-tõl 1993-ig a Kolozsvári Protestáns Teológiai Intézet fõkönyvtárosaként
tevékenykedett, ahol megkezdte a könyvek számítógépes feldolgozását és a
könyvtár átszervezését, rendszerezését, segítette a teológushallgatókat szakmai
bibliográfiájuk összeállításában, sõt könyvtári címertervet is készített. Közben
teológiai doktori tanulmányokat folytatott, dolgozatát megírta A két testamen-
tum kontinuitása és diszkontinuitása Lukács írásaiban, Keresztelõ János üdvtör-
téneti szerepének ábrázolásában címmel. Bár a doktori értekezés megvédésére
nem került sor, a két testamentum egységének teológiatörténeti kérdését kifejtõ
tanulmányát részben a Református Szemle közölte.8 A mûvészet iránti vonzalma
ezekben az években sem szûnt meg, csupán kissé háttérbe szorult. Visszatérése
a mûvészethez, ugyanakkor teológiai és mûvészettörténeti gondolkodásának ki-
bontakozása ezt követõen valósult meg.

90

2025/11



1993-ban elvált családjától, gyülekezeti kinevezést kért Csiha Kálmán püs-
pöktõl, így rövid idõre Csomakõrösre került. 1993. április 1-tõl Bágyban szolgált
1995 októberéig, majd a lelkészi pályáját lezárta. Betegnyugdíjasként 1995-ben
a Farkaslaka községhez tartozó Kecsetben telepedett le. Nagyszülei falujában új-
ra elkezdett rajzolni, festeni, fordítani, mûvészettörténeti tanulmányokat írni.
2012. szeptember 25-én hunyt el Kecsetben.

Alkotói módszere és mûvészi látásmódja megértéséhez tudomásul kell ven-
nünk, hogy a kifejezésformák gazdag tárházát önképzéssel építette fel: képzõ-
mûvészeti könyvekbõl és lexikonokból merítette elméleti és gyakorlati tudását.
Az értõ olvasás és a szemlélõdés Bak Áront olyan gondolkodóvá tette, aki meg-
tanulta a dolgokat és az eszméket több oldalról is szemügyre venni és mérlegelni,
sõt kereste a lehetõséget azok vizuális megjelenítésére. Lázadó alkata, kitartó is-
meretszerzõ érdeklõdése, véleményformáló hozzáállása mindvégig elutasította a
gondolkodás nélküli eszközzé válást. Ráadásul õ lelkészként is gondolkodott, fo-
lyamatosan tájékozódott és írt, teológiai mûveket fordított, bibliaértelmezéseit
és a mûvészettörténet területén kifejtett eszméinek egy részét a Református
Szemle, az Igehirdetõ, a Keresztény Magvetõ, az Erdélyi Mûvészet és a Székelyföld
közölte. Bár kevesen tudnak róla, mûvészeti írói munkássága is igencsak jelen-
tõs. Erre csak egy példa: posztumusz közleményként megjelent9 a budapesti Mû-
vészeti Múzeumban õrzött Anthony van Dyck 1618–1620 körül készült olajfest-
ményérõl írt értelmezése, amely szembemegy a mûvészettörténészekkel, akik
szerint a kép János evangélistát ábrázolja. Bak Áron mûvészettörténeti és bibli-
ai érvekkel bebizonyította, hogy a festményen semmi sem utal arra, hogy ezen a
képen az evangélista lenne. Szerinte ezen a képen a szenvedés poharát elfogadó
Jézus Krisztus szerepel. Értelmezése, amely egyben a Van Dyck-festmény iko-
nográfiai újragondolása, önálló szellemi állásfoglalásként is megállja a helyét.
Jelen írásban a képzõmûvészeti munkásságának felmutatására kerül a hangsúly,
de a teljesség igénye nélkül álljon itt még néhány fontosabb képzõmûvészeti tár-
gyú értekezésének címe: Mit ábrázol a sajóudvarhelyi dombormû?;10 A mûvészet
szolgálata;11 Tiziano és az adógaras;12 Lófürösztés;13 Fõnix;14 Brummer József
képmása;15 Ábrahám áldozata;16 Világi pieták;17 Az élet tánca.18

A kilencvenes évek második felében az akkoriban Székesfehérváron élõ Zsig-
mond Aranka képzõmûvész19 volt az, aki a szakma irányából elõször figyelt fel
tehetségére, éveken keresztül alkotásra ösztönözte, szakmai tanácsokkal, szak-
könyvekkel, alkotáshoz szükséges anyagokkal látta el. Bak Áron Zsigmond
Arankának írt levelében20 kifejti, mennyire csodálta a mesterségbeli tudást tér-
ben és idõben egymástól eltérõ alkotóknál, az Aranykódex illusztrációit, a X.
századi kínai rajzolókat, a különféle munkákon a mûvész gyakorlott keze nyo-
mát, magabiztos ecsetkezelését, a határozott tusvonalakat. Mindeniket azonos
értékûnek tartotta, éppen az emberi szebbet-jobbat akarás alapján. Alkotni vi-
szont csakis itt, Erdélyben kívánt. Kecset csendje és emberi léptékû világa vált
élete végéig tartó alkotói menedékévé.

Bak Áronnak mindeddig hét kiállítása volt. Az elsõre Zsigmond Aranka kép-
zõmûvésszel közösen, az õ biztatására került sor 1998-ban Székesfehérváron, a
Pelikán Galériában. Ezt követõen mûveit 2002-ben Kolozsváron a Pro Iuventute
Egyesület székházában és 2003-ban a Protestáns Teológiai Intézet mûvészlelké-
szeinek közös tárlatán, 2005-ben Szászrégenben a református egyházközség DIO
Házában, 2006-ban Székelyudvarhelyen a Haáz Rezsõ Múzeum Képtárában mu-
tatta be. 2023-ban Kolozsváron a Törökvágási Református Egyházközség Kánya-

91

2025/11



fõ Galériájában halálának tizenegyedik évfordulója alkalmából szerveztek kiállí-
tást. Legutóbbi kiállításának megvalósulását e szöveg írója egyengette születésé-
nek 80. évfordulója alkalmából, a székelyudvarhelyi Haáz Rezsõ Múzeum
Képtárában.21 Erre a kiállításra készülve Bak Áron lányaival beszélgettem, és Sá-
ra lánya mondta: „Általában bizonytalan volt a munkáival kapcsolatban, mindig
várta a visszajelzést, hogy milyenek azok. Az elsõ kolozsvári kiállítása után is
azt mondta, hogy tulajdonképpen senki nem mondott semmi szakmait a mun-
káiról.” Szakmai visszajelzések híján kereste a maga útját, „Fõ hangsúlyt a kép
rajzosságára és megszerkesztésére fordítottam, hogy szembeötlõ legyen az, amit
én megláttam és megláttatni akartam.” – vallja önéletrajzában. 

Személyes meglátása emeli a láttatás színvonalát. Bak Áron számára fontos
volt alkotásai mûvészi töltete, állandóan kereste a kifejezés eszközeit, több
technikával kísérletezett. 1995 és 2010 közötti intenzívebb alkotó idõszakában
készített pasztell-, olaj-, szén-, akvarell-, hidegtû-, monotípiaképeket, diópác-,
kréta-, ceruza- és tusrajzokat. Sokféle témát kipróbált, de – akárcsak Maszelka
–, a tájfestészetet, a természetet tartotta elsõdlegesnek. Képein visszaköszön-
nek a kecseti tájak, a falut körülvevõ domboldalak, szántók, tanyák, magányos
fák. Sajátos víziójú tájképein erõteljes kontúrokkal választja el a tér alkotóele-
meit egymástól. A jellegzetes élénk színû vidéki látvány, a barázdák és a ka-
szálók szõnyegmezõi adják meg képei térszerkezetét, amit a perspektivikus 
ábrázolással, a vonal-, levegõ- és színperspektívával fokoz. A rengeteg szín, a
fény-árnyék játéka, a sötétfekete kontúrok, az átlós vonalak használata teszik
tájképeinek formavilágát egyénivé. Különleges módon vezeti a tekintetet, a lá-
tottak kivágása mérvadó, tájkép-kompozícióiban minden a helyére került. Sára
mesélte el, hogy gyakran rajzolt fotó után, vagy ha kiment a természetbe, váz-
latot, fényképet készített a tájról, amit aztán otthon hosszú ideig rajzolt meg.
Azt gondolhatnánk, errõl a témáról nem lehet újat mondani, de az õ képein a
természetben és a természettel együtt élõ ember öröme sajátos színben és az
elvonatkoztatás magasabb fokozatán jelenik meg. 

92

2025/11



A tájképeken kívül igencsak figye-
lemreméltóak a templomokról,22 a népi
építészetrõl, a kertekrõl, utcákról, házak-
ról, kapukról, összességében a falurész-
letekrõl készült grafikái. A különféle
technikákkal készült forma- és tértapasz-
talatai sajátos, öntudatos világot jeleníte-
nek meg, az õt körülvevõ látvány él-
ményszerû, személyes megértését. Több
szén- és tusrajzát pasztellszínekkel vagy
olajjal is kivitelezte. Portréin hangsúlyt
kapnak az idõ nyomát letörölhetetlenül
az arcra vésõ vonások, a szemet viszont,
mint a lélekrõl árulkodó testrészt, min-
dig óvatosan jeleníti meg. Arcképei erõs
és valós ábrázolásai az emberi léleknek,
amit lelkészként élesen látott és láttatott.
Alakjait olykor felnagyítva ábrázolja, fa-
lusi embereivel nagyon jól transzponálta
a valóságot egy képzelt, olykor számára elérhetetlen, mesebeli világba.

Megrendítõ a Gyász címû olajképe, amelyrõl elõbb tusrajz is készült. Az arcát
teljesen eltakaró, felnagyított nõalak magába zsugorodik. A megjelenített testi ál-
lapot és a színek a veszteség lelki fájdalmát fejezik ki. A bibliai alak neve Sámuel
2. könyvébõl Rispa személyére utal, amely a kép felirataként is megjelenik. A
gyászfolyamatot feldolgozó kép az alkotó lelkében hordozott magányra utal.

Szívesen készített csendéletet, akárcsak az ablakából, tornácából látható
kertrészletek rajzait, ujjgyakorlatokként kísérletezett velük, a téma adott volt.
Sajátos módon ragadja meg a valóságot, és amit kiragad belõle, az segít megér-
teni a világot fenntartó erõ lényegét. A kékek és szürkék mélysége, a vörösek és

93

2025/11



sárgák melegsége, a fekete határozottsága – ezek mind Bak Áron lelkében leját-
szódó történetek, amelyek kifejezésekor a saját útját keresi.

Emberi léte tartozéka volt a mûvészet, amelynek tisztaságában sohasem ké-
telkedett. Amit a maga két kezével elkészíthetett, azt el is készítette. Maga alkot-
ta kézi prése volt, dobozokat gyártott, könyvet kötött és javított. Bak Ágnes 
lánya elbeszélése szerint számukra több mindent megtervezett, például a köny-
vespolcaikat, ennek lekenéséhez maga készítette a diópácot, amivel mûvészet
iránt fogékony lányaival együtt rajzoltak. Autodidakta módon szerzett kiváló
mesterségbeli tudása, sajátos anyag- és eszközhasználata, alapossága tükrözõdik
mûvein.

Képzõmûvészeti hagyatéka majdnem teljes, csak néhány képe került roko-
nokhoz, ismerõsökhöz. A képeket rendszerezve, feliratokkal ellátva Bak Sára lá-
nya gondozza. Az alkotó 1998-ban Zsigmond Arankának szóló levelében írta
Kecsetbõl,23 hogy voltak látogatói, kértek képeket eladásra, de nem ment bele,
mivel fontosnak tartotta saját fejlõdése követését az alkotásain keresztül: „...nem
jön, hogy eladjak belõlük, mert az az érzésem, hogy az eladott munka önálló
életre kel, képviseli az alkotót/szerzõt. Amíg pedig itt van a tulajdonomban, tu-
dom, hogy melyiket mikor csináltam, és ha csak a magam szemszögébõl is, de
tudom látni, hogy honnan indultam és mennyire haladtam, illetve nem halad-
tam, vagy ha rossz irányba fordultam.” Az értékmegõrzés szándékán túl, képeit
együtt szemlélve körvonalazódik egy önállóságában karakteres erdélyiség képe,
amely éppen a sokfélesége révén vált hiteles értékteremtéssé.

Röviden összefoglalva, Bak Áron mûvészetének jelentõsége: autonóm, hite-
les értékteremtés Erdélyben. Mindvégig törekedett az emberi méltóság, a lelki
szépség kifejezésére. „Tájképekkel kezdtem a munkát, majd csendéletekkel,
portrékkal és kompozíciókkal folytattam. Szerettem volna felkelteni a figyelmet
egyrészt a körülöttünk levõ szépségekre, másrészt pedig arra a lelki szépségre,
amely az emberben rejtõzik, s amelyet olyan könnyen el szokott takarni az em-
beri rosszindulat.”24 Életérzése és világszemlélete érintkezett a korszellemmel,
de mûvészetével és szolgálatával azt példázza, hogy lehet úton lenni és dolgoz-
ni, méltósággal csendben, figyelmesen. Lehet egyszerre kételkedni, keresni az
igazságot – és elfogadni azt, ami eleve elrendeltetett. 

JEGYZETEK
1. 1990 után a következõ képzõmûvészeti lexikonok, szemlék jelentek meg a témával kapcsolat-
ban: Banner Zoltán: Erdélyi magyar mûvészet a XX. században, Képzõmûvészeti Kiadó, Bp.,
1990.; Murádin Jenõ – Szûcs György: Nagybánya 100 éve. Misztótfalusi Kis Miklós Közmûvelõ-
dési Egyesület, Miskolc–Nagybánya, 1996.; Murádin Jenõ: Erdélyi festõiskolák. Kriterion, Buk.,
1997.; Vécsi Nagy Zoltán: Szocrelatív – Erdélyi magyar mûvészet 1945–1965 között, Erdélyi Mû-
vészeti Központ, Sepsiszentgyörgy, 2013.; Vécsi Nagy Zoltán: „felezõidõ” – Romániai magyar
mûvészet 1965-75. Ernst Múzeum, Bp., 2002.; újabb kiadása: Erdélyi Mûvészeti Központ, Sepsi-
szentgyörgy, 2014.; Szücs György (szerk.): Sors és jelkép. Erdélyi magyar képzõmûvészet
1920–1990. Magyar Nemzeti Galéria, Bp., 2015.; Vécsi Nagy Zoltán: Romániai magyar mûvészet
1975–1989 között. Erdélyi Mûvészeti Központ, Sepsiszentgyörgy, 2021.; Vécsi Nagy Zoltán
(szerk.): 100 év Erdélyi Magyar Képzõmûvészet. Iskola Alapítvány, Kvár, 2019.; Demeter Ervin:
Erdélyiség. Egy elszakított nemzetrész mûvészete. Exit, Kvár, 2024.
2. Entz Géza: A Barabás Miklós-céh kiállítása Kolozsvárt. Hitel 1943/12. 766–772.
3. Gáll Ernõ: Az erdélyiség metamorfózisa. Kritika 1992/7.
4. Maszelka János (1929–2003) képzõmûvész, mûvelõdésszervezõ volt. 1935-ben került
Székelyudvarhelyre a családja. 1949–1955 között végezte el a Ion Andreescu Képzõmûvészeti
Fõiskolát, szaktanárai Ciupe Aurel, Nagy Imre, Abodi Nagy Béla, Bene József, Kádár Tibor,
Miklóssy Gábor képzõmûvészek voltak. 1955-ben Székelyudvarhelyre tért vissza, 1962–89 kö-
zött a városi Mûvelõdési Ház szakirányítója, szakköreinek koordinátora volt. 1974–1976 között94

2025/11



a Gyergyószárhegyi Nemzetközi Alkotótábor igazgatója, több évben is résztvevõje volt. 1978-ban
megalapította és kapcsolatai révén értékes mûgyûjteménnyel gyarapította a székelyudvarhelyi
képtárat. Egyik vezetõje, szervezõje és gyarapítója volt a homoródszentmártoni képzõmûvészeti
alkotótábornak 1978-tól. Nemcsak egyéni mûvészi pályáját, hanem a közkultúrát is folyamato-
san szolgálta. Képei számos külföldi és hazai magángyûjteményben megtalálhatók. Tagja volt a
Barabás Miklós Céhnek. Tájképeibõl, portréibõl szervezett kiállításaival rendszeresen jelen volt
a képzõmûvészeti életnek.
5. Bandi Dezsõ: Tartományunk mûkedvelõ képzõmûvészeinek sikere a III. biennális országos ki-
állításon. Vörös Zászló 1963. január 11.
6. Származása akkoriban osztályidegennek és rendszerellenesnek minõsült. Édesapja, Bak Sán-
dor református lelkész (1912–2005) olvasmányai miatt üldözésnek volt kitéve, ugyanis id. Hegyi
István református lelkésztõl elolvasásra kölcsönkapta Ravasz László Isten rostájában c. három-
kötetes könyvét (Franklin-Társulat, Bp., 1941), amit elolvasott és másoknak is beszélt a benne
foglaltakról. A brassói hadbíróságon, távollétében tíz évi börtönre ítélték, valószínûleg emiatt
menekült a család a Vas megyei Velemérre 1944 novemberében, onnan 1945 júniusában jöttek
vissza Székelyföldre. Részletek: a családban fennmaradt dokumentumok alapján, illetve
Komoróczy György: Szeretni kell ezt a népet! Portrékötet id. Hegyi István református lelkipásztor-
ról. Exit Kiadó, Kvár, 2024.
7. Hegyi István: Kik csatlakoztak novemberben Tõkés László igazához? Hargita Népe 1990. janu-
ár 17. 3.
8. Református Szemle 1992/4.
9. Bak Áron: János Evangélista vagy Krisztus? Református Szemle 2017/2. 195–201.
10. Református Szemle 1986/1.
11. Református Szemle 2006/2.
12. Református Szemle 2007/5.
13. Uo.
14. Református Szemle 2008/1.
15. Református Szemle 2019/6.
16. Református Szemle 2018/6.
17. Uo.
18. Református Szemle 2019/3.
19. Zsigmond Aranka Nagybaconban született 1948-ban, 1967-ben érettségizett a marosvásárhelyi
Zene- és Képzõmûvészeti Líceumban Piskolti Gábor, Nagy Pál és Bordy András tanítványaként,
majd 1967–1973 között kolozsvári Ion Andreescu Képzõmûvészeti Fõiskola textil szakos hallgató-
ja volt Szentimrei Judit, Bene József, Doina Hordovan irányításával. 1973 õszétõl a
székelyudvarhelyi Mûvészeti Általános Iskola tanára. 1985-ben a magyarországi Székesfehérvárra
költözött, ahol mûvésztanárként tanított és folyamatosan alkotott. 1986-ban debütált a kaposvári
Dunántúli Tárlaton három falikárpittal, 1992-ben alapító tagja volt a Fehérvári Mûvészek Társasá-
gának, alkotásaival jelentkezett egyéni és csoportos kiállításokon, számos felkérésnek is eleget tett.
14 és fél évet New Yorkban élt, ahol dolgozott antik szõnyegek restaurálásával, majd alkotóként is
bemutatkozhatott itt. 2019-tõl újra Székelyudvarhelyen él és alkot. Hálás köszönettel tartozom ne-
ki, hogy Bak Áronnal folytatott 1996–1998-as levelezését rendelkezésemre bocsátotta.
20. Levél Zsigmond Arankának, Kecset, 1998. február 16. 2.
21. A kiállítás a székelyudvarhelyi Haáz Rezsõ Múzeum Képtárában 2025. április 24. – június 2.
között volt megtekinthetõ.
22. A Református Szemle 2007/5. számában megjelent egy összefoglaló az életútjáról, munkássá-
gáról, amelyet szénrajzai egészítenek ki. A kiállításainak rövidebb sajtóbemutatásán kívül ez az
egyetlen anyag, amely részletesebben is megjeleníti Bak Áron munkásságát és rajzait.
23. Zsigmond Arankának, Kecset, 1998. február 16. 1.
24. Bak Áron: Életrajzi összefoglaló. Kecset-Kisfalud, 2002. augusztus 22. (Egy gépelt oldalon, a
lányai tulajdonában.)

95

2025/11



FILEP TAMÁS GUSZTÁV 

A VÉG KEZDETE, A KEZDET VÉGE?

1 
1990-ben írtam elsõ cikkemet Ligeti Ernõrõl, születésének centenáriu-

mára.1 Késõbb többször visszatértem egy-egy tanulmányban személyéhez
és életmûvéhez, míg aztán hat-hét évvel ezelõtt, korábbi dolgozataimat és
jegyzeteimet is fölhasználva monográfiát írtam róla, mely néhány hónap-
pal elkészülte után, 2019-ben megjelent Budapesten, a Magyar Mûvésze-
ti Akadémia kiadásában. Ha jól emlékszem, a kézirat leadása idején még
úgy tudtam, az MMA írókról szóló monográfiái címként annak az alkotó-
nak a nevét viselik, akirõl a könyv szól. Hamar kiderült, hogy ez csak az
élõ szerzõkrõl írott munkákra igaz; a kötet kiadójának vagy szerkesztõjé-
nek kérésére a kéziratnak alcímet kellett adnom. Nem tudom már, hogy
azon hirtelen ötletek egyikével, amely könyveket író, szerkesztõ emberek-
ben pillanatok alatt támad, amikor szükség van rá az adott kiadvány mun-
kálatai során, vagy korábban leszûrõdött tapasztalatok, élmények és be-
nyomások lappangó eredményeként – de mindenesetre a monográfia szel-
lemének megfelelõen – a fõcím, azaz az író neve alá ezt írtam: Egy urbá-
nus transzszilvanista.2

Ennek aztán lettek következményei. Az alcímben szereplõ írásmódra
most csak annak megemlítéséig térek ki, hogy nemcsak a latin magyarság-
gal írt régi dokumentumokban szerepelt Transsylvania. A két háború kö-
zött, a második világháború éveiben a nevet következetlenül használták;
sokan vannak, akiknek írásaiban ez a formula szerepel, ami nyilván a ki-
ejtésben is érzõdött. Némi zavart azonban nem az írásmód okozott, ha-
nem az alcímben szereplõ másik úgynevezett idegen szó. Így például 
a diktatúrák bukása elõtt Bukarestbõl Budapestre települõ/menekülõ, s a
magyarországi demokratikus pártok létrejötte után a Magyar Demokrata
Fórumhoz csatlakozó filozófus-politológus ismerõsömnek könyvem cím-
lapja láttán az volt az elsõ benyomása, hogy egy par excellence magyaror-
szági vitát próbálok átplántálni Erdélybe.

Az 1989 után felnõtt generációk tagjai, akiknek nincs személyes ta-
pasztalatuk az 1930-as évekbõl származó népi-urbánus viták utórezgései-
rõl, sokáig utolsónak vélt hullámairól, úgy tudhatják, hogy „népiek” (vagy
pláne ahogy még ma is gyakran hibásan írják: „népiesek”) és „urbánusok”
polémiájának a puszta téma-, tárgy-, illetve közegválasztás volt a tárgya, s
hogy az egyik csoport a vidéki, falusi, paraszti, a másik a városi, polgári
környezet irodalmi ábrázolását tartotta fontosnak, illetve a magyar irodal-
mon belül ennek dominanciájáért küzdött. Jó lett volna, ha csupán errõl
szólt volna a vita; erre lejjebb Kovács Imre egyik passzusa kapcsán vissza-
térek még. Valójában ez a szembenállás már az 1990-ben lezáruló diktatú-

96

2025/11

A cikk a lapszám szerkesztõinek felkérésére íródott, a Transzilvanizmusok tematikus
összeállításhoz kapcsolódik. (A szerk.)



ra idején lényeges ideológiai különbségekre épült, pontosabban – sok
esetben – ideológiai tévhitekre, mítoszokra; ismerethiány, esetleg szemé-
lyes érdek táplálta, és nagyfokú szimplifikáció volt. Emberek, akik egy fa-
zékban fõttek, ifjúkoromban a diktatúra fedõje alatt gyakran ütköztek egy-
másnak, mint a túrógombócok; volt, aki ebben az ütõdöttségben az adott
politikai rendszer nyelvezetét is használta, volt, aki nem. Ez a tagoltság
tükrözõdött az elsõ magyarországi szabad választások elõtt létrejövõ el-
lenzéki csoportok létrejöttében. Tapasztalataim szerint körülbelül 1987-ig
– az évszám hozzávetõleges, bennem nagyjából az elsõ lakiteleki találko-
zó tûnik föl határpontnak, ami nyilván megbocsátható – csak népiekrõl és
urbánusokról beszéltünk. A jócskán leegyszerûsítõ, de akkoriban teljesen
irreálisnak nem tûnõ magyarázat szerint az elõbbiekbõl alakult meg a Ma-
gyar Demokrata Fórum, az 1990-es választások nyertese, az elsõ demok-
ratikus kormánykoalíció legerõsebb pártja, az utóbbiból a Szabad Demok-
raták Szövetsége, s a választások utáni négy év iszonyú szellemi vitáiban
az évtizedek alatt fölhalmozódott muníciót pufogtatták el egymásra. Érde-
kes, hogy ez a zenei etûdként fogcsikorgatásokkal aláfestett korszak a po-
litikai emlékezetben – talán nem a felejtés, illetve a megszépítõ emlékezet
okán, hanem jól megfontolt érdekbõl – megszépült, utólag idillikusnak 
tûnik föl. Akkoriban nemegyszer megjegyeztem: aki évtizedekkel késõbb
tanulmányozni fogja a rendszerváltást követõ évek sajtóját, nem fogja el-
hinni, hogy nem géppisztollyal a hátunkon jártuk a budapesti utcákat
mindannyian, akik a közéletben, a kulturális életben valamilyen formá-
ban részt vettünk.

Lényeges pontként érzékeltem a társadalmi önszervezéstõl-önszerve-
zõdéstõl a rendszerváltáson és az elsõ szabadon választott kormány mû-
ködésén át a posztkommunista–liberális kormánykoalíció 1994-es meg-
alakulásáig vezetõ úton, hogy „urbánus” barátaim némelyike éppen 1987
körül kezdte magát és szellemi körét liberálisnak nevezni. (Utólag persze
az is szemet szúrt sokaknak, hogy az illegális munkát végzõ csoport,
amely utóbb a Szabad Demokraták Szövetsége magját képezte, demokra-
tikus ellenzéknek hívta és hívatta magát; ezt sokan a demokratikus jelzõ
kisajátításaként értékelték, de ez most nem tartozik tárgyamhoz.) A dikta-
túra utolsó éveiben tehát urbánus és liberális ekvivalensnek tûnt, s ekkor
kezdõdött a „népi tábor” – melyben egyébként liberálisok, konzervatívok
és kereszténydemokraták is voltak – populistának, pláne „völkisch”-nek
minõsítése a másik oldalról.

1990 elõtt azonban a határok még nem voltak merevek, átjárhatatla-
nok. Az ellenzéki mozgalmak és csoportok párttá alakulása elõtt, amikor
az egyikhez való csatlakozás nem zárta ki a másikkal való együttmûkö-
dést, számosan tagjai voltak a Magyar Demokrata Fórumnak és a Szabad
Demokraták Szövetségének, s mellette akár még három új politikai kép-
zõdménynek is, legalábbis aláírták, terjesztették azok nyilatkozatait. En-
gem valamikor az 1980-as évtized végén egy volt (egyébként Kolozsvárról
áttelepült) barátom, utóbb az SZDSZ országgyûlési képviselõje egyszerû-
en „felszólított”, hogy „lépjek át” a „népi” táborból a „liberálisba”.

1988-ban az MDF-nek lettem a(z alapító) tagja – amíg mozgalom volt;
a pártba nem léptem át –, 1987-ben és 1988-ban is ott voltam Lakiteleken,
de ez nem volt kizáró ok arra, hogy meghívjanak az SZDSZ elõdje, a Sza-

disputa

97



bad Kezdeményezések Hálózata hivatalos megalakulására – miután annak
elõzetes, 1988 tavaszán kibocsátott fölhívását aláírtam. Nem emlékeztem
rá, vagy nem is appercipiáltam akkor, miért történhetett ez, késõbb bonyo-
lultabb magyarázatot próbáltam adni rá. Most internetes forrásokban lá-
tom, milyen egyszerû oka volt: ezt a felhívást körülbelül hétszázötvenen
írták alá, s ebbõl az a kétszáz ember, akit a szervezõk el tudtak érni, mind
meghívást kapott a budapesti Rózsák terére nyíló ablakú vagy ajtajú Hági
sörözõbe.

Aztán a frontok átmenetileg megmerevedtek. Az 1990-es változások
után az elsõ kormányzati ciklusban mindennap megtapasztalhattuk, hogy
a két említett párt egymást tekinti igazi ellenfelének, nem a diktatúrát mû-
ködtetõ politikai erõ maradványait. 

A vész kitört. Vérfagylaló keze Emberfejekkel lapdázott az égre. Ezt a
Vörösmarty-passzust szándékosan nem teszem idézõjelbe. Ez itt most
nem citátum vagy allúzió: pontosan ez történt. Az 1990-es évek közéleti
politikai-vitái által elszabadított indulatokba több országosan ismert em-
ber belehalt. A máig gyûrûzõ politikai, ideológiai idegenkedés, konverzá-
ciós zavar, sõt gyûlölködés több szálon vezet vissza az urbánusok és né-
piek ellentétéig. 

Az emberben, ha mélyen is, ott lappang a vakhit, hogy a fogalmak tisz-
tázásával némileg oldani lehet a feszültséget. Az erdélyiség fogalma, plá-
ne ha az urbánus terminussal párosítjuk, így kerül az egyik legakutabb
magyar – szellemi, kultúrpolitikai, ideológiai – hisztéria közepébe. Ke-
reszttûzbe. Hirtelen nem is tudom, ennek ellenére vagy éppen ezért
mondtam igent a Transzilvanizmus fõcímû kötet3 szerkesztõje, Boka László
kérésére, aki Ligeti-monográfiám ismeretében arra kért, hogy írjak tanul-
mányt az urbánus transzilvanizmusról, illetve a szerintem ezt képviselõ
néhány alkotóról. Õ maga nyilván ismerte Ligeti azon mondatait, amelye-
ket azután a kötetben is idézett. Ligeti az õrá és européer szemléletére 
hivatkozó fiataloknak a Jelszó és mítosz vitában azt mondta: az urbánust
vallja, állítja, azt, hogy kis nyelvi határainkon felülemelkedõ irodalmat kell
teremteniük, de a regionális jegyeket egész egyszerûen nem törölhetjük le.

Aligha véletlen különben, hogy éppen „a” romániai magyar szamizdat,
a nagyváradi Ellenpontok egyik szerkesztõje, a más lehetõség híján szülõ-
földjét elhagyó, Magyarországra települõ, utóbb továbbemigrálni kénysze-
rülõ Tóth Károly Antal barátom volt azok egyike, akik nem kívántak alkal-
mazkodni ehhez a fönt említett budapesti dichotómiához. Néhány évvel
késõbb így írta le azoknak az éveknek a zûrzavarához, az ellenzéki cso-
portok egyre nyíltabb szellemi belháborújához való viszonyát: „Be kell
vallanom, magam is értetlen ember vagyok. A magyar nyelvterület külön-
bözõ részein újra és újra fellángoló népi-urbánus vitákat lényegében
mondvacsináltaknak tartottam. Számomra az igazság a gyakran szélsõsé-
ges formában megfogalmazott nézetek szintézisében rejlik. A kölcsönös
személyes ellenszenvek – elõttem mindinkább kibontakozó – aránytalan
méretei is meghaladták a felfogóképességemet.” Ugyanitt arról is beszél,
hogy az ellenzéki csoportok közös találkozóin nem vitákban alakultak a
nézetek: „A két fõ ellenlábas – a »népiek« és a »demokraták« – már hatá-
rozott saját arculattal léptek színre (egyikben sem tudtam igazán gyönyör-

98

2025/11



ködni – mindmáig).” „Mint az egyik fél vezetõjének akkor elmondtam:
»Szerintem ráértek az egypárturalom megdõlése után egymásnak esni.«”4

Éppen ez történt a demokrácia elsõ éveiben vagy inkább éveitõl. Ké-
sõbb új politikai csoportok, konfigurációk keletkeztek – azt hiszem, mind-
egyiknek a gyökerei visszaágaznak az eredeti gyûlölködésig. 

2

Amikor a tanulmányomat írtam, megpróbáltam végiggondolni néhány,
a benne fölvetett kérdés legalább elméleti rendezéséhez adalékokkal szol-
gáló dolgot. Nem akartam, hogy az én szavam legyen a végsõ; reméltem,
hogy közös munkával, pertraktálással többre jutunk. A bevezetõben rö-
viden összefoglaltam, amit a téma néhány összetevõjérõl már leírtam,
esetleg nyilvánosan elmondtam, vagy csak gondoltam, s amelyek nélkül
semmit sem fogunk érteni az egészbõl. Most ezekbõl néhányat el kell is-
mételnem. Bevezetésként annyit, hogy Magyarországon nem a 20. száza-
di magyar történelmet tanítják, hanem Magyarország történetét, bár az
utóbbi évtizedekben már bekerülhetett a tananyagba ez-az a magyar ki-
sebbségek történetébõl is; lassan harminc éve magam is írtam egy fejeze-
tet egy alternatív tankönyvbe. Az utódállamokbeli magyarok történetében
olyan társadalomszervezési és -szervezõdési sajátosságokkal találkozha-
tunk, amelyek kérdésessé teszik a magyarországi történeti fogalmak kizá-
rólagos érvényességét. Erre hoztam föl azt a példát, hogy Erdélyben és 
a Felföldön is létrejöhettek magyar egységpártok eltérõ ideológiájú csopor-
tokból – konzervatívokból, liberálisokból, radikálisokból –, amelyek az
„anya”-államban nem mûködhettek együtt. Ennek kézenfekvõ okai közül
megemlítettem, hogy az utódállamokban, így Erdélyben sem volt vörös-
és fehérterror, az ottani csoportokban nem alakulhatott ki egymással
szemben olyan mértékû engesztelhetetlen ellentét, mint Magyarországon.
Következésképpen konzervativizmus, liberalizmus, radikalizmus nem 
jelenti bizonyosan azt, amit ezeken Magyarországon többnyire értenek, s
amely fogalomértelmezések a magyar nyelvterületen mára általánossá
váltak. 

A népi-urbánus vita Budapestrõl indult ki és terjedt el. Minthogy min-
den más magyar város (esetleg az 1948 utáni diktatúra alatt létrehozott
iparvárosok kivételével) sokkal inkább be van ágyazva a tájba, mindegyik
„vidék”, ez az ellentét nem alakulhatott ki máshol, mint a metropolisban.
Abból pedig egyetlen van a magyar nyelvterületen.

Miért ne lehetne visszatérni az urbánus terminusnak ahhoz a jelenté-
séhez, ami logikai úton kielemezhetõ belõle? Erre is van példa, épp a leg-
drámaibb idõszakból, a második világháború éveibõl. Akkor írta le a népi
írók csoportjának egyik legmarkánsabb alakja, Kovács Imre: „Hiába tilta-
kozik az úgynevezett urbánus író az úgynevezett népies [sic!] író magatar-
tása ellen, és hiába kifogásolja, hogy mindig közösségrõl beszél, mert õ is
a közösség érzelmeinek kifejezõje. Sohasem kifogásoltam a polgári írók
mûködését, s teljes mértékben megértettem Márai Sándort, amikor regé-
nyeiben a polgári társadalom életét boncolja még akkor is, ha ez mások
szerint szalmacséplés vagy »papiros«-irodalmárkodás. Márait mûveltsége
és kultúrája, továbbá helye a társadalomban arra predesztinálja, hogy egy
olyan osztály problémáiról írjon, melynek az élete a sok gondtól szintén

disputa

99



terhelt, a belsõ feszültségektõl nehéz, bonyolult és sokszor tragikus, s ép-
pen úgy meghatározza a sorsát az emberi együttélés minden jó és rossz
törvénye, mint a többi társadalmi osztályokét.”5 Az egész szöveget érde-
mes elolvasni. Nekünk most talán ennyi is elég.

3

A Transzilvanizmus-kötetnek már eddig is nagyobb a recepciója a szo-
kásosnál, ez azt jelzi, hogy a benne taglalt kérdések sokak szemében idõ-
szerûnek tûnnek föl. Nem kizárt, hogy ennek nyomán élénk és üdvös po-
lémia alakulhat ki. Az alábbiak ehhez kapcsolódnak: az eddig megjelent
bírálatok némelyikébõl azt kellett leszûrnöm, hogy szerzõik nem olvasták
figyelmesen a könyvet, és/vagy nem olvasták a bennük tárgyalt alkotók
szövegeit. Több recenzens termékenynek, sõt revelatívnak tartotta szem-
pontjaimat, de félremagyarázásokba és értetlenségbe is beleütköztem;
ezek sajnos tovább fognak hatni, mint a lassan ölõ méreg. Nyomtatásban
megjelent és az interneten olvasható téves vagy hamis állítások hatástala-
nítása képtelen feladat, ehhez képest Don Quijote szélmalomharca maga
egy kéthetes adriai ingyenes nyaralás szállással és teljes ellátással, bele-
értve a szobakisasszony bájainak élvezetét.

A legtanácstalanabbul Horváth Sz. Ferenc német nyelvû recenziójának
vonatkozó passzusa elõtt álltam meg: „A kultúrtörténész Filep Tamás
Gusztáv alapfelvetése, hogy ellentmondás urbánus transzilvanistákról be-
szélni, és épp ezért találnia kell ilyeneket, nem gyõzi meg teljesen a recen-
zenst. Inkább az ellenkezõje tûnik helytállónak, nevezetesen, hogy a
transzilvanizmus városi értelmiségiek, politikusok és irodalmárok elméle-
ti építménye volt, vagyis nem egy különösen vidéki jelenség.”6

A talány abból ered, hogy semmi olyasmit nem állítottam, amit Hor-
váth vitat, hiszen tanulmányom nem is arról a kérdésrõl szól, amit õ –
nem tudom, mi okból – feltételezett. Az már szinte ironikus fényben tün-
teti föl Horváth állítását, hogy tanulmány egyik fél mondatában majdnem
szó szerint szerepel az, amit õ hiányol: „az eszmekör politikus és író kép-
viselõi (leszámítva természetesen a székely írókat) jobbára polgárok, értel-
miségiek, akár több generációs városlakók voltak, s ilyen családi prehisto-
rikummal képviselték vállalt eszméiket”. Mindenesetre én arról írtam,
hogy a transzilvanizmus szépirodalmi megjelenítésével kapcsolatban a
köztudatban az él, hogy a jelenség népi, történeti, archaikus vonatkozá-
sokkal teljes képzõdmény. Így most kicsit szánom a württembergi foga-
dósokat, a bajor vasutasokat és azt a néhány még megmaradt német ér-
telmiségit, akik az évek vagy már évtizedek óta tapasztalható magyarellenes
németországi közhangulatban õriznek valamelyes érdeklõdést az erdélyi
magyarság története és sorsa iránt, és sosem fogják megtudni, mi az igazság
a transzilvanizmus esetében. Azóta történt egyetlen személyes találkozá-
sunk alkalmával Horváth Sz. szabadkozott: nem kizárt, hogy félreértette 
a tanulmányomat. Kicsit meghatódhattam; nem jegyeztem meg: nehéz
dolgod lehetett.

Az alábbi idézet az Erdélyi Múzeum 2024/3. számában olvasható:
„Filep Tamás Gusztáv Urbánus transzilvanisták címû tanulmányában
Tabéry Géza, Kádár Imre, Hunyadi [sic! – FTG] Sándor, Lakatos Imre, Ka-
rácsony Benõ, Ligeti Ernõ, Molter Károly és Szenczei László helikoni kö-100

2025/11



rökben kifejtett munkásságát ismerteti. A szöveg kihangsúlyozza, hogy az
urbánus jelzõt nem a magyarországi népi-urbánus vita felõl kell értelmez-
ni, bár az, hogy tulajdonképpen miben is áll a bemutatott szerzõk urbánus-
sága, homályba vész. Úgy gondolom, hogy a tanulmány nem indokolja
meg eléggé, hogy miért pont ezek a szerzõk kerülnek egymás mellé.
Annyiban azonban mindenképp figyelmet érdemel Filep Tamás Gusztáv
szövege, hogy nem a leggyakrabban emlegetett transzilvanista alkotókról
ír (kivéve talán Ligeti Ernõt, akinek írásaira a kötet sok más tanulmánya
is támaszkodik), így jó pár nevet beemel az eszmekörrõl folyó
diskurzusba.”7

Nem hinném, hogy magyarázkodnom kellene, miért van helye a tanul-
mányomban „pont” ennek a nyolc embernek – erre elég magyarázatul
szolgál munkásságuk súlya, életmûvük jelentõsége. Majdnem mind váro-
si polgárok, urbánus közegben élõ, egy híján ott is nevelkedõ városlakók
voltak – s ami ugyanilyen fontos: mindannyian tagjai voltak a transzilva-
nizmust programszerûen valló Helikonnak. Nem sokat módosít a képen,
hogy Hunyady egy vidéki, református, nemesi hagyományt is tovább élte-
tõ család örökségét is hordozta; a lényeg az, hogy szülei fõvárosi mûvész-
emberek voltak, anyja színésznõ, apja pedig – megfagy az ereimben a vér,
ha arra gondolok, hogy van, aki ezt sem tudja – Bródy Sándor. Van a nyolc
között egyetlen falusi származék is – Molter –, aki a népbõl vétetett ugyan,
de a magyar népi származású írókhoz aligha sorolhatná bárki, hiszen
minden ismert felmenõje bácskai sváb volt, õ maga csak a kollégiumban
tanult meg magyarul. Felnõttkora nagy részét Marosvásárhelyre kerülésé-
tõl fogva városon élte. Minthogy van, aki az urbánusok megkülönböztetõ
jegyeként tárgyszerûen vagy becsmérlõen utalni szokott arra, hogy több-
nyire „idegen” származásúak, utalhatok arra, hogy a fönti nyolc íróból
hatnak a neve magyarosított, Molteré német. A patinás magyar történelmi
nevet viselõ Hunyadynak pedig zsidó volt az apja.

Abból a jóhiszemû feltételezésbõl kiindulva, hogy a recenzens elolvas-
ta a könyvet, mielõtt írt róla, csodálkozom, hogy nem tûnt föl neki annak
passzusokkal, citátumokkal (pl. Babits Mihálytól) bõven igazolt egyik
alaptétele, hogy az irodalmi transzilvanizmus fellegvára a vécsi kastély, 
illetve a Helikon volt. Azt a recenzens is tudja, hogy az említtek mind en-
nek a tagjai voltak (idéztem is fönnebb, hogy írásom szerinte az õ „heliko-
ni körökben kifejtett” munkásságukat ismerteti). Állításaim vagy „téte-
lem” igazolására aligha kereshettem volna máshol alkalmasabb alkotókat,
mint a helikoni írók körében.

Remélem egyébként, hogy a tanulmány többi olvasója számára világos:
az urbánusok transzilvanizmusáról szól, nem pedig a transzilvanisták ur-
bánus voltáról. Lehet, hogy az a mondat, amelyben tételesen is ezt állítot-
tam, csak az egyik elõadásomban hangzott el, és a szövegben nem jelent
meg. Utánanézhetnék, de nem látom értelmét. Egyszóval kétségesnek tar-
tom, hogy többet kellett volna mondanom hõseim urbánus voltának bizo-
nyítása gyanánt annál, hogy városiak, városi polgárok, értelmiségiek és
mûvészek voltak, és fõleg városi tematikát dolgoztak föl. Gyengébbek ked-
véért hangsúlyoznom kellett volna talán, hogy többségüknek nem vagy
alig voltak magyar felmenõi, s hogy a magyar nemzet tagjai voltak, de nem
a magyar népbõl származtak?

disputa

101



Balog Alexandra a Látó címû folyóiratban közölt recenziójában8 a má-
sik végletet képviseli; az urbánusok némelyikének transzilvanizmusát
nem látja bizonyítottnak, igaz, csak egyet nevez meg közülük: „Filep Ta-
más Gusztáv munkája váratlan fordulatot hoz a kötet logikájában, ugyan-
is Kós, Reményik, Bánffy, Dsida után nyolc másik, a Helikon szabad írói
közösségéhez tartozó, de a transzilvanizmus diskurzusában figyelmet alig
kapó tag e közösséghez kötõdõ munkásságát ismerteti. Tanulmánya Urbá-
nus transzilvanisták cím alatt kapcsolja össze ezeket az értelmiségieket, 
és életmûvük rövid bemutatásán túl az ubránus [sic!] meghatározására is
kísérletet tesz a népi–urbánus ellentétbõl következõ urbánus–transzilva-
nizmus kontraszt enyhítésének szándékával. Tabéry Géza, Kádár Imre,
Hunyady Sándor, Lakatos Imre, Karácsony Benõ, Ligeti Ernõ, Molter Kár-
oly és Szenczei László pályájának bemutatása kétségkívül növeli a kötet
hiánypótló mivoltát, hisz kitágítja a kutatási területet, és a transzilvaniz-
mus fogalmát elérhetõbb irányzatként mutatja be: a transzilvanizmus ko-
rábban említett exkluzivitása itt nem a kor szempontjából, inkább az azt
alakító szereplõk felõl nézve bomlik meg. A kiválasztott szerzõk kérdéses
volta mellett mégsem szabad elmennünk, mivel némelyik esetben 
a transzilvanistaként való tárgyalásuk egyáltalán nem tûnik indokoltnak,
és a kutatásnak sem sikerül ezt teljes mértékben alátámasztania: Filep 
a Hunyady Sándort fókuszba helyezõ részt az annak transzilvanizmusával
kapcsolatos ellenérvek felsorolásával kezdi, viszont ezeket aztán nem 
sikerül teljesen érvényteleníteni, hisz Hunyady életmûvében inkább érzõ-
dik az elszórt kapcsolódás az erdélyi múltjához, mintsem az erdélyi gon-
dolathoz való tudatos közelítés.”9

Azon a pár oldalon, amely az eleve korlátozott terjedelmû tanulmányból
Hunyady Sándorra jutott, említettem, hogy Kuncz Aladár volt a legjobb
barátja, s kiderül az írásból, hogy az az évtized, amit a fõhatalomváltás
után mint újságíró Erdélyben töltött, épp Kuncz transzilvanizmusprogramja
kidolgozásának ideje. Ennek népszerûsítésében volt társa Hunyady az El-
lenzék címû lapnál, ahol mindketten dolgoztak. Lábjegyzetben megadtam
vagy tíz, a témába vágó írásának adatát, utaltam az Erdélyi Szépmíves Céh
kiadásában megjelent könyveire – nemcsak megjelenésük tényére, hanem
témájukra is –, Magyarországon írt erdélyi tárgyú drámáira és regényére,
arra, hogy a Romániai Magyar Irodalmi Lexikon a honi írók között tartja
számon, idéztem Láng Gusztáv ottani szócikkébõl a passzust, hogy
Hunyady írói öntudata Erdélyhez kapcsolódik, és így tovább. Voltaképpen
már az perdöntõ bizonyíték, hogy a Helikon tagja volt, s hogy 1942-ben
aláírta az írói társaság transzilvanista alapokra épülõ nyilatkozatát, mint
írtam, „tanúságot téve arról, hogy visszamenõleg is ehhez az írói körhöz
tartozónak gondolja magát, azaz visszaállítva helikonista voltának folyto-
nosságát”. Legkedvesebb íróm és politikai gondolkodóm, Kemény Zsig-
mond idézi a hadbírósági tárgyalása idején írt védiratában egyik kortársát
Eszék várának biztosításáról: „Hát most az Isten szerelméért, mit kellett
volna tenni többet?” Ha Hunyady tárgyalását a könyv témájával összefüg-
gésben vitatni lehet, akkor az Erdélyt már Hunyadynál korábban faképnél
hagyó Áprily Lajost is ki lehet venni a listából. Áprily egyébként a bécsi
döntés utáni nyarakat Erdélyben töltötte, de a hivatkozott 1942-es heliko-
ni nyilatkozaton nincs ott az aláírása. Érdekes lesz, ha beindul egy efféle102

2025/11



purifikációs üzlet; akkor valószínûleg Bartalis Jánost is törölni kell, hiszen
1933-ban nyilván véglegesnek szánta Magyarországra települését, s csak
a bécsi döntés után ment vissza Észak-Erdélybe.

Az persze lehetséges, hogy a recenzens nem ért egyet a kötet egyik ta-
nulságával, mely szerint a transzilvanizmussal kapcsolatban az egyértelmû,
rövid és szabatos definíciók konstruálásának kísérlete csõdöt mond. Az õ
lehetséges transzilvanizmusértelmezésével, melynek Hunyady nem felelne
meg, nem tudok vitatkozni. Ilyesmi ugyanis az írásában nem szerepel.

4

A nemes eszmék rendszerint, de legalábbis többnyire erõsebbek azok-
nál, akik képviselik õket. Továbbá: a 20. század közéleti szereplõi közül
sokan többször változtattak nézõpontot, pártot, sõt ideológiát. Hogy (elsõ
pillantásra szélsõségesnek tûnõ, de) szemléletes példát hozzak föl, olyan
személyre utalok, akirõl szerintem maradandó értékû szépirodalmi mû szü-
letett – Kassák Lajos Az út vége címû regénye. Kassai-Schallmayer Ferenc
1919-ben „vörös”, valószínûleg kommunista, késõbb szociáldemokrata
lett, hogy aztán idõvel nyilaskeresztes ideológussá váljon, s Szálasi pro-
pagandaminisztereként végezze (egyébként bitófán). Valószínû, hogy a
magyarországi proletárdiktatúra idején elfoglalt álláspontja nem fedte 
a szociáldemokrata elveket; amit nyilas párttagsága idején képviselt, az
bizonyosan nem.

Sok alkalom adódott a traszilvanista eszmék részleges vagy általános
megtagadására, már a bécsi döntés után is. Képviselõi közül azok, akik
életben maradtak és Erdélyben éltek, a kommunista diktatúra alatt hall-
gattak, illetve kényszerbõl vagy önként megtagadták ezeket. További vita
tárgya lehet, hogy változtat-e ez az alapelvek érvényességén. Nyirõ Józsefet
Erdély címû novellájának alkotói bizonyosan transzilvanistának gondol-
ják, 1944–1945-ös szerepének bírálói aligha, s ennél van még rosszabb
eset is: ha a transzilvanizmust azonosítják az akkori Nyirõvel. Az õ eseté-
ben rosszabb a helyzet, mint akár tizenöt évvel ezelõtt volt: emléke bele-
veszett az újratemetése körül kitört politika vita mocsarába. Ha nem lehe-
tett volna vele kapcsolatban vagy az õ ürügyén politikait vitát produkálni,
senkinek nem jutott volna eszébe részletesen kutatni szélsõjobboldalinak
tekintett múltját. Bizonyára voltak ennek a vitának olyan szereplõi, akik-
nek komolyan szándékukban állt Nyirõ szerepének tisztázása. Minden-
esetre tudósok abszurditások sorát írták le akkoriban, például azt, hogy 
a zsidók deportálását a magyar parlament megszavazta (valójában össze
sem hívták, a német megszállás kezdetétõl a Lakatos-kormány kinevezé-
séig öt alkalommal tartott ülést, ezek között volt, amelyik három, s ame-
lyik öt percig tartott; fõleg az elnapolás kimondása volt a céljuk), aztán
hogy Szálasival együtt vagy õt követve hagyta el Magyarországot (valójá-
ban nem is együtt, nem is ugyanoda, nem is egy helyrõl mentek, nem is
látták egymást soha többé, az író a parlamenti képviselõkkel együtt hagy-
ta el az országot), eleve hogy a nyilas párthoz tartozott volna (valójában
mindvégig az Erdélyi Párt tagja maradt). 

Mióta mindent tisztáztak, azóta tehát még kevesebbet tudunk.
Sok mindent kellene elölrõl kezdeni. disputa

103



JEGYZETEK
1. Filep Tamás Gusztáv: Száz éves született Ligeti Ernõ. A Magyar Nemzet fõmunkatársa
volt. Magyar Nemzet 1991. február 19. 7.
2. Filep Tamás Gusztáv: Ligeti Ernõ. Egy urbánus transzszilvanista. MMA Kiadó, Bp., 2019.
3. Boka László (szerk.): Transzilvanizmus. Eszmék, korok, változatok. MMA Kiadó, Bp.,
2023.
4. Tóth Károly Antal: Magyar ellenzék ’87. Háttérvázlat a „Demokratikus Magyarország-
ért” keletkezéséhez. In uõ: Hova-tovább? Az Ellenpontok dokumentumai, esszék, tanul-
mányok. Magyar Ökumenikus Önképzõkör – Savaria University Press, Stockholm–
Szombathely, 1994. 174–175.
5. Kovács Imre: Sznobok és viharmadarak. In: Uõ: Népiség, radikalizmus, demokrácia.
Publicisztikai írások. Sajtó alá rendezte Valuch Tibor. Gondolat – Nyilvánosság Klub –
Századvég, Bp., 1992. 48–49.
6. Az eredetiben: „Gusztáv Filep, es sei ein Widerpruch, von urbanen Transsilvanisten
zu sprechen, so dass er gerade deswegen solche nachweisen müsse, überzeugt den
Rezensenten nicht vollends. Vielmehr scheint eher das Gegenteil zuzutreffen, nämlich,
dass der Transsilvanismus ein theoretisches Gebilde städtischer Intellektueller, Politiker
und Literaten, eben kein eminent rurales Phänomen war.” A cikk megjelent: Ungarn-
Jahrbuch. Zeitschrift für interdisziplinäre Hungarologie. Band 39, Jahrgang 2023. 418–422.
7. Ferencz-Nagy Zoltán: A transzilvanizmus nagy piros könyve. Erdélyi Múzeum 2024/3.
158–161.
8. Balog Alexandra: Interdiszciplináris árnyalatok. Látó 2025/7. 92–96.
9. Uo. 94.

2025/11



BOCSKOR-SALLÓ LILLA

ROMÁN IRODALMI ÉS KULTURÁLIS
HATÁSOK KOVÁCS ANDRÁS FERENC
KÖLTÉSZETÉBEN
Kapcsolódás az Eminescu- és Sorescu-lírához

„Mert vannak versek, amelyek úgy hatnak, mintha a nyelvben
»preformálódva« már benne szunnyadtak vagy aludtak volna.
Költõnek kellett jönnie, varázslónak, aki felébressze õket.”

ÁPRILY LAJOS

„…jómagam a kiemelkedõbb teljesítmények és fordítók
hosszabb és méltán megérdemelt felsorolását mellõzve, itt
csak Dsida és Áprily (legalábbis számomra) mértékadó fordítói
munkáját említeném. Eminescut és magyar fordításváltozatait
átolvasva viszont azt tapasztaltam, hogy olykor versértõ mester-
embereink, sõt még legjelesebb költõink is mellé-melléfordítgat-
nak: vagy meg sem hallják, vagy pedig síróssá túlozzák az emi-
nescui gondolatok hullámzásának melankolikus muzsikáját.”

KOVÁCS ANDRÁS FERENC

A mûfordítás kérdései

A fordítás hermeneutikai gyakorlat: célja a kommunikáció, a másság
megértése, az idegennek vélt gondolatok tolmácsolása. A világirodalom és
nemzeti irodalom kölcsönös megértése a fordítások által lehetséges. A for-
dítás közvetítõ szerepe a nemzeti irodalmak fejlõdésére nagy hatással
volt, ezek vizsgálata az összehasonlító irodalomtudomány és az alkalma-
zott nyelvészet tárgykörébe tartozik. A mûfordítás olyan kapcsolatrend-
szereket, (intertextuális) hálózatokat alakított ki, amelyek gazdagították a
nemzeti irodalmakat.1 Walter Benjamin A mûfordító feladata2 címû esszé-
jében a fordítás olyan tolmácsolásként tételezõdik, amely a tiszta nyelv
(reine Sprache) megértésére törekszik, amely a rokonságban álló nyelvek
mögött álló lényeg. A fordítás lehetõvé teszi, hogy tovább éljen (Fortleben)
az eredeti jelentés. Paul De Man tanulmányában3 a dekonstrukció szem-
szögébõl kritizálta a benjamini elméletet, szerinte a fordítás rávilágít az
eredeti jelentés feltárásának lehetetlenségére és a nyelvek feloldhatatlan
különbözõségére. A „boldog Bábel”: tanulmányok az irodalmi fordításról
címû, 2005-ben megjelent kötet4 felsorakoztatja a dekonstrukció és a
posztkoloniális fordításelmélet egymásnak sokszor ellentmodó szempont-
jait, de a mûfordítások szükségességét, az új lehetõségek keresését a szer-
zõk nem vitatják. 

mû és világa

105



1918 után a romániai/erdélyi magyar irodalomban megnõtt a mûfordí-
tások kultúraközvetítõ szerepe. A romániai könyvkiadást 1948-ban álla-
mosították, a mûfordítás-kínálatot nagymértékben a kommunista ideoló-
gia határolta be, ugyanakkor a fordítások alkalmat adtak a világirodalmi
tájékozódás felé is. A romániai magyar mûfordítók közül Székely János5

kategorikusan állította, hogy jó fordítás nem létezik. Egy nyelv szórendje,
hangszereltsége, dallama annyira egyedi, hogy átadása lehetetlen. Ugyan-
akkor – és ez ugyancsak Székely János gondolata – jóval kevesebbek len-
nénk mûfordítások nélkül. 

Ebben a tanulmányban Kovács András Ferenc poétikájának román köl-
tészethez való viszonyát vizsgálom, egy romantikus és egy modern költõ-
vel való kapcsolódását emelem ki: ez a két költõ, Mihai Eminescu és Ma-
rin Sorescu a világirodalmi kánonhoz is szervesen kapcsolódik.

Kovács András Ferenc már nagyon fiatalon, középiskolás korában pró-
bálkozott mûfordításokkal, 1978-tõl már közölt is különbözõ romániai la-
pokban (Utunk, Igaz Szó stb.). Fõként francia nyelvbõl fordított, de a ro-
mán költészetbõl is választott szövegeket: Mihai Eminescu, Matei Viºniec,
Petru Romoºan,6 Ana Blandiana, Augustin Pop, Mircea Cãrtãrescu, A. E.
Baconsky, Marin Sorescu verseit fordította. 

A marosvásárhelyi Igaz Szó 1989-es, 6. számát Eminescu költészeté-
nek szentelte. A költõ halálának 100. évfordulója az erdélyi költõk és iro-
dalomtörténészek számára jó alkalom volt, hogy újratárgyalják az addig
kialakult magyar Eminescu-képet. Ebben a számban jelenik meg KAF Idõ,
széljárta könyv c. költeménye és Eminescu De ce nu-mi vii címû versének
kiváló fordítása, illetve a költõ gondolatai a román költészetbõl való tol-
mácsolásról, ezen belül pedig az Eminescu-fordításokról: „Verseinek gaz-
dagon árnyalt költõi nyelvét magától értetõdõ természetességgel hozza
mozgásba a látszólag legegyszerûbb közlésekben lakozó két-, avagy több-
értelmûség – az az állandó feszültség, amely betölti és meg-megrezegteti a
szavak mögötti térséget. Megfigyelhetõ, hogy egy-egy szerelmes versének
kezdeti fanyar-édeskés játszadozása hogyan súlyosodik s nehezül el a vá-
rakozásban: miként válik lassan mozdulatlanná az idõ emlékezetében,
kozmikusan kihûlt sorokban. Megtévesztõ kissé az a könnyed dalszerû-
ség, amelyben a népköltészet, a német Lied s a románc emléke zsong, hul-
lámzik fátyolos hanghatásokkal a költõ könyörtelen idõélményében… Ne-
héz tehát ezeket az andalítóan rideg s a mindenség felé figyelõ magányos
verseket Eminescu valós dimenzióiba helyezni… S talán éppen ezért nem
elég fordításkor a kötöttségeket így-úgy betartva eminens énektanárként
leszolmizálni a verset, mert a vers leglelke érintetlen marad: nem küld
viszontrezgéseket.”7

A 16 éves Mihai Eminescu elsõ verse a (magyar anyanyelvû8) Iosif
Vulcan által vezetett Familia címû lapban jelent meg 1866-ban Budapes-
ten: „De-aº avea (De-aºiu avé).”9 Vulcan írja át Eminovici-ról Eminescura
a nevet. Eminescu versei túlmutatnak a romantikán, filozófiai gondolatai
a modernséghez közelítik õt. A népköltészethez és természethez való kö-
tõdése végigkövethetõ poétikájában, bölcseleti gondolatai világirodalmi –
fõként német10 (Goethe, Novalis, Hölderlin, Schopenhauer) – hatásról ta-
núskodnak. A kiváló romanista és Eminescu-kutató Gáldi László úgy véli,
hogy Eminescu bécsi tartózkodása alatt Ioan Slavici közvetítésével megis-106

2025/11



merkedhetett Kölcsey és Vörösmarty lírájával, sõt verseiben felismerhetõ
az említett költõk hatása is.11

Eminescu elsõ magyarra fordított verse 1885-ben, tehát még a költõ
életében, több mint száz évvel ezelõtt jelent meg, a Kolozsvári Közlönyben.
Az Atît de fragedã címû verset Sándor József fordította, majd Laurenþiu
Bran és Szõcs Géza bánsági tanár és Révai Károly folytatta a tolmácsolást.
Önálló kötetben Kibédi Sándor adta ki Eminescu verseit magyarul 1934-ben.
Kacsó Sándor 1966-ban szerkesztette meg és adta ki Eminescu összes
költeményét magyarul. Bajor Andor részt vett az igényes filológiai mun-
kában: „A kötetben száznál több fordító és költõ találkozott, sok verset ak-
kor kellett elõször lefordíttatni, sokat pedig újrafordíttatni. Sõt tökéletes-
nek és véglegesnek tûnõ megállapodásokat újjal kellett pótolni. Például 
a Luceafãrul fordításának (Brán Lõrinc, Berde Mária, Áprily Lajos, Fekete
Tivadar, Kibédi Sándor, Faragó Zoltán) hat változata végül nem tûnt ele-
gendõnek. Amikor már Áprily Lajos rendkívül szép és kifejezõ fordítását
fölvettük a kötetbe, egy elemi csapás erejével hatott az a fölismerés, hogy
az eredeti páros rímek helyett a magyar szövegben csak félrímeket talá-
lunk. Így végül Kiss Jenõ formailag is hibátlan fordítása jelentette az iga-
zi megoldást. Nehezen tudom elképzelni, hogy az elkövetkezõ idõben va-
laki is meghaladja Kiss Jenõ fordítói bravúrját.”12 Bajor Andor a fordítás 
nehézségeirõl, az átültetés, tolmácsolás lehetetlen voltáról, a két nyelv kö-
zötti feloldhatatlan ellentétérõl is értekezik: „Tisztességgel meg kell mon-
danom, hogy a fordítás tétjeit többnyire elvesztettem. Például a román
alexandrinus költõi muzsikája a Kép és keret (Icoanã ºi privaz) tolmácso-
lása közben aranyból sárgarézzé változott. Ami az eredetiben aranytallér,
a fordításban rézpatkó. A színük hasonlít ugyan, de ami Eminescunál
cseng, az a fordításban kopog. Tehát egy kincstárnak aranyban történõ 
elszámolását áthangszereltem betyártáncra. És minél jobban próbáltam
vigyázni, annál betyárosabb nóta sikeredett. Ehhez módosult a tartalom
is, ami Eminescunál bölcselet és okosság, az a hû fordításban bölcsködés
és okoskodás. Ugyanis Eminescut nagyon nehéz magyarra fordítani, lé-
vén, hogy a szöveg egyszerû és természetes, zenéje dalszerûen könnyed,
gondolatai világosak. Mindebbõl következik a tolmácsolás rendkívüli 
nehézsége. Bonyolulttá lehet tenni, a muzsikát át lehet változtatni egy
fúvószenekar vasárnapi térzenéjévé, a gondolat pedig banalitásra vált-
ható. Ezeknek a tényeknek a tudatában lehet igazán értékelni a magyar
mûfordítás-irodalom valódi teljesítményét. Eminescu költõi nagyságát
képes érzékelni magyarul is az olvasó, és világirodalmi rangján becsül-
heti. Nem tudom, melyik európai kultúra közössége mondhatja még el
ugyanezt magáról.”13 A legjobban sikerült Eminescu-átültetéseket olyan
fordítóknak köszönhetjük, mint Áprily Lajos, Berde Mária, Dsida Jenõ,
Jékely Zoltán, Kacsó Sándor, Képes Géza, Kiss Jenõ, Szabédi László,
Szemlér Ferenc. 

Az Igaz Szó kerekasztal-értekezletének résztvevõi az Eminescu-
költészet román, magyar és világirodalomban elfoglalt helyérõl tartottak
elõadásokat: Lõrinczi László14 szerint a román költészet Eminescu által
vált európaivá, forradalmasította a költõi nyelvet, a tizenkilencedik szá-
zad román realista és romantikus hagyományait meghaladta, és költésze-
te szimbolista vonásai a modernséghez és a huszadik századhoz közelítet-

mû és világa

107



ték. Az elsõ Eminescu-fordítások viszont nem mindig követték az alakhû-
séget, a nyelvi és stiláris pontosságot. Áprily Lajos, Berde Mária, Dsida Je-
nõ, Szemlér Ferenc és Jékely Zoltán, Szabó Lõrinc már jóval körültekin-
tõbb a fordítások esztétikai szabályait illetõen. Markó Béla15 szerint a ma-
gyar fordítások (Lõrinczi László, Franyó Zoltán nemzedéke) gyakran
Eminescu költészetének félreértésérõl szólnak, szecessziós hangulatúak,
túldíszítettek és érzelgõsek, nem egyszerûek és népiesek, mint az eredeti
szövegek. Székely János16 szerint a költészet elértéktelenedett, helyét a tu-
domány, a hírközlés és a politika vette át. Itt jelenti ki: verset fordítani 
lehetetlen: „A vers, ha igazi vers, nyelvi jelenség. Egyetlen nyelv szelle-
mébõl fogant, »lelkébõl lelkedzett«, nem lehet áttenni más nyelvre.” Tehát
nem lehet verset írni és nem lehet fordítani. Ugyanakkor azt is elismeri,
hogy: „A mûfordítás kétes, reménytelen útja olykor váratlan célba vezet.
El sem mondhatom, mennyivel szegényebbek lennénk, ha a Hamletnek
vagy az Ódának egy görög vázához, vagy mondjuk a Glosszának nem volna
remekbe készült magyar változata.” Jánosházy György17 is kemény kritiká-
val illeti a fordítói önkényességet, szerinte a versfordítónak tiszteletben
kell tartania a költõi koncepciót, a fordításnak mûvészi értékû átültetés-
nek kell lennie. Az 1966-os kötetbõl szerinte egy mesterkélt, kusza, har-
sány és dagályos Eminescu-kép rajzolódik ki. Ostorozza Dsidát, hogy a
költõ két versét (Peste vîrfuri, Somnoroase pãsãrele) trocheus helyett jam-
busban fordítja, és kritizálja Finta Gerõ (Pe aceeaºi ulicioarã) ügyetlen 
fordítását. Szerinte Kacsó Sándor Revedere-fordítása érdes törmelék,
Szabédi László Glossza-fordítása pedig nehézkes. Gelu Pãteanu18 szerint 
a kultúrát mûvelõ emberek rokonlelkek, ezért is létezik a mûfordítás, hi-
szen az alkotók kíváncsiak egymás érzéseire, gondolataira.

A vers, amelyet KAF Eminescu halálának 100. évfordulójára írt, Emi-
nescu-motívumokra, szubjektíven is árnyalja a román költõrõl kialakult
képet. A költõre nagy hatással volt a román líra lágysága, zeneisége, hang-
zása. A metaforikus és jelzõs szerkezetû cím két kulcsszava, az idõ és a
könyv az Eminescu-líra posztmodern olvasatát jelzi. Metaforája az idõ
megérthetõségét és olvashatóságát a kultúrához köti. Az aposztrophé szö-
vegszervezõ elve Culler szerint az olvasót az intertextualitás kultúraköz-
vetítõ hálózatába kapcsolja a költõi jelenlét19 segítségével. Az intertex-
tuális vonatkozások számos szöveget megidéznek a versben: Kosztolányit
a nõsz-õsz rímpárral, Berzsenyit és Vörösmartyt, Borgest az idõ és a könyv
tematizálásával, Reviczky Gyulát a könny-könyv szópárral, a hársfa utal-
hat Walther von der Vogelweide híres versének fordítására, ugyanakkor
megidézi az Eminescu verseiben gyakran felbukkanó hárs, nyárfa- és
erdõ-motívumát20 (Dorinþa, Luceafãrul, Floare de tei, Povestea teiului, Pe
lângã plopii fãrã soþ, Ce te legeni…). Mindez az anakreóni hetes jambikus
lejtésével azt a jól ismert KAF-i szöveguniverzumot idézi, melyben a vi-
lágirodalmi vonatkozások a lelki és gondolati rokonságot emelik ki az idé-
zettek között. 

A szöveg elsõ sora megismétli a cím szavait, mintegy rájátszva a román
lírikus refrénjeire. Ezt az ismétlést a páros rímek is alátámasztják, ame-
lyek a strófák belsõ két sorát, illetve páros strófákban az elsõ és utolsó 
sorokat fonják össze. Az elsõ szakaszban megjelenik a szubjektivitás, a

108

2025/11



vallomás, a lírai én, amely a harmadik szakaszban már a román költõ
alakját veszi magára. 

A vers hangzásvilága a román nyelv dallamosságát, zeneiségét idézi: a
jambusokat és a rímkonstrukciót kiegészítik az alliterációk és a hangzás
tematizáltsága. 

A mûfordítás nehézségei. Eminescu: De ce nu-mi vii?
(Miért nem jössz már?)

mû és világa

109

Idõ, széljárta könyv!
Vers Eminescu-motívumokra

Idõ széljárta könyv nõsz
Suhansz a szív terében
Üres lapod fehéren
Fölöttem átsuhog

Hová hullt annyi könny s õsz
Forrás tükrén a hársak
Hol vannak már a társak
Fényverte májusok

Mért lettem esti nyárfa
Halk csillagot lehellõ
Álomzilálta szellõ
Ha lombot hajt a tón

Miért vágy égi hárfa
Lélek bolond kolompja
Bolygó hangját hol ontja
Sugárba hallhatón

Hová hullt annyi ábránd
Kihûlt ûrben kerengõ
Megõrült árva erdõ
Tajtékzó tengerár

Magához hány világ ránt
Szavaknak hány közöny vet
Idõ széljárta könyved
Örvénylõ csendje vár

1989

Mihai Eminescu: De ce nu-mi vii? 

Vezi, rîndunelele se duc,
Se scutur frunzele de nuc,
S-aºeazã bruma peste vii -
De ce nu-mi vii, de ce nu-mi vii?

O, vino iar în al meu braþ,
Sã te privesc cu mult nesaþ,
Sã razim dulce capul meu
De sînul tãu, de sînul tãu!

Þi-aduci aminte cum pe-atunci
Cînd ne primblam prin v?i si lunci,
Te ridicam de subsuori
De-atîtea ori, de-atîtea ori?

În lumea asta sunt femei
Cu ochi ce izvorãsc scîntei...
Dar, oricît ele sunt de sus,
Ca tine nu-s, ca tine nu-s!

Cãci tu înseninezi mereu
Viaþa sufletului meu,

Mihai Eminescu: Miért nem jössz már?

Nézd, minden fecske útra kél, 
Diófalombba túr a szél, 
Dérverte szõlõ ködre vár – 
Mért nem jössz már, mért nem jössz már?

Ó, jöjj karomba, kis bohóm,
Hadd nézzelek megint mohón, 
Melledre hadd hajtom fejem, 
Egyetlenem, egyetlenem!

Hányszor kószáltunk hajdanán, 
S a völgyek lankás hajlatán
Magasba mint emelt e kéz, 
Hogy messze nézz, hogy messze nézz!

Van még a földön annyi nõ,
Szemük szikrákat rebbenõ... 
De téged, bár minõ, szép s kacér, 
Föl egy sem ér, föl egy sem ér!

Te tündökölsz csak, légy örök
Lelkemben, mint a fénykörök, 



Kovács András Ferenc a mûfordítás mesterének tekintette Áprily Lajost,
akinek több Eminescu-tolmácsolást is köszönhetünk. Mindkét költõre
nagy hatást gyakorolt a román lírikus, ugyanakkor mindketten azt vallják,
hogy fordítása nehézkes, a nyelvek különbözõsége miatt. Áprily annyira
tiszteli az eminescui lírát, hogy nem fordítja le egyik híres versét, amely-
nek fordításával késõbb többen is próbálkoznak, közöttük, mint láthattuk,
Kovács András Ferenc is. Áprily így vall Eminescuról és a fordítás nehéz-
ségeirõl: „S miért nem fordítottam le híressé vált elégikus dalát, a De ce
nu-mi vii-t, mely többször is csábított lefordításra? Azért, amiért a Chan-
son d’automne fordításával is adós maradtam. A francia versben az o ma-
gánhangzó hordozza az õszi mélabút, a langueur monotone-t. A román
versben – sokkal erõsebben – az u. (A vágyat kifejezõ magas hang: De ce
nu-mi vii? ebbõl a mélyhangú muzsikából szökken ki.) Negyvenhét u
hangja van ennek a rövid, huszonnégy soros õszi versnek (se scutur
frunzele de nuc). Megnéztem egyik magyar fordítását, s abban három u
hangot találtam. Aki itt fordításra vállalkozik, hiába õrzi meg az eredeti
jambikus ritmusát, a rímpárosságot és a sorok szótagszámát – a vers mé-
labús, szinte remegtetõen erõs természethangulatát hordozó vokalizmusa
nélkül (tîrzie toamnã e acum) nem érheti el az egyenértékûséget, sõt meg
sem közelítheti. Eminescu férfias, mély zöngehangjai ebben a versében is
benne vannak. Intraductibil – állapítja meg az Arghezi-kötet bevezetése a
ma is élõ román költõ versérõl. Intraductibil – mondhatjuk el errõl az
Eminescu-versrõl – mint Poe Annabel Leejérõl is –, s elgondolkozhatunk
a mûfordítás határkérdésein.” 21

A verset Eminescu élete végén írja, 1887-ben, egyszerûség, a népda-
lokhoz hasonlatos letisztultság jellemzi. Többen is próbálkoztak a vers
fordításával: közöttük Brán Lõrinc, Berde Mária, Franyó Zoltán, Finta
Gerõ, Képes Géza, Nagy Kálmán22 és Kovács András Ferenc. Horváth Tibor
tanulmányában23 Finta Gerõ és Képes Géza fordítását hasonlítja össze, és
azt a következtetést vonja le, hogy: „…ha az eredetihez mérjük a két for-
dítást, meg kell állapítanunk, hogy annak egyikük sem pontos mása. Elté-
réseket fõképpen a hangvételben s a hangulati hatásban észlelni. A Fintáé
valamivel tartózkodóbb, hidegebb hatású, mint az eredeti, a Képesé ellen-
ben izzóbb, bensõségesebb, szenvedélyesebb hangú. És egyben az összes
eddigi közül a legegységesebb, a legkövetkezetesebben átgondolt fordítás.
Benne alig találni egyenetlenségeket. Munkája a szép magyar vers benyo-
mását teszi. Belsõ egysége és õszinte, meggyõzõ hangvétele miatt az ere-
deti méltó magyar párjául állíthatjuk.”24

110

2025/11

Mai mîndrã decît orice stea,
Iubita mea, iubita mea!

Tîrzie toamna e acum,
Se scutur frunzele pe drum,
Si lanurile sunt pustii...
De ce nu-mi vii, de ce nu-mi vii?

1887

Te csillagoknál ékesebb, 
Legédesebb, legédesebb!

Megõszül, ködbe hull a föld,
A holt avar mindent betölt, 
A tág határ kihûlt, kopár. .. 
Mért nem jössz már, mért nem jössz már?

1989
Kovács András Ferenc fordítása



A vers elsõ szakaszának fordítása jól mutatja a mûhelyi dilemmákat:
már maga a cím fordítása/értelmezése is merõben eltér, bár többen is meg-
tartják az egyszerûséget. Franyó és Képes Géza fordítása az indulatszót
hansúlyozza, sõt Képes Géza a kérdõjel elhagyásával megváltoztatja a cím
jelentését, a befejezetlenséget, töredezettséget erõsít, Franyó pedig az ide
helyhatározószóval a tükörfordítást próbálja követni: miért nem jössz
hozzám? Az elsõ sorban a „Vezi” megszólítás Brán Lõrincnél: „Lásd”,
Berde Máriánál: „Nézd”, Képes Gézánál, Finta Gerõnél és Nagy Kálmán-
nál: „Látod”. Franyó Zoltán nem tartja fontosnak a megszólítást, nála tel-
jesen elmarad, ami szintén jelentésváltozással jár. Az Áprily által említett
u hang az elsõ szakaszban kilencszer jelenik meg, a magyar fordításokban
egyszer, legfeljebb kétszer. Az elsõ szakasz utolsó sorának ismétlése is a
mûfordítói szubjektivitásra irányítja a figyelmet: bár a legtöbben megis-
métlik a cím szavait, megtartva a szórendet, Nagy Kálmán a kérdõszót is-
métli meg háromszor. A rím játékossága is messze elmarad a román ere-
deti mögött: a duc-nuc rímpár talán a kél-diófalevél párosban érzékelhetõ,
de a a vii jelentése nem adható át, hiszen az azonos hangalakúság (jössz
és a szõlõ) csak a román nyelvben marad meg, ezért a fordítók az õsz-jössz
rímpárral helyettesítik. 

Kovács András Ferenc a cím egyszerûségét és a megszólítást meghagy-
ja, a rímek játékosságát is hûen követi. Szóhasználata szabad költõi erede-

mû és világa

111

Miért nem jössz? 

Lásd, a fecskék messze szállnak, 
Hull a lombja a vén fának. 
Éket, pompát elvisz az õsz, –
Miért nem jössz, miért nem jössz? 

Brán Lõrinc/Laurenþiu Bran fordítása 
1889

Miért nem jössz? 

Nézd, indul már a fecskehad, 
Diófáról a lomb szakad.
Szõlõk felé dért küld az õsz, 
Miért nem jössz, miért nem jössz? 

Berde Mária fordítása
1939/1972

Óh, miért nem jössz ide? 

Már útra kelt a fecske mind, 
Diólevél pereg le kint,
A szõlõt dér teríti be -
Óh, miért, óh miért nem jössz ide?

Franyó Zoltán fordítása
1960/1968

Miért nem jössz? 

Látod, a fecske útra kél, 
Hull már a diófalevél, 
Szõlõkre deret ejt az õsz, 
Miért nem jössz? Miért nem jössz? 

Finta Gerõ fordítása
1929/1939

Ó, jössz-e már…

Látod, a fecske útra kél, 
Hull a sápadt diólevél;
Deres a szõlõ, õszre jár –
Ó, jössz-e már, ó, jössz-e már? 

Képes Géza fordítása
1947/1974

Miért nem jössz? 

Látod, a fecske útra kél, 
Lehull a diófalevél, 
Rászáll a szõlõre a dér –
Miért nem jössz? Miért? Miért? 

Nagy Kálmán fordítása
1969



tiséget hoz magával: diófalomb, dérverte. A hangszimbolikát is követi a
fordítás: a magas és mély magánhangzók váltakozása kiegyenlítõdik. Néz-
zük az elsõ szakaszban: 

A román és magyar nyelv különbségei a hangszereltségben is tetten ér-
hetõk: a románban jóval több a magánhangzó, mely jobban kedvez a lágy-
ságnak, zeneiségnek, dallamosságnak, a belsõ rímek egybecsengése is ke-
vésbé behatárolt. Az elsõ sor fordítása bravúros: a nézd–kél belsõ rímpár
lekerekíti a hangszimbolikát, és ráüt a második sor végével. A hangszim-
bolikát az alliterációk: „Diófalombba-Dérverte”, „megint mohón”, „hadd
hajtom”, „hányszor…hajdanán…hajlatán”, „szemük szikrákat”, „te tündö-
kölsz”, „kihûlt, kopár” és az asszonáncok fokozzák: „nézd-kél”, „melledre-
fejem”, „emelt e kéz”, „Megõszül, ködbe hull a föld.”

Ugyancsak a második sorban a túr a scutur hû/hangzó másolata (a leg-
több fordító a hull szót választotta). Az indulatszó a második szakaszban
szintén az eredeti román szöveg hû másolata. Ebben a szakaszban viszont
már jóval több a költõi szabadság, a verssorok szórendjének felcserélése.
A harmadik szakaszban szintén változtatni kénytelen: a kérdés felkiáltás-
sá alakul, és a megszólítás is elmarad. A negyedik szakaszban visszatér a
szó szerinti fordítás igénye, amely a scîntei–szikrákat, a dar–de, sunt
sus–szép kacér szópárokkal csúcsosodik ki. Az ötödik szakaszban az egyes
szám második személy megismétlõdése kiemeli a kedves hiányát, a tu–te
személyes névmás alaki hasonlósága szintén az eredeti vers hangzásához
közelít. Az utolsó szakasz az elégikusságot emeli ki, az évszakmetafora az
elmúlást és hiábavaló vágyakozást melankóliává alakítja, amely az
Eminescu-líra sajátossága. 

Irónia és parodisztikus látásmód. 
Kapcsolódás Marin Sorescu költészetéhez

A Nobel-díjra is jelölt Marin Sorescu 1964-ben debütált szatirikus,
parodisztikus kötetével, amelyet fanyar irónia jellemez, címe: Singur prin-
tre poeþi (Egyedül a költõk között). A kötet elutasítja a korábbi költészeti sé-
mákat, demitizálja a konzervatív lírát. Versbeszéde egyszerû, hétköznapi,
szándékosan „nem költõi”, a szöveg egésze szervezõdik egyetlen költõi kép-
pé. Legtöbb mûvét Balogh József fordította magyarra. Kányádi Sándor is
kedvelte Marin Sorescu verseit, barátként tekintett rá: „Nagyon tetszett ne-
kem, hogy tulajdonképpen ilyen elvont, anekdotaszerû verseket ír, és az,
hogy nincs verse költõi gondolat nélkül. Egy verset az tesz verssé, hogy köl-
tõi gondolat van benne, függetlenül, hogy szabad vers-e vagy kötött, zárt.
Sorescunál elsõsorban a frappáns gondolatok vonzottak, és az is, hogy na-
gyon nehéz fordítani. Körülbelül negyven versét ültettem át magyarra, de
ezeket a fordításaimat is revízió alá kell vennem majdani antológiám szá-112

2025/11

e i î u e e e e u é i e e e ú é

e u u u e e e u i ó a o a ú a é 

a e a a u a e e ii é e e õ õ ö á

e e u i ii e e u i ii é e ö á é e ö á 



mára. Sorescunál ugyanis látszatra a nyersfordítás is visszaadja a gondola-
tot, de... nagyon könnyen éppen a poézis sikkad el; a poézis, a gondolat él-
tetõ eleme. S mire észrevennõk, a vers kiszenved, mint a szárazra vetett hal.
Igen, azért nehéz fordítani, mert végtelenül egyszerûnek tûnik. Különben
csakugyan az az érzésem, hogy valahol rokonok vagyunk.”25

Kovács András Ferenc Sorescu több versét is lefordította (Szalmaszál,
A hosszútávfutó, Pilátus), az alábbi versfordítás pedig csak egyik példája
annak, hogy a román líra sajátosságai hogy kapcsolódnak az erdélyi ma-
gyar költészethez. 

Marin Sorescu verseskötetéhez26 írott elõszavában magát Sorescut idézi:
„A költészet fájdalmas mûvészet. A vers csak annyira fájhat, amennyire a
mûvészet, mégis a világ valahány mûvészete egyszerre sem sajog oly ége-
tõen, mint a vers maga. Vajon miért? Mivel õ az emberiség rezgésmérõje.
A szó – sokkalta inkább, mint holmi szobor, festmény vagy épület – fino-
man bevonja a nyöszörgõ világ sóhaját, átitatódik vele, kerékbe tört lesz,
megsebzett, szétszaggatott. A költõ lebénul a szabad választási lehetõsé-
gek között, merthogy lényegénél fogva nem a tettek embere. Az õ habozá-
sa, tétova dadogása, folytonos fontolgatása eleve metafora.”27 Majd így
folytatja: „Sorescu költészete mindenesetre kerülni látszik a metaforákat,
s nézetem szerint így változhat egyetlen metaforává. Valóban – sokszor
szikárnak tûnõ verseit egyetlen metafora forró röpte ragyogja be.”28

A fordítás hûen követi Sorescu beszélt nyelvhez közelítõ, lecsupaszí-
tott poétikáját. A címben található görög eredetû szó, a mánia mindkét
nyelvben gyökeret vert, így jelentés- és hangzásvilága azonos. Más a hely-
zet az üldözés szó esetében, amely hangzásában más, de jelentésében már
hasonló az eredetihez. Bár úgy tûnik, hogy Eminescu költészete sokkal
közelebb áll Kovács András Ferenc poétikájához, líraiságához, költõi
szemléletéhez, Sorescu ironikus pozíciója, szórenddel való játéka, a nézõ-
pont váltogatása hatással volt az erdélyi költõ lírájára. Az ismétlés a sza-

mû és világa

113

MARIN SORESCU: Mania
persecuþiei

Tu îmi storci vlaga
ªi eu cred cã tu
Îmi storci vlaga.

Tu îmi duci copilul
La rãzboi
ªi eu cred cã tu
Îmi duci copilul
La rãzboi.

Tu îmi iei zilele
ªi eu cred cã tu
Îmi iei
Zilele.

1970

Üldözési mánia 

Te kiszipolyozol engem, 
És én azt képzelem, hogy
Te kiszipolyozol engem. 

Te háborúba hurcolod
Gyermekemet, 
És én azt képzelem, hogy
Te háborúba hurcolod
Gyermekemet.

Te véget vetsz életemnek,
És én azt képzelem, hogy
Te vetsz véget
Életemnek.

1987

Kovács András Ferenc fordítása



kaszokban a valóságképzelet megkettõzõdött játékát olvasztja egybe. Ezt a
dualitást a cím felülírja, performativitása megkérdõjelezi az elsõdleges je-
lentést, így válik metaforává. Az olvasóban születhet meg az eldöntetlen
kérdés megválaszolhatósága, így a dialogicitás poétikája és az irónia Paul
de Man szerinti performatív és esztétikai értelmezése érvényesül Sorescu
költészetében. Az én megkettõzõdése a reflexió dialektikájában a valóság
megkérdõjelezése. Az irónia ebben az olvasatban halálosan komoly, az én
integritásának eszköze. 

JEGYZETEK
1. Kabdebó Lóránt – Kulcsár Szabó Ernõ et alii (szerk.): A fordítás és intertextualitás alak-
zatai. Anonymus, Bp., 1998.
2. Walter Benjamin: A mûfordító feladata. In: Uõ: Angelus Novus. Magyar Helikon, Bp.,
1980. 69–87.
3. Paul de Man: Walter Benjamin A mûfordító feladata címû írásáról. Átváltozások
1994/2. 65–81.
4. Józan Ildikó – Szegedy-Maszák Mihály (szerk.): A „boldog Bábel”: tanulmányok az iro-
dalmi fordításról Gondolat, Bp., 2005, Lõrincz Julianna: Azonosság és másság, a mûfor-
dítás-elmélet néhány terminologiai kérdése. Alkalmazott Nyelvészeti Közlemények
2007/1. 21–28.
5. Teljesség – hitelesség. Befejezhetetlen kerekasztal-értekezlet. Igaz Szó 1989/6. 550.
6. A KAF-életmû szempontjából releváns az alábbi Petru Romoºan-fordítást említeni, a Látó
1990/5-ös számából: „Ìme, itt van õ! A nagy görög. / Négy egyenlõ részre szeli a citromot. /
Zöld fülbevalója túlontúl tündököl. / A fanyar lé elömlik az állon, a fehér ívpapiron. // Ismét
kérdezlek, Konsztandinosz P. Kavafisz, / Költeményed Alkibiadészrõl elkészült-e végre? /
Alkibiadész elég õrülten sikerült? / A Szépségrõl és a Bölcsességrõl mindent tudsz, / de
Alkibiadészed eléggé eszeveszett? (A nagy görög, Kovács András Ferenc fordítása)
7. Kovács András Ferenc: A mûfordítás reményteljessége. In: Uõ: Scintilla animae. Komp-
Press, Korunk Baráti Társaság, Kvár, 1995. 18.
8. Iosif Vulcan édesanyja Irinyi Viktória, a feltaláló Irinyi János és Irinyi József nõvére.
9. Familia 9 martiu 1866. 68.
10. ªerban Cioculescu: Eminesciana. Minerva, Buc., 1985.
11. Gáldi László: Magyar–román szellemi kapcsolatok. Magyar Szemle Társaság, Bp., 1942. 75.
12. Bajor Andor: Eminescu magyarul. Igaz Szó 1989/6. 529.
13. Uo. 530.
14. Lõrinczi László, Igaz Szó 1989/6. 538–544.
15. Markó Béla, uo. 547–548.
16. Székely János, uo. 549–550.
17. Jánosházy György, uo. 550–552.
18. Gelu Pãteanu, uo. 554–556.
19. Jonathan Culler: Aposztrophé. Ford. Széles Csongor. Helikon 2000/3. 377.
20. A bukaresti Bellu temetõben hársfa alatt nyugszik Eminescu, kortársai szerint na-
gyon szerette, inspirációt jelentett neki a hárs. Van egy hársfája Jászvárosban is, a költõ
állítólag gyakran találkozott alatta szerelmével, Veronica Miclével és barátjával, Ion
Creangával. Szintén Jászvárosban található a nyárfa, amely Eminescu egyik versének
„múzsája.”
21. Áprily Lajos: Mihai Eminescu. In: Álom egy könyvtárról. Szépirodalmi, Bp., 1981. 309.
22. Mózes Huba (szerk.): Eminescu a magyar irodalomban. Kriterion, Buk., 1989.
234–239. Ebben a kötetben olvasható Dsida Jenõ vallomása, aki háromszor is lefordítot-
ta Eminescu Glossza címû versét (Titkok a versfordítás mûhelyébõl, 394–398.), és amely-
hez Szabédi László fûzött egy vitacikket: Glosszák Eminescu Glosszájához (398–409.)
23. Horváth Tibor: Miért nem jössz? Uo. 414–418.
24. Uo. 418.
25. Beke György: Kányádi Sándor. In: Uõ: Tolmács nélkül. Kriterion, Buk., 1972. 487–488.
26. Marin Sorescu legszebb versei. Ford. Balogh József, Franyó Zoltán, Kovács András Fe-
renc, Lendvay Éva, Majtényi Erik, Markó Béla. Albatrosz, Buk., 1987.
27. Kovács András Ferenc: Bevezetés a kábulatba. Marin Sorescu költészetérõl, In: Uõ:
Scintilla animae, 6.
28. Uo.114

2025/11



Szilágyi Domokos, Szõcs Géza,
Kovács András Ferenc – õk jutnak
eszembe, amikor Fekete Vince új
kötetének megszerkesztettségére
gondolok. Nem véletlenül: Feketé-
nek még a sárga cetlijei is KAF-ra
emlékeztetnek, s a hat mottó és a
jegyzetek szintén. A Gyönyörû apo-
kalipszis elsõsorban kötetként igazi
költészet.

A mottók különben egyáltalán
nem utalnak a kis kontextusra, az-
az Fekete Vince erdélyi eredetére:
Juhász Ferenc, Bartók Imre, Szabó
Lõrinc, Ezra Pound, Judith Scha-
lansky és Beney Zsuzsa a sorrend,
és látható, hogy a szerzõ igyekezett
a nagy(obb) kontextus irányába te-
relni az olvasót. Én sem tévedtem
azonban, amennyiben azokat az er-
délyi szerzõket soroltam, akiknél a
legszervesebb a világirodalmi tájé-
kozódás.

Annál inkább látszik az erdélyi-
ség a versekben: helynevek és a leg-
karakteresebb népcsoport és nyelv-
járás, a székely emlegetése révén –
Fekete Vince egy Kézdivásárhely
mellõli faluból származik, és noha
évek óta Budapesten él, a múltját
nem tudja, nem is akarja levetkõzni.

A versek epikusak, reflexívek,
soha nem közvetlenül szólnak,
mindig történeteken vagy éppen-
séggel „hallomásokon” keresztül. A
Talponálló ciklusban a legnyilván-
valóbb ez: ott valóban még inkább

a beszélt nyelv résein látunk bele az
ábrázolt kisvilágba, mint egyébként.
„De hogy mekkora / rózsakertje volt
istenem / mennyi rózsa az udvaron
/ csak neki nem kellett rózsa / õ a si-
font kérte nem is azt / a szekrényt a
sifonért ahogy / õ mondta bár nem
az volt” (Rózsakert – 100.) Itt Tolnai
Ottó hangja is erõsen hallatszik, s az
az ars poetica, hogy a költészet vala-
hogy a dolgok felsorolásából áradó
feszültségbõl árad.

Meg, mint már mondtam, a tör-
ténetekbõl. A szülõkébõl és a gyer-
mekeikébõl, akiket alkoholizmus és
megcsalatás gyötört, és akiknek az
életét nem úgy meséli el a szerzõ,
hogy kezdetük legyen, életüknek
követhetõ meséje és egyértelmû be-
fejezése. A „gyönyörû” onnan is
származik talán, hogy semminek
nincs vége sohasem, ez tolja az em-
ber szavait a napvilágra – „a mond-
hatatlant zsúfolta a szám”, mint a
Tücsökzenébõl vett mottó mondja. 

Ez az elegy, a kimondás muszája
és a mesélés áradása, ez adja Feke-
te Vince verseinek erejét. „Jaj, Drá-
ga, Drága, Drága, a világ végérõl a
világ / Másik végére, de inkább on-
nan ide, a világnak / Erre a végére,
Isten háta mögé, hegyes-dombos- /
Borvizes vidékre onnan, a nagyvi-
lág szívébõl, / A nagyvilág valósá-
gos központjából, államából, / Or-
szágából, a legnagyobból, sokaknak
a leginkább / Áhítottból, hogy on-

téka

DEMÉNY PÉTER

RÉSEKBEN MÛKÖDIK
Fekete Vince: Gyönyörû apokalipszis

SASSZÉ 115

Magvetõ, Bp., 2025.



nan érkezik meglepetésszerû / Hí-
vás ide, olyankor, amikor már ott
sem kellene / Neki lennie azon a
helyen…” (Kétszemélyes nyelv –
132.) Részletekbõl, ismételt, egyre
ismételt, idõnként fárasztóan ismé-
telt részletezésbõl áll ez a költészet,
úgy jut el a befejezésig, sziklákon és
kavicsokon át, mint a hegyi patak,
amelynek a szépségét szintén nehéz
lenne elmagyarázni. „…ezen a csu-
pán / Kétszemélyes nyelven, ame-
lyen (rajtuk kívül) senki / Más meg
nem értené kettejük közös, kétsze-
mélyes / Szépséges, varázslatos
anyanyelvét…” (133.) Legutóbb egy
másik erdélyi, Vermesser Levente
kötetében tapasztaltam olyan témák
giccstelen felbukkanását, amelyek-
bõl könnyen lehetne érzelmesség,
mégsem lesz egyik szerzõnél sem.

Mint ahogy nem lesz az akkor
sem, amikor a szerelemrõl beszél-
nek a versek. „Élni!” – ezzel a felki-
áltójellel végzõdik a Luxor (198.),
mégsem érezzük szentimentális
túlzásnak. Talán az infinitívusz mi-
att: „Megérkezni egy városba, ahol
nemrég / még együtt voltak. Végig-
menni azon az / úton, ahol kéz a
kézben sétáltak szinte / pontosan
egy hónappal azelõtt. Kiülni / egy
kávézó elé, ahol nyár elején még /
kettesben is, és inni egy kávét.” 

És ha már nagy költõk, Rakovszky
Zsuzsa is itt van. „Csak a jövõ múlik
el. Hogy majd / holnap, holnapután,
vagy hogy / egyáltalán egy év vagy
évek vagy évtizedek múlva. Csak a /
ma marad.” (Buborék – 11.) A Gyö-
nyörû apokalipszis úgy idézi meg a
nagy elõdöket, hogy szervesen ma-

gába olvasztja õket. És leginkább az
idõvel foglalkozó, nagy ölelésû elõ-
dök érdeklik. Fekete Vince nem tud-
na mit kezdeni például Horváth Im-
rével, aki „gyufaszálakból katedrá-
list” épített Lászlóffy Aladár szerint,
vagy Pilinszky szálkáival. „A végte-
len óceán énekbeszéde és hullámlo-
csogása” – jellemzi Orbán Ottó
Tandori költészetét a Viszonyunk a
poszt-premodernhez címû versben.
Fekete Vince verseiben is ezt a hul-
lámlocsogást hallom, és szinte lá-
tom, ahogy az élet elemei áradnak
vele. Kiskocsmák, válások, szégye-
nek, szerelmek, székelyek, Székely-
föld, közeli mesterek és barátok,
mint Bogdán László és Farkas Ár-
pád, Mózes Attila és Kovács András
Ferenc neve jelzi, hányan itt hagy-
tak bennünket, akik fontosak voltak
a mi számunkra. 

A Gyönyörû apokalipszis azért
gyönyörû valóban, mert a cím elle-
nére nem a sötét dominál benne,
nem az uralja a tájat. Ennek magya-
rázatául számomra ismét csak a
történetek kínálkoznak. A csodála-
tos Álomszer címû záróvers egy
gyermek meg-nem-születését írja
meg. De nem daccal, konokul, za-
katolva, mint Kertész (ezt pusztán
leíró szándékkal írom, a Kaddis az
egyik kedvenc könyvem), hanem
úgy, mint Kosztolányi a Régi, bol-
dog idillben, a valóságot és a képze-
letet két szakaszban, mintegy egy-
mással szembefordítva õket. 

Ezekben a különös résekben van
a Fekete-költészet, ezekben mûkö-
dik az az egyéni feszültség, amely
verseinek szép dinamikáját adja.

116

2025/11



A Transzilvanizmus. Eszmék, ko-
rok változatok címû kötet a transzil-
vanizmus diskurzusának áttekinté-
sét kívánja nyújtani. A hol eszme-
rendszernek, hol ideológiának neve-
zett irodalmi és kulturális jelenség a
romániai magyar kisebbség megha-
tározó szellemi mozgalma volt a két
világháború közötti idõszakban,
melynek egyik markáns megfogal-
mazása az 1921-ben megjelent Kiál-
tó szó röpirat volt. Bár a szóban for-
gó kötet mentes minden egyoldalú
magasztalástól és pátosztól, mégis, a
tanulmányok egészén érzõdik egy-
fajta kegyeleti gesztus a témával
kapcsolatban, amit a százévnyi dis-
kurzus és a téma komplexitása tel-
jességgel indokol. Ezt a felütést a
bevezetõ tanulmány, a szerkesztõ
Boka László Transzilvanizmusformák,
transzilvanizmusváltozatok címû
írása alapozza meg, illetve az utána
következõ írások is továbbviszik. 
A kötet arra vállalkozik, hogy a tran-
szilvanizmust érintõ legfontosabb
tematikus csomópontokat tekintse
át, gyûjtse össze, mindezt a múltbe-
li elõzmények, valamint a hatás és
utóhatás keresztmetszetében. A té-
ma iránt érdeklõdõ olvasó szakmai-
lag megalapozott, külalakra elegáns
könyvet tart a kezében, amolyan
modern kódexet a transzilvanizmus
témájában. 

Kós Károly Erdély címû kultúr-
történeti vázlatának bevezetõjében
ezt a kérdést teszi fel a transzilva-
nizmussal kapcsolatban: „[V]an-é

különvaló erdélyi lélek, minden
emberi észjárástól különbözõ gon-
dolkozásmód és világszemlélet,
temperamentum és mentalitás, ami
az ittvaló szellemi életmunka ered-
ményeinek minden más eredmény-
tõl való különvalóságát, viszont
minden itt való eredménynek kö-
zösségét félreismerhetetlenül és
természetesen determinálja? […]
Lehet-é, van-é egyáltalában erdélyi
kultúra és ha van, mi okból kellett
lennie?” Ez a kérdés számtalan ve-
tületben tevõdött fel a két világhá-
ború közötti idõszakban, amire
igenlõ és kétkedõ válaszok is szü-
lettek. Mindez pezsgõ vitákat ered-
ményezett a Jelszó és mítosz vitával
kezdõdõen a sajátosság méltóságán
át az 1990-es évek ifjú titánjainak
kérdéséig az erdélyi magyar iroda-
lom létével kapcsolatban. Bármi is
légyen Kós Károly kérdésére a vá-
lasz, az tény, hogy a transzilvaniz-
mus kultúrát teremtett, amiben a
könyvek, a lapok, a képzõmûvésze-
ti alkotások és a kánonalkotó viták
is fontos szerepet játszottak. Boka
László a már említett bevezetõ ta-
nulmányban a két világháború kö-
zötti idõszak vonatkozásában is
„heterogén alakzatnak, közösségi
ideológiának vagy hitmozzanat-
nak” nevezi a transzilvanizmust,
aminek „pontos, koherens és egyér-
telmû, mindenki által elfogadott
történeti definíciója nem létezik”.
(7.) A tanulmánykötet többi szerzõ-
je is megerõsíti, hogy céljuk nem

téka

117

A VÁLTOZATOK TRANSZILVANIZMUSA
Boka László (szerk.): Transzilvanizmus. Eszmék,
korok, változatok

MMA Kiadó, Bp., 2023.



valamiféle kész válasz adása, mivel
ez teljességgel lehetetlen. A fentiek
értelmében a kötet célja nem a kér-
désekre adott egyértelmû válasz, il-
letve a koronként felpezsdült vitás
mondatok végére kitett pont, ha-
nem éppen annak a sokszínû dis-
kurzusnak a megmutatása és to-
vábbgondolása, amit jobb híján
transzilvanizmusnak vagy erdélyi
gondolatnak nevezünk. Azért a
’jobb híján’, mivel a téma egyik 
vitatott pontja maga az elnevezés: 
a név, ami szó szerint nem fedi
pontosan a hozzá tartozó régiók
egészét... Partium, Máramaros és a
Bánság kultúráját, illetve bizonyos
értelemben mégis. Egy expanzív fo-
galom, és a névben rejlõ ellent-
mondás is a téma komplexitását
predestinálja. 

Boka László bevezetõ tanulmá-
nya a 20. század elejének magyar
irodalomtörténeti kontextusába
ágyazottan vezeti fel az erdélyiség
fogalmának alakulását, rámutatva a
budapesti írócsoportosulások és az
erdélyiek közötti kölcsönhatások-
ra, amit nyilvánvalóan a hazatele-
pülõk (Benedek Elek, Kuncz Ala-
dár, Bánffy Miklós), majd az emig-
rációt választók is erõsítenek (pl.
Áprily Lajos). A szerzõ rámutat a
húszas évek szerteágazó, de mégis
konszolidált diskurzusaira, amiben
a baloldali nézetektõl a konzervatív
szemléletmódig terjed a skála. Ki-
tér továbbá a harmincas évek kény-
szerpályáira az egyre növekvõ na-
cionalizmus közepette, ami a belsõ
ellentéteket és a nemzedéki kü-
lönbségeket is kiélezte, hogy a foga-
lom utóéletében kelt értelmezések-
kel fejezze be. A tanulmány zárófe-
jezete különösen jó összefoglalása
annak a terminológiai bázisnak,
ami a transzilvanizmus két világ-
háború közötti idõszakában, illetve
az után keletkezett. A bevezetõ ta-

nulmány másik erõssége, hogy meg-
gyõzõen bizonyítja Kuncz, Ligeti,
Bánffy és mások leírt gondolatai-
nak idézésével, hogy az erdélyi
gondolat képviselõi nem bezárkózó
regionalizmusra, hanem európai
igényességre törekedtek. Ugyanezt
a vezérfonalat követi a szerkesztõ
Boka László másik tanulmánya is,
ami Kuncz Aladár irodalomszerve-
zõi gyakorlatába enged bepillantást
(Erdélyiség-koncepciók mint híd-
szerepek és szellemi autonómiafor-
mák. Kuncz Aladár „élete esszenci-
ája”), melynek vezérmotívuma eu-
rópaiság és regionalizmus. Ezek
nem egymást kizáró fogalmak, sok-
kal inkább egymást feltételezõ pil-
lérek Kuncz gondolkodásában. Bo-
ka László mindkét tanulmánya azt
hivatott kifejteni, hogy a transzilva-
nizmus beágyazódik a 20. század
elejének magyar irodalmi folyama-
taiba, a magyar irodalmi modernség
egy sajátos, a történelmi kontextus
által meghatározott csapásvonala,
amit Kuncz európai mércéjû, „felfe-
lé tekintõ” attitûdje is erõsített. 

A kötet többi tanulmánya révén
is kihangsúlyozódik az erdélyi iro-
dalmi élet szellemi nyitottsága, va-
lamint a transzilvanizmus sokarcú-
sága is. Nem titkolt szerkesztõi
szándék a különbözõ életmûvek ré-
vén bizonyítani, hogy az erdélyi
gondolat teret adott az egyéni ér-
tékkülönbségeknek és a mûvészi
szabadságnak. K. Lengyel Zsolt
nagyívû, mintegy száz oldal terjedel-
mû írásában (Szabálytalan párhuza-
mok. Kós Károly és Reményik Sándor
erdélyisége 1911 – 1941) a korszak
két meghatározó karaktere, Kós Ká-
roly és Reményik Sándor egymásé-
tól különbözõ transzilvanizmusát
mutatja be, amelyek a maguk pár-
huzamosságában mégis erõsítették
és kiegészítették egymást. A szerzõ
azt is meggyõzõen bizonyítja, hogy118

2025/11



mindkettejük esetében idõben ho-
gyan változott az erdélyiségrõl, az
erdélyi kultúra különállóságáról
vallott nézet. Felvázolja Kós Károly
útját a birodalmi ótranszilvaniz-
mustól a kalotaszegi identitáson át
a „mûvelt Erdély” és az erdélyi
szellem eszméjéig, aminek többek
között fontos pontja volt a Kiáltó
szó röpirat. Kós politikai aktiviz-
musában és a Napkelet hasábjain is
hangoztatott transzilvanizmusában
Reményik kezdetben a magyar
nemzettudatról való leválást és
egyfajta kényszerûséget látott. A ta-
nulmány végigköveti, hogyan vál-
tozik a Végvári-verseket író Remé-
nyik passzív és lázadó magatartása
a Pásztortûz hasábjain az eszmé-
nyekbe kapaszkodó, mégis cselek-
võ programmá, hogy aztán egész
életmûvét egy hármas egységre –
magyarság, erdélyiség, európaiság
– alapozza, amiben az erdélyiség –
Kós szemléletéhez hasonlóan – köz-
ponti elemmé válik. Izgalmas a ta-
nulmány írójával együtt haladni Er-
dély e két szellemi frontemberének
egymástól különbözõ utakon járó,
de mégis közös célért – az erdélyi
magyar kultúra megmaradásáért –
küzdõ pályáját követve végig. Mind-
ezt K. Lengyel a korabeli lapok, pél-
dául a Napkelet és a Pásztortûz
1920-as évek eleji vitaanyagából is
bõven merítve mutatja be, ami által
nemcsak Kós és Reményik, hanem a
kor szellemi és politikai küzdelmei-
nek egészét is felvázolja. 

Az erdélyi kultúra és irodalom
szellemi nagykövete, Bánffy Mik-
lós munkásságának jelentõségét
Szász László Változatok transzilva-
nizmusra: Bánffy Miklós mecénási,
nemzetgazdai szerepe címû tanul-
mánya mutatja be. Szász, aki egyéb-
ként Bánffy monográfusa is, rámu-
tat, hogy erre a szerepre Bánffyt
származása, neveltetése eleve pre-

destinálta, aminek felelõsségtelje-
sen próbált megfelelni. Nem írás-
ban értekezett a transzilvanizmus-
ról, „[e]llenben ott állt mindenütt
az erdélyi magyarság túlélését biz-
tosítani hivatott szellemi mozga-
lom mögött, intézményeket, egye-
sületeket, társadalmi szervezeteket
és baráti kapcsolatokat életbe len-
dítve; szépirodalmi mûvei pedig,
egyenként és összhatásukban is a
transzilvanizmus szellemiségének
az értékhordozói.” (242.). A tanul-
mány Bánffy gazdag és szerteágazó
életmûvébõl az 1926 utáni korsza-
kot mutatja be, amikor visszavonul-
va a politika élvonalából, az erdélyi
magyar kisebbség megmaradásáért
és kulturális intézményeinek kiépí-
téséért munkálkodott. Szász kihang-
súlyozza Bánffy magától értetõdõ
vezérszerepét az erdélyi magyar in-
tézményhálózat kialakításában, va-
lamint a helikoni írócsoportosulás
megszervezésének kezdeményezé-
sében, amelyekhez megfelelõ part-
nert talált Kós Károly és Kemény 
János személyében. A tanulmány
nagy körültekintéssel mutatja be
Bánffy alakjának koronkénti megíté-
lését is. Különösen izgalmas a szer-
zõ visszaemlékezése a kolozsvári
egyetem hallgatójaként tapasztalt
kimondott és kimondatlan értékelés-
rõl Bánffy alakjával kapcsolatban. 

Mindezek után ide kívánkozna
Áprily Lajos költõi, szerkesztõi
munkásságának bemutatása is.
Áprily írta 1928-ban az Erdélyi Heli-
kon elsõ lapszámában a folyóirat
„erdélyiségérõl”, hogy az „világ-fi-
gyelõ tetõ, nem szemhatár-szûkítõ
provincializmus”. Gondolkodása,
elkötelezett munkája az eddig be-
mutatott életmûvekkel rokon, külö-
nösen Reményikével. Érthetõ ugyan-
akkor, hogy az amúgy is terjedelmes
kötet minden jelentõs életmû bemu-
tatását nem vállalhatja fel. 

téka

119



A helikoni írócsoportosulás má-
sodnemzedékének sorából Dsida
változatos hangszerelésû erdélyisé-
géról Láng Gusztáv ír tanulmányt
(Dsida Jenõ és az erdélyiség-esz-
me). Rámutat az irodalmi „apák”,
azaz Benedek Elek, Reményik Sán-
dor és Kuncz Aladár hatására, to-
vábbá Dsida saját erdélyiség-esz-
méjének beérésére, amit a Nagy-
csütörtök címû vers és az azonos 
címû kötet jelent, amelyben a krisz-
tusi szenvedés az erdélyi viszo-
nyok között értelmezett, továbbá
kitér a harmincas évek második fe-
lében kifejezett kiábrándulására is,
aminek legbeszédesebb példája a
Psalmus Hungaricus. A tanulmány
rámutat, hogy Dsida rövid idõ alatt
kibontakozó, de jelentõs életmûve
is kiválóan példázza a másodnem-
zedék formálódását, bár „lázadása”
teljesen sajátosan, nemzedéktársai-
tól eltérõen mutatkozott meg. 

A helikoni seregszemlét Filep
Tamás Gusztáv Urbánus transzilva-
nisták címû tanulmánya zárja. A szer-
zõ célja, amint az a bevezetõben ol-
vasható, hogy a transzilvanizmusra
öntudatlanul tapadt ’archaikus’,
’népies’ vagy éppen ’vidékies’ asszo-
ciációt árnyalja, rámutatva, hogy az
úgynevezett transzilvanista szerzõk
jelentõs része városi, polgári kör-
nyezetben élt és alkotott, és ez a
miliõ mûveik témájául is szolgált.
Az erdélyi gondolat irodalmába te-
hát nemcsak a tájlíra, a történelmi
regény és az erdélyi falu tartozik,
hanem a városi környezet ábrázolá-
sa is. Az urbánus transzilvanisták
sorában említett szerzõk közül töb-
ben emigránsok, illetve „októbris-
ták” voltak. Filep nyolc írót mutat
be, Tabéry Gézát, Kádár Imrét,
Hunyady Sándort, Lakatos Imrét,
Karácsony Benõt, Ligeti Ernõt,
Molter Károlyt és Szenczei Lászlót,
kiemelve mindegyik író sajátos

transzilvanizmusát, így Tabérynak
az irodalmi decentralizmusért, Ká-
dár Imrének az erdélyi színjátszás
ügyéért vállalt küzdelmét, Hunyady
Erdély-témájú szépirodalmi és
publicisztikai írásait, Lakatos Imre
és Ligeti nyugatos mûveltségû lap-
szerkesztõi és publicista tevékeny-
ségét, Karácsony Benõ regényeinek
Erdély-illatát (hozzáteszem, ez er-
délyi város-illat), valamint Molter
Károly mûveinek és irodalomszer-
vezõi tevékenységének szerepét, il-
letve Szenczei egyszerre ironikus és
egyszerre azonosuló viszonyulását
az erdélyi gondolathoz. Vélemé-
nyem szerint Filep tanulmányának
jelentõsége abban áll, hogy felhívja
a figyelmet az említett szerzõk ki-
mondottan városias színezetû tran-
szilvanizmusára, illetve arra, hogy a
transzilvanizmus irodalmában az
erdélyi társadalom minden színtere
megjelenik – beleértve a várost is. 

A transzilván seregszemle után a
kötet három írása a kor egy-egy fon-
tos megnyilatkozási fórumát vizsgál-
ja. Vallasek Júlia Irodalom hírek közé
tördelve címû tanulmányában az er-
délyi városokban mûködõ napila-
pok szerepét hangsúlyozza az irodal-
mi élet megszervezésében, különös
tekintettel a Keleti Újság és az Ellen-
zék céltudatos munkájára. Kihang-
súlyozza, hogy a húszas években,
különösen az Erdélyi Helikon indu-
lásáig, a napilapok irodalmi anyagá-
nak, mellékleteinek meghatározó
szerepe volt a tágabb olvasóközön-
ség ízlésének formálásában, az iro-
dalmi pályázatok révén új szerzõk
megtalálásában (például Tamási
Áron esetében), és ebben nemcsak 
a két említett kolozsvári lap, hanem
a Brassói Lapok, a Nagyváradi Napló
és a Temesvári Hírlap is nagy szere-
pet vállalt. Emellett az irodalmi élet
számos vitája napilapokban zajlott
ebben az idõszakban.120

2025/11



Murádin Jenõ Az erdélyi magyar
képzõmûvészet transzilvanista-he-
likoni korszaka címmel azokat az
eredményeket mutatja be, amelyek
a képzõmûvészet területén megva-
lósultak: az elsõ közös összerdélyi
tárlatokat, az 1924-ben alakult
Szépmûvészeti Fõiskolát, ahol ro-
mán és magyar fiatalok tanultak,
valamint az 1929-ben létrejött Ba-
rabás Miklós Céhet, ami fölött a he-
likoni íróközösség bábáskodott, kü-
lönösképpen Kós Károly és Bánffy
Miklós. A tanulmányból kitetszik
az alkotók sajátos ábrázolásmódja,
ami az erdélyi témáknak és egy sa-
játos életérzésnek köszönhetõ, va-
lamint a helikoni íróközösséggel
való aktív kapcsolat. Mindez alátá-
masztja, hogy a transzilvanizmus
egy tágabb értelmiségi közösség
(nemcsak az irodalmárok) mûvé-
szeti programja volt az adott kor-
szakban. Murádin kitér a kultúr-
kapcsolatok témájára is, ami a ta-
nulmánykötetben egyébként nem
kap helyet más írásokban, azaz a
román és szász képzõmûvészekkel
való együttmûködés eredményeire
és buktatóira. 

Patócs Molnár János A transzil-
vanizmus esélye és vallási vonatko-
zásai címû tanulmánya a transzil-
vanizmust mint hitmozzanatot
elemzi, mely vonás a leggyakrab-
ban megfogalmazott vád volt vele
kapcsolatban. Azokat a képeket,
frázisokat, szófordulatokat vizsgál-
ja, amelyek a keresztény vallásgya-
korlás szókészletébõl származnak,
ezek Kós Kiáltó szó címû röpiratá-
ban, valamint Makkai Sándor és
László Dezsõ írásaiban is tetten ér-
hetõk, továbbá az elsõ vitapontok
egyike volt a korunkos Aradi Vik-
tor, késõbb Szemlér Ferenc bírála-
taiban. Ugyancsak a hitmozzanat-
jellegre utalt Cs. Gyimesi Éva
Gyöngy és homok címû tanulmá-

nya is, kritikai éllel. Patócs tanul-
mányában szó van arról, hogy bár 
a transzilvanizmus egész gondolat-
körének teoretikusai inkább a pro-
testáns felekezet tagjai voltak, a min-
dennapi egyházi gyakorlatban, a
prédikációkban csak nagyon ritkán
kapott teret az „erdélyi gondolat”,
konklúziója, hogy a szélesebb tö-
megekhez nem igazán jutott el, ha-
nem az értelmiség identitásának
volt fontos eleme.

Míg az eddigi tanulmányok kü-
lönbözõ aspektusokból a transzil-
vanizmus két világháború közötti
mûködésének szinkrón vizsgálatát
nyújtották, a kötet három írása a
jelzett korszakhoz képest diakrón
nézõpontú vizsgálatot nyújt – a
múlt és a jövõ, azaz hatás és utóha-
tás szempontjából. Balázs Mihály
tanulmánya a kötetben a második,
mely a Transzilvanizmus korai új-
kori elõzményeirõl címmel az erdé-
lyiség gondolatának 16–17. századi
formálódásáról számol be. Tény-
szerûen mutatja meg ennek politi-
kai aspirációktól sem mentes ala-
kulását, amelynek minden vitatott
volta ellenére fontos jegye volt a
vallási türelem és egy – Európában
a kora újkorban szokatlan –, az egyé-
ni szabadságot figyelembe vevõ ve-
zetõi magatartás. Heltai Gáspár
munkásságától kezdõdõen egészen
Bethlen István és Cserei Mihály,
valamint Szalárdy János említéséig
szövegszerû utalásokkal bizonyítja
a korábbi tanulmányokban Tóth
Zsombor által is hangsúlyozotta-
kat: az említett szerzõk írásaiban 
a 16–17. század folyamán körvona-
lazódik egy markáns Erdély-tudat,
ami nem volt ellentétes a haza-fo-
galommal, azaz Magyarországgal.
Balázs Mihály ugyanakkor rámu-
tat, hogy az erdélyi fejedelemség
öröksége egyfajta református kül-
detéstudat is, a protestáns fejedel-

téka

121



meknek és tisztségviselõknek kö-
szönhetõen, aminek a folytonossá-
ga kimutatható a 20. század eleji
transzilván gondolat képviselõinek
magatartásában is.

Balázs Imre József a transzilva-
nizmus két világháború utáni lehe-
tõségeirõl, a gondolatkör tovább-
élésérõl ír Transzilvanizmusalak-
zatok 1945 után címû tanulmányá-
ban. Valójában azt az irodalmi és
társadalmi kontextust vázolja fel,
amelynek révén a transzilvaniz-
must és ennek irodalmi ökökségét
megpróbálták a szocialista állam
diskurzusába integrálni. Ebben a
folyamatban az a Szemlér Ferenc
játszott kulcszerepet, aki az 1937-es
Jelszó és mítosz vita kirobbantója
volt, 1945 után pedig az új kultúr-
politika egyik kanonizátora. Érde-
mes hozzátenni, hogy körülbelül
két évtizeden keresztül csak na-
gyon óvatos lépésekkel lehetett
„közeledni” a helikoni írók életmû-
hez. Balázs Imre József azt vizsgál-
ja, hogy az 1968-as „nyitást” köve-
tõen milyen fogalmi csúsztatások
révén igyekszik Szemlér és mások
is „a transzilvanizmust az akkori,
szocialista Romániában bevettnek
számító internacionalista diskur-
zusokhoz, illetve romániaiság-kép-
zetekhez adaptálni, és ezáltal mint-
egy újrahonosítani a hetvenes évek
eszmecseréi számára”. (421.) Ba-
lázs a továbbiakban a hetvenes
évek úgynevezett neotranszilvaniz-
musával foglalkozik, ami a máso-
dik Forrás-nemzedék körében je-
lentkezik a szülõföld iránti kötõdés
és a közösségi szemlélet hangsúlyo-
zásával, különösen Király László és
Farkas Árpád költészetében, de je-
len van a hetvenes évek példázatos
történelmi drámáiban is (Sütõ
András, Székely János, Páskándi
Géza darabjait értve ez alatt), ame-
lyek a két világháború közötti törté-

nelmi regényekkel mutatnak foly-
tonosságot. Rámutat a polémiákra
is, a „sajátosság méltóságáért” síkra
szálló Csipkerózsika-vitára, vala-
mint a Cs. Gyimesi Éva Gyöngy és
homok címû tanulmánya által fel-
vetett kérdésekre. 

Itt utalok a kötet függelékében
közölt, a nyolcvanas években kelet-
kezett és a transzilvanizmus újraér-
telmezéseként, vitájaként felfogha-
tó két tanulmányra, melyek közül
az egyik Pomogáts Béla A transzil-
vánista ideológia, másik Cs. Gyimesi
Éva a kötetben sokat idézett Gyöngy
és homok címû tanulmánya. Mind-
ketten felvetik azt a kérdést, ami a
transzilvanizmussal szemben az
idõk során már a húszas évektõl
kezdve felmerült: vajon ez egy szûk
értelmiségi elit ideológiája, amibõl
kánonalkotó elvek születtek, vagy
egy tágabb közösség cselekvési
programmá is alakítható eszme-
rendszere? Továbbá a szenvedés-
etika kritikája is megfogalmazódik.
Nem véletlen, hogy a kötet ezekkel
az emblematikus szövegekkel zá-
rul. Érzésem szerint a szerkesztõ
célja egyrészt a fõhajtás a mesterek
elõtt, másrészt a kérdések ottha-
gyása, fenntartása, amivel a kötet
további eszmecserére, konstruktív
párbeszédre hív a témával kapcso-
latban. Egyébként Pomogáts írásá-
nak nagy szerepe, hogy felhívta a
magyarországi közvélemény figyel-
mét az erdélyi irodalom értékeire
(a nyolcvanas években!), míg Cs.
Gyimesi Éva tanulmánya – ami
ugyancsak a nyolcvanas években
keletkezett, de 1992-es megjelené-
sig csak amolyan lappangó írás volt
– a fiatal nemzedéknek szegezte a
kérdést az erdélyi magyarság iden-
titásáról és cselekvési lehetõségei-
rõl, akik egyébként a mai középge-
neráció teoretikusai, közéleti sze-
replõk, közülük többen jelen kötet122

2025/11



szerzõi is. Tegyük hozzá, hogy Gyi-
mesi kérdései mást jelentettek a
nyolcvanas években, és mást a rend-
szerváltás után, anélkül, hogy rele-
vanciájukból veszítettek volna.

Ennek jegyében folytatja a tran-
szilvanizmusról szóló gondolatme-
netet Markó Béla esszéje Ki beszél
még transzilvánul? címmel. A szer-
zõ, aki irodalmárként és politikus-
ként meghatározó szerepet játszott
a rendszerváltás utáni erdélyi ma-
gyar kultúra és közélet alakulásá-
ban, tulajdonképpen azt vizsgálja,
hogy az elmúlt harminc évben mi-
ként öltött formát, illetve halvá-
nyult el az erdélyiség gondolata. 
A tanulmányban végig kérdés ma-
rad az erdélyi hagyományok resti-
túciója, illetve modernizációja, az
összmagyarsághoz és az Európához
való integráció, és az erdélyi kü-
lönállóság kérdése. Markó szerint a
rendszerváltás után az erdélyi ma-
gyarság identitása(i) e három foga-
lom – erdélyiség, magyarság, euró-
paiság – játékterében alakul(nak).
A magyar nemzetközösségnek és az
erdélyi társadalomnak is üzen a szö-
veg azon passzusa, mely mintegy
szentenciaszerûen összegzi a tran-
szilvanizmus kérdését a jelen nézõ-
pontjából: „Erdély a történelemben
többször volt kénytelen önállóan
mûködni, és ez olyan multikultu-
rális tapasztalatot jelent, amit nem
letagadni kell, hanem éppenséggel
felhasználni a közös magyar kultúra
gazdagítására vagy akár modernizá-
ciójának felgyorsítására. Idõsebb és
fiatalabb erdélyi prózaírók egyaránt
bizonyítják mûveikkel, még hogyha
egyikük-másikuk nem is ismeri ezt
be, hogy Erdély külön ihletforrás.
(453.) 

A könyv egészérõl elmondható,
hogy a transzilvanizmusról való el-
mélkedésre hívja az olvasót, összeg-
zi az elmúlt bõ száz év irodalmi és
kulturális termését, beleszámítva a
vitákat is. Itt jegyzem meg, hogy
nyilvánvalóan további témák is be-
kerülhettek volna a kötetbe, példá-
ul a színház és az elõadó-mûvészet
a transzilvanizmussal való össze-
függésben (lásd Tessitori Nóra vers-
mondói tevékenységét), valamint a
kultúrkapcsolatok mûködése, ami-
rõl leginkább a képzõmûvészet
kapcsán van említés. A kötet szer-
zõi a maguk szûkebb témájához (is)
igazítva igyekeznek a transzilvaniz-
mus definiálására, ami azért érde-
kes, mert mindegyik esetben a gon-
dolatkör egy-egy megnyilvánulási
formáját láthatjuk, ami még inkább
erõsíti a bevezetõben is felvetette-
ket az erdélyi gondolat többarcúsá-
gáról, vagy ahogyan Vallasek Júlia
említi, a „transzilvanizmusokról”.
A szerzõk mindegyike a témában
szaktekintélynek számít, amit a té-
mában közölt számos publikáció,
tanulmány és szakkönyv igazol. 
A kötet alapos, igényes szerkesztõi
munkáról tanúskodik a fentiek
függvényében is, izgalmas szellemi
kalandra hív, egyúttal a transzilva-
nizmus újragondolására. A borító
pedig önmagáért beszél: az erdélyi
színeket (népviseletben, építészet-
ben) megidézve, Kós Károly Erdély
kövei címû Sztánán, az író mûhe-
lyében száz évvel korábban készült
könyvének borítójával kimondatla-
nul is kérdezi, lesz-e további vita a
transzilvanizmusról? (Milyen) lesz
(az) erdélyi magyar kultúra?

Albu-Balogh Andrea

téka

123



ABSTRACTS

Balázs Antal
How They Dismantle It: The Cri-

tique of Transylvanism in Absurdist
Prose
Keywords: absurd, fiction, ideology,
literary canon, Transylvanism
In this article, I attempt to demonstrate
the dialogue between absurdist prose –
the most striking post-World War II
wave of the Transylvanian regional
canon – and the discourse of Transyl-
vanism. In the case of prose writers,
the theory of generational belonging
proves far less tenable than with poets:
while the poets of the Forrás book
series can to some extent be grouped in
terms of a generational cohesion in
their spirit, the prose writers are
grouped by their age. My analysis
shows, however, that it is possible to
speak of a prose generation parallel to
the so-called second Forrás generation
of poets – a group that, while the poets
advocated a kind of neo-Transylvanism
under the principle of “serving the
people,” emphasized precisely the loss
of those values once enshrined by
classical Transylvanism. Although my
primary concern refers to the ideo-
logical dimensions of the writings of
the “absurdist generation,” the ques-
tion of form remains unavoidable: 
in order to articulate social issues
unspeakable under conditions of
censorship, these authors stretched the
possibilities of prose beyond the con-
fines of realism, arriving at the border-
lands of the so-called Hungarian
“prose turn” of the 1980s – though
with different aims and conceptions.

Imre József Balázs
The Transylvanian Dimensions of

Gusztáv Láng’s Work
Keywords: essay, hybridity, identity,
literary history, Transylvanism
The article explores the Transylvanian
dimensions of Gusztáv Láng’s literary,
critical, and teaching career. Closely
connected to the journal Korunk and to
his co-author Lajos Kántor, Láng’s oe-

uvre reflects a lifelong engagement
with the intellectual and cultural
identity of Transylvanian Hungarian
literature. His early works, such as Bo-
ríték nélkül (No Envelope), already
emphasize the moral and spiritual
dynamics of “provinciality” as an inner
condition, while later studies – espe-
cially on Transylvanism – redefine the
relationship between local tradition
and cultural hybridity. Through analyses
of authors like Jenõ Dsida, Láng arti-
culates a nuanced view of regional
identity grounded in agency, dialogue,
and ethical reflection. His essays and
teaching methods combined critical
depth with conversational openness,
shaping generations of readers and
students. The article concludes that
Láng’s intellectual legacy continues to
influence both Transylvanian and
broader Hungarian literary thought in
a transnational context.

Nándor Bárdi
Political Transylvanianism

Keywords: ideology, minority, politics,
regionalism, Transylvanism
In a dialogue with Imre József Balázs,
historian Nándor Bárdi analyzes the
evolution of Transylvanism from a
political-historical perspective. He
traces its transformation from an early-
20th-century ideology of regional
autonomy into a complex minority
identity discourse within Romanian–
Hungarian relations. Before 1989,
research on Transylvanism was largely
literary and centered on its spiritual
aspects, later shifting toward institu-
tional and political history. Bárdi
distinguishes between the Transylva-
nist vision as an intellectual construct
and the practical strategies of the
interwar Hungarian minority elite,
highlighting their pursuit of social
organization and cultural preservation.
He also explores the role of figures
such as Károly Kós and Miklós Bánffy,
the community service ethos, and
post-1945 reinterpretations of the
regional identity. The discussion ex-
tends to post-1990 attempts – like the124

2025/11



Provincia group’s regionalism – to revive
the concept in the eve of European
integration, concluding that Transylva-
nism’s enduring significance lies in its
tension between political accommo-
dation and cultural autonomy.

Lilla Bocskor-Salló
Romanian Literary and Cultural

Influences in the Poetry of András Fe-
renc Kovács
Keywords: communist Romania, lite-
rary debate, minority literature, trans-
lation, world literature
After 1918, the role of literary transla-
tion as a cultural mediator increased in
Romanian/Transylvanian Hungarian
literature. Romanian book publishing
was nationalized in 1948, and transla-
tions were constrained by communist
ideology; however, translations also
provided an opportunity for an orien-
tation towards world literature. The ar-
ticle presents the theoretical positions
and debates of Hungarian translators
from Romania in the period. In this
context, I examine the relationship of
András Ferenc Kovács’s poetics to
Romanian poetry, highlighting his
connection with a romantic and a mo-
dern poet: these two poets, Mihai
Eminescu and Marin Sorescu are also
organically linked to the canon of
world literature.

László Boka
Transylvanisms: the Vitality of a

Multifaceted Concept
Keywords: identity building, interwar
period, regionalism, transnationalism,
Transylvanism
The article examines the diversity and
plurality of Transylvanism, its forms
and qualities as manifested in net-
work-like expressions that have taken
different forms in different eras,
covering varying areas and addressing
partly different target audiences,
tracing an arc from its historical
manifestations in the distant past to
the present day. The ideology and
phenomenon of Transylvanism under-
went many changes and reinterpre-

tations during the 20th century, but
certain elements of it were often
reactivated during different historical
periods. The author draws attention to
numerous aspects of the interwar pe-
riod, deriving from them the differen-
ces between literary and political
aspects, while pointing out that certain
elements (its regionalist program,
literary forms, basis for collective iden-
tity building, or even its progressive,
transnational elements) continue to
have an impact in the present. The
author therefore sees the vitality and
potential of Transylvanism in its flui-
dity and adaptable forms.

Gusztáv Tamás Filep
The Beginning of the End, the End

of the Beginning?
Keywords: conflict, debate, rural litera-
ture, Transylvanism, urban literature
In an earlier text published in the
collection Transylvanism: Ideas, Eras,
Variations in 2023, the author discus-
sed “urban Transylvanism”, noting
that Hungarian public opinion and a
signi-ficant portion of the professional
community consider these two con-
cepts to be incompatible, mainly due
to the ideological overload of the term
“urban literature” in Hungarian literary
history. His pessimism has since been
confirmed by the reception of the
volume. In addition to responding to
some of the doubts raised in certain
review articles, this article seeks to
draw attention to the fact that political
conflicts originating (mainly) in Hun-
gary, but appearing throughout the
Hungarian-speaking territories can be
traced back to the historical conflict 
of the “rural and urban” that arose in
the metropolis, Budapest, and which
influenced the interpretation and eva-
luation of literary phenomena.

Zsolt Karácsonyi
The Alternative Stages of Transyl-

vanianism
Keywords: alternative stage, experi-
mental art, politics, theatre, Transylvania
The author examines the emergence

125

2025/11



and significance of alternative mino-
rity theatrical spaces in Transylvania,
the Partium, and the Banat from the
1960s to the 1980s. These amateur,
student, and semi-professional theatres –
such as the Cluj Studio Stage, the Te-
mesvár Thália Studio, and the Arad
Periszkop Theatre–played a crucial
role in popularizing contemporary
Hungarian drama and poetry under
restrictive political conditions in
Romania. Drawing on the insights of
critics like Lajos Kántor and János
Szekernyés, the paper shows how
these “peripheral” troupes became
laboratories of experimentation, creati-
vity, and cultural resistance. Their
repertoire combined classical reinter-
pretations, modernist and absurdist
plays and literary adaptations, creating
a dynamic public sphere for Hunga-
rian-language performance. Karácsonyi
argues that these initiatives sustained
minority cultural identity and artistic
innovation, while also embodying the
dignity of experimentation – transfor-
ming theatre into a form of collective
expression and self-preservation during
Romania’s late socialist era.

Gusztáv Láng
Introductory Remarks: Transylva-

nism as a Worldview of Poets and
Writers
Keywords: analysis, cultural experience,
literature, Transylvanism, worldview
The article is the introduction of a
posthumous book by literary historian
Gusztáv Láng, where he outlines the
scope of his volume about Transylva-
nism. The author’s book aims to make
the literary and poetic formation of
Transylvanism as an artistic worldview
analytically accessible. Since a com-
prehensive account of Transylvanian
Hungarian literature is yet to be
written, there are conceptual inconsis-
tencies regarding the subject. To
address this, the author proposes
examining Transylvanism through
objectively analyzable literary features
– its artistic transformation within
creative works. Manifestos, critical

essays, and declarations about the
“Transylvanian idea” serve only as
starting points, revealing authors’
intentions but not how these notions
take shape as thematic, structural, or
stylistic elements in literary texts. The
study treats the Transylvanian world-
view not as a subjective construct or
ideological statement, but as a literary
response to the collective expectations
and shared cultural experience of the
Hungarian readership in Transylvania.

Ildikó Lõrincz
Áron Bak: The Transylvanian Fate

of a Theologian and Visual Artist
Keywords: artistic career, historical con-
text, ideology, Transylvanism, visual art
The search for a Transylvanian artistic
identity represents a complex and
multi-layered problem extending
across several historical periods. In
this regard, the concept of “Transyl-
vanianness” has repeatedly surfaced in
the study of Hungarian artistic careers
within Romania. The evolving atti-
tudes toward the acceptance or rejec-
tion of minority status reflect diverse
life paths and the often turbulent
processes of identity-seeking over the
past century. The more than four
decades of dictatorship after 1948
brought a series of personal and col-
lective grievances for visual artists,
sometimes even resulting in fatal
blows. For many, the idea of “Transyl-
vanianness” served as an ideological
point of reference – a means to
transform a fate assumed under
constraint into a spiritual vocation and
a process of value creation. Such a
point of reference can be discerned in
the works of those artists who, after
1950, were no longer free to choose a
career path aligned with their talents.
Excluded from secondary and higher-
level art education, they sought alter-
native ways to engage with the inner
resources essential to artistic sensibi-
lity. Descendants of clerical families or
families of noble descent were often
barred from attending art schools or
academies and, as a result, many chose126

2025/11



pastoral vocation instead. Within the
limits of these circumstances, they
continued to seek opportunities for
creative expression and artistic fulfil-
ment. In the present case, I aim to
outline the life and career of Áron Bak
(1945–2012), with the specific inten-
tion of focusing on the visual arts
dimension of his oeuvre. I seek to
situate this uniquely evolving body of
artistic work within the broader
framework of Transylvanian artistic
identity quests. The visual art practice
that emerged during the final period of
Áron Bak’s life has been unjustly
overlooked in both scholarly and art
historical accounts – primarily because
he created his oeuvre in a small village,
far from cultural centres, and even
when he exhibited, his work remained
outside the reach of the larger profes-
sional circles that shape the canon. I
consider his art as a self-determined
and autonomous form of value crea-
tion within the Transylvanian context. 

Pearls and Sand, Dreams and
Reason: Roundtable Discussion at the
Hungarian Literary Studies Depart-
ment of the Babeº-Bolyai University
Keywords: dissidence, education, ideo-
logy, literary history, Transylvanism
The discussion dedicated to the me-
mory of literary historian and univer-
sity professor Éva Cs. Gyimesi focuses
on two of her major works, Álom és ér-
telem (Dream and Reason) and Gyöngy
és homok (Pearl and Sand), which are
examined from multiple perspectives.
Participants include faculty members
from the Hungarian Literary Studies
Department of the Babeº-Bolyai Uni-
versity – István Berszán, Zalán Seres-
tély, Csilla Gábor, Gyöngyi Orbán, Eni-
kõ Molnár Bodrogi, Anna Farmati, Im-
re József Balázs, Anna Ábrahám, and
Márta Zabán – whose contributions
aim to situate Gyimesi’s thought
within broader cultural and theoretical
contexts. A key question that connects
both volumes in discussion: the pro-
blematics of Transylvanism, explored
as a critical framework for understan-

ding identity, regional consciousness,
and intellectual tradition in Transylva-
nian Hungarian literature. The round-
table thus continues the dialogue on
Gyimesi’s legacy as a thinker bridging
regional identity and universal human
inquiry.

Andrea Tompa
“To Die Is Permitted”: The Role of

Hamlet as a Model for Jenõ Janovics
in 1919
Keywords: censorship, cultural survi-
val, Hamlet, politics, resistance
The article explores the role of Hamlet
as a political and cultural model for Je-
nõ Janovics, director of the Kolozsvár
[Cluj] National Theatre, in the turbu-
lent year of 1919. Drawing on Janovics’s
diary, the author examines how the
Shakespearean drama provided inter-
pretive and ethical frameworks in a
moment of regime change, censorship,
and institutional dispossession. The
analysis highlights parallels between
Hamlet’s imposed role and Janovics’s
forced position as Hungarian theatre
director under Romanian administra-
tion. Using Erving Goffman’s concepts
of role and performance, the paper
investigates how Janovics enacted
resistance and identity through his
artistic and institutional choices. The
diary itself is read as a monologic form
of testimony, shaped by censorship
and deferred publication. The article
situates Hamlet not only as a universal
political drama but also, through János
Arany’s canonical translation, as a
cornerstone of Hungarian national
culture. Thus, Janovics’s interpretation
of Hamlet’s role illustrates how theatre
becomes a medium of political agency,
cultural survival, and moral responsi-
bility in times of historical dislocation.

Ferenc Vincze
Regional Representations in Con-

temporary German-language Lite-
rature: Transcultural/Transylvanist
Readings
Keywords: Banat, migration, rural lite-
rature, transculturalism, Transylvanism

127

2025/11



While in the early 1990s Herta Müller’s
works focused primarily on represen-
tations of Banat and Timiºoara before
the 1989 regime change, later narra-
tives – emerging in the 2000s – sig-
nificantly expanded this portrayal
within German-language literature. In
Cãtãlin Dorian Florescu’s texts, Timi-
ºoara remains the focal point, but in
the novels of Richard Wagner, William
Totok, Ernest Wichner, and others such
as Johann Lippet and Iris Wolff, Banat
appears as a more nuanced region,
contextualized through its surroun-
ding rural landscape. These works

construct a complex image of Banat
and Timiºoara, embedded in migration
experiences and framed within a mul-
tilingual, multicultural past. Accor-
ding to the article, although this
pluralistic world largely belongs to
history, it still shapes the interpre-
tation of the present. As inherently
transcultural narratives, these texts
can be read as contemporary manifes-
tations of Transylvanism: they record
intercultural coexistence, confront its
decline in modern times, and explore
the cultural memory of a once-diverse
Central European space.

2025/11






