
304.957
ÁROS PATAKI

ŰZETEK

XVI. ÉVFOLYAM 2012/3-4 
DUPLA SZÁM 

A TARTALOMBÓL

HOUWEL1NGEN, P. H. R. VAN: JERUZSÁLEM, 

AZ ANYAGYÜLEKEZET 

BUSCH, EBERHARD: AZ EGYHÁZ ÉRTELMEZÉSE 

a heidelbergi Káté tanítása szerint 
VAN DE BEEK, ABRAHAM: AZ ÖVÉIHEZ JÖTT 

JUHÁSZ TAMÁS: KÉP ÉS BÁLVÁNY. A MÁSODIK 

PARANCSOLAT AZ IGE EGYHÁZÁBAN





Sárospataki füzetek

A Sárospataki Református 
Teológiai Akadémia szakfolyóirata

MAGYAR
TUDOMÁNYOS AKADÉMIA

könyvtára



A kiadvány szerzői/Authors:
Adriana Drint 

Jaap Dekker 
Jacob J. T. Doedens

Abraham van de Beek

Eberhard Busch 
Martién E. Brinkman

P. H. R. van Houwelingen

Juhász Tamás 
Keresztes Hajnalka

Pásztor Gyula

Marjovszky Tibor

Theologische Universiteit Apeldoorn, Apeldoorn, 
Theologische Universiteit Apeldoorn, Apeldoorn, 
Sárospataki Református Teológiai Akadémia, 
Sárospatak
Vrije Universiteit Amsterdam, Faculteit der 
Godgeleerdheid, Amsterdam
Georg-August-Universität Göttingen, Göttingen 
Vrije Universiteit Amsterdam, Faculteit der 
Godgeleerdheid, Amsterdam
Theologische Universiteit van de Gereformeerde 

Kerken in Nederland (Vrijgemaakt), Kämpen 

Kolozsvári Protestáns Teológiai Intézet 
KGRE Nagykőrösi Tanítóképző Főiskola Kara 
Sárospataki Református Teológiai Akadémia 
Sárospatak
Debreceni Református Hittudományi Egyetem, 
Debrecen

Sárospataki Füzetek 
XVI. évf. 2012. 3-4. szám

Csak előzetesen lektorált tanulmányokat közlünk.

Kiadja: A Sárospataki Református Teológiai Akadémia 
Felelős kiadó/Pubusher: Enghy Sándor, PhD

Szerkesztóbizottság/Editorial Board:
elnöke/ Editor-in-Chief: Dienes Dénes, PhD 

A. Molnár Ferenc, MTA doktora (Miskolc)
Buzogány Dezső, PhD (Cluj/Kolozsvár) 

Petrőczi Éva, PhD (Budapest)
Börzsönyi József, PhD (Sárospatak) 

Enghy Sándor, PhD (Sárospatak 
Frank Sawyer, PhD (Sárospatak) 
Kádár Ferenc, PhD (Sárospatak) 
Győri István, PhD (Sárospatak) 

Szerkesztők/Editors: Füsti-Molnár Szilveszter, PhD (Sárospatak)
Rácsok Gabriella (Sárospatak)

Nyelvi lektor: Kovács józsefné 
Tördelte: Asztalos József 
Borítóterv: Rácsok András

Készült: A Kapitális Nyomdában, Debrecen 
Ügyvezető igazgató: Kapusi József

ISSN 1416-9878
Szerkesztőség címe: Sárospataki Református Teológiai Akadémia 

3950 Sárospatak, Rákóczi út 1.; Tel/Fax: +36 47 312 947;
e-mail: fustis@t-online.hii

— PÉLDÁNYONKÉNTI ÁRA: 500 Ft

Éves előfizetési díj: 2000Ft

mailto:fustis@t-online.hii


Tartalom

Oktass, hogy éljek!

Pásztor Gyula Oktass, hogy éljek! 7

Tanulmányok

P.H.R. van Houwelingen Jerusalem, the Mother Church. The development 
of the apostolic church from the perspective of 
Jerusalem
Jeruzsálem, az anyagyülekezet. Az apostoli egyház fej-

11

Jaap Dekker
lődése Jeruzsálem szemszögéből
The Servant and the Servants in the Book of Isaiah 
A Szolga és a szolgák Ézsaiás próféta könyvében

33

Jacob J. T. Doedens The Indecent Descent of the Sethites: The Pro­
venance of the Sethites-Interpretation of Genesis 
6:1-4
A sétiták erkölcstelen utódai: az IMóz 6,1-4 sétita-értel- 
mezésének eredete

47

Adriana Drint Bibelstellen auf Grabsteinen im Norden der
Niederlande
Bibliai textusok észak-hollandiai sírfeliratokon

59

Eberhard Busch Das Verständnis der Kirche nach dem Heidelberger 
Katechismus.
Az egyház értelmezése a Heidelbergi Káté tanítása szerint

75

Manien E. Brinkman God’s Transcendence of Our Concepts of Righ­
teousness and Evil

85

Az igazvoltról és a gonoszról alkotott fogalmaink isteni 
transzcendenciája

93

Abraham van de Beek He Came to his Own. On Christ’s Ownership of 
Creation
Az övéihez jött. Krisztus teremtési tulajdonjogáról

101

Juhász Tamás Kép és bálvány. A második parancsolat az ige egy­
házában

111

Bild und Götzenbild. Das zweite Gebot in der Kirche des 
Wortes

121

Keresztes Hajnalka A Magyary-Kossa család és Gyönk kapcsolatáról

Közlemények

Marjovszky Tibor 
Laudációk

Egy bibliafordító válaszúton: Pákozdy László Márton 135
Eberhard Busch laudációja 151
Martién E. Brinkman laudációja
Abraham van de Beek laudációja 
Juhász Tamás laudációja





Oktass, 
hogy éljek!





Pásztor. Gyula

„Kövess engem!" mt 9,9
A mikor eligazodást keresek e cikket írva, két okból is a rovat címe jár az eszem- 

ÁA ben: Oktass, hogy éljek! Egyrészt azért gondolkodom ezen, mert ahhoz i- 
± A-gyekszem igazodni, ami a tényleges feladatom, de még inkább azért fohász­
kodom így, mert sok karácsonyi és egyéb szolgálattal a hátam mögött ma is arra van 
szükségem, hogy Isten tanítson, hogy ő leplezzen le újra titkaiból, csodáiból valamit, 
mert csak az éltet, s csak azt van értelme továbbadni másoknak is. így hát Jobbal 
együtt mondom, kérem: „Én kérdezlek, te pedig oktass engem!” (Jób 42,4)

S úgy találom, hogy Jézusnak a Mátéhoz intézett fenti hívása kedves felelet erre a 
kérésre is. „Ha valóban erre vágysz, gyere velem, kövess engem!”

Kiváltságnak érezem, ha egye tárlatot az alkotóval nézhetek végig, akit figyelni, 
kérdezni lehet. Hiszen ő tudja pontosan és hitelesen, mit miért csinált, mi mit jelent, 
minek mi az oka és a célja.

így szeretnék Karácsony kapcsán is a hívásnak engedve Jézus nyomdokába sze­
gődni, figyelni, kérdezni és várni a tanítást, a leleplezést. Ö pedig ezt kínálja fel. 
Mire is hívja Jézus Mátét, és a hozzá hasonlóan megszólítottakat?

1. Nézni és látni hív
Jézusban Isten úgy lett emberré, hogy vállalta, sőt igényelte, hogy látható legyen. 
Látható, megismerhető legyen gondviselésre szoruló újszülött gyermekként, s isteni 
hatalommal rendelkező felnőttként. Azt akarata, hogy látható, figyelhető legyen 
vendéglátója gazdagon terített asztalánál, és később szomjazóan szenvedve; sokak 
által körülvett tanítóként, gyógyítóként csakúgy, mint teljesen elhagyatottan; keresz­
ten meghalva, eltemetve és dicsőségesen feltámadva.

Ennélfogva Jézus születésétől kezdve igényli: Gyere, és nézd meg, ki vagyok, mit 
teszek, mit mondok, hogyan viselkedem. Nézd meg a történetem.
Emberi értelmünk általában képtelen egyszerre minden részletet észrevenni és meg­
ragadni. Szükségünk van egy-egy alkotást többször, több oldalról megfigyelni, egy- 
egy filmet, jelenetet újabb alkalommal is megnézni. Nagy segítség, ha valaki egy-egy 
fontos mozzanatara külön is felhívja a figyelmünket.

Jézus, most Karácsony kapcsán újra arra hív: Állj ide mellém, itt a történet földi 
részének a kezdetén, aztán gyere, nézd végig velem a történetet. Úgy fogod megérteni 
a további részeket, ha az elejét is jól megfigyelted. Szeretném a részleteket is megmu­
tatni neked, hiszen mindegyik neked szól, nagyrészt a kettőnk története ez.
Jézus egyik akkori tanítványa, János, visszatekintve erre a Jézussal végigjárt útra így 
foglalja össze az évek alatt látottakat: „Az Ige testté lett, itt élt közöttünk, és láttuk az ő 
dicsőségét, mint az Atya egyszülöttének dicsőségét, telve kegyelemmel és igazsággal.” 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 7



Jn 1,14 Hiszem, hogy ennél kevesebbel nem akarja beérni velünk sem. 
Erre a látásra akar bennünket is eljuttatni.

2. Érteni hív
Annak lesz kedves és fontos ez a hívás, aki vágyik (többet) érteni. Annak nélkülözhe­
tetlen, aki próbált már valamit megragadni, megérteni, magában feldolgozni Jézus 
történetéből, s belátta, hogy emberi értelmünk számára mennyire megfoghatatlan 
mindez. Annak lesz fontos Jézus biztatása, aki ott tart, ahol az énekíró: „Csak nézlek 
boldog szívvel, és nem győzlek nézni téged. Szóm és erőm mind oly kevés, hogy 
elmondhassa néked: Bár felfoghatna tégedet az emberszív és ismeret, hogy megfejt­
hesse titkod.” (RE 329/4)

Jézus golgotái áldozata és feltámadása után a tanítványok visszatekintve már 
sok mindent tisztán láthattak és érthettek volna, de magukban ők is képtelennek 
bizonyultak erre. Akkor, amikor ünnepelni lett volna okuk, ott álltak tanácstalanul. 
Ekkor Jézus, a Feltámadott megjelent közöttük, s a következőt írja róla Lukács evan­
gélista: „Akkor megnyitotta értelmüket, hogy értsék az írásokat...” (Lk 24,45) Meg­
nyitotta a szemüket, szívüket, hogy értsék azt, amit addig csak láttak, vagy még látni 
is képtelenek voltak.

Erre nyerünk biztatást, ígéretet, amikor ezt mondja Jézus: Kövess engem! Hiszem, 
hogy nemcsak Húsvétra, hanem a teljes váltságműre, benne testetöltésének csodájára 
és titkára is érvényes ez az ígéret: Kövess engem! Gyere, járd velem végig a Karácsonyt 
is, és megnyitom az értelmed, hogy értsd az írásokat, hogy meglásd, minek miért 
kellett történnie, s mi köze hozzád.

3. Jézus kihív és bevon
Miközben látni és érteni hív Jézus, egyúttal kihív, kiemel abból, amiben - akár már 
ot kővetőként is - nélküle küszködöm. Értetlenségből, közönyből, bizonytalanság­
ból bukásból, magányos küzdelemből. Ha vágyom kijutni ezekből mint segítséget 
kínaija fel: Kövess engem! S felkínálja válaszul elkészített ünnepi ajándékait: szent 
közösseget, erejet, az adott helyzetre frissen megértett örömhírét, vezetését.

Mert amikor Jézus hív, úgy hív ki a magunk erőtlenségeiből, bukásaiból, 
kétségéiből, kudarcaiból, megkötözöttségeiből, hogy egyúttal be is von. Bevon a ma­
ga erőtere e. a, a o e ér, abba a közelségbe, ahol érvényesül vigasztaló és bátorító 
vi agossaga, feloldozó és újjáteremtő ereje, a bocsánatból és szerető hatalmából 
fakadó bekessege. Es akit ide bevonhatott, azt hitében, örömében, odaszánásában 
megerősödve be- vonja mentő szolgálatába is: Kövess engem abban, amit teszek, 
amiért emberre lettem. Gyere velem, hogy azonos legyen a célunk, a lelkületűnk, az 
emberekhez való viszonyulásunk. így teljesedhet be az, amire Pál apostol biztat: „Azt 
törekedjetek megvalósítani magatokban, ami Krisztus Jézusban is megvolt ...” (Fii 
2,5) Jézussal lehetséges ez.

Jézussal lehet ünnepelni: látni, érteni, szabaddá lenni, s hozzá egyre jobban hason­
lítani. O pedig így szol: Kövess engem!

8 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



Tanulmányok





P.H.R. (Rob) van Houwelingen

Jerusalem,
the mother Church

The development of the apostolic church from
THE PERSPECTIVE OF JERUSALEM

D
escribing the apostolic period from the perspective of Jerusalem is a 
challenge, but if it is true that the church of Jerusalem is the mother church 
of all Christians, it will no doubt be worth the effort.

In attempting to do so, this article takes a tripartite form.
To begin with, the centrality of Jerusalem during the apostolic period is highlighted, 
paying special attention to the written sources, and taking into consideration that 
Jerusalem, the holy city, was the spiritual heart of the whole world.

Following, the article will look at the development of Jerusalem after Pentecost; 
with the northward flight of many Jewish-Christian believers as a result of Stephen’s 
death by stoning, the mother church gained a daughter in Antioch.
Finally, Jerusalem is explored as the mother church that distributed various letters 
to its children: as a collection, the seven so-called ‘Catholic Epistles’ document the 
missionary progress that moved outward from Jerusalem. The Jerusalem perspective 
of two other non-Pauline books of the New Testament - Hebrews and Revelation — 
will also be considered.

Thus, an overall picture of the development of the apostolic church from the 
Jerusalem perspective is built up.

Part I: The centrality of Jerusalem

1. The apostolic period
The twelve apostles, disciples of the Lord himself, were first charged to lead the 
church in Jerusalem, and to carry forth the gospel. They became ‘carriers’ in two 
senses: they themselves were the pillars of the gospel; they also had the task of carrying 
the gospel out into the world, starting from Jerusalem. In this way, their voice re­
echoed: for what the apostles broadcast, was a news-making and much talked-about 
gospel. Paul was a later addition to the number of the apostles: after ‘the Twelve’, he 
was the thirteenth and last. He was an extra labourer, so to speak, for external duties. 
It would be difficult to provide a complete collection of biographies concerning the 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 11



P.H.R. (Rob) van Houwlungi n

individual apostles, some of whom remain almost entirely unknown. In this article 
the accent, therefore, will lie on the joint activity of the Twelve and those in their 
immediate circle. The course of their lives stood in service to their witness of Christ, 
Israel’s Messiah and the Saviour of the world. We have chosen to take Jerusalem as 
the redemptive-historical focal point, enabling us to gain a view of the gospel, as it 
was proclaimed and passed on during the apostolic period.1

1 James D.G. Dunn, Beginning from Jerusalem (Grand Rapids: Eerdmans, 2009).

2 Adelbert Davids, “The Era of the Apostles According to Eusebius’ History of the Church." In The 
Apostolic Age in Patristic Thought, ed. A. Hilhorst (Leiden: Brill, 2004), 194-203.

The apostolic period’ is commonly understood to be the earliest phase of 
Christianity (in German, Urchristentuni). Beginning in Jerusalem, the gospel creates 
ever-widening circles in the world, just as a stone sends out ripples in a pond. Some 
date the end of this period with the death of the last apostle, John. Others see its end 
with the final separation of Judaism and Christianity, after the Bar Kochba revolt 
in AD 135. This coincides, more or less, with Eusebius’ description of the apostolic 
era: starting with the period after the Ascension (see the foreword to his Ecclesiastical 
History II) and continuing till the reign of emperor Trajan. Eusebius comments: 
“We have now described the facts which have come to our knowledge concerning 
the Apostles and their times” (7tepi re twv ¿Ttoo'Tokwv xai twv a7tocrToXixwv ypovwv; 
Ecclesiastical History III 31,6; cf. II 14,3)1 2.

The two most important documentary sources for the apostolic period are the 
Book of Acts in the Bible and Eusebius’ Ecclesiastical History. We will examine each of 
them, providing a methodological account.

2. The first source: The Book of Acts
For the history of earliest Christianity we have access to a historic source in the 
form of a Biblical book, with a more-or-less official title: The Acts of the Apostles. It is 
commonly accepted that Luke wrote this book, as a sequel to his gospel. Both Luke’s 
gospel and this sequel dealing with the apostles were dedicated to a certain Theophilus. 
Luke, who was not of Jewish descent (it seems likely that he, like Cornelius, belonged 
to the circle of God-fearing Gentiles’, adherents of the synagogue), had become a 
Christian, and was a frequent companion of the apostle Paul. In narrative form, he 
recounts the spread of Christianity within the Roman Empire. Into this account, he 
integrates several discourses given by the apostles. 'There can be no doubt that Luke, 
in writing this book, drew on a number of oral and written sources. In this way, his 
book became a coherent and well-attested whole.

From the perspective of the history of religion, the Book of Acts is quite unique. 
Of the other world religions, none has a comparable historical work, throwing light 
on its origins, that can be dated to its own time. Other religions may have narrative 
texts of a more legendary character; for those without such legendary narrative texts, 
their early histories must be reconstructed by means of later material. In contrast 
to this, however, the Book of Acts provides us with a contemporaneous historical 
account.

Some scholars might attempt to weaken this conclusion with a claim that the 
Book of Acts is largely theological in character. Of course it is true that Luke, a 

12 Sarospataki Fuze i lk 2012/3-4



Jerusalem the mother church

believing Christian, had his own perspective on the church and the world. He makes 
horizontal as well as vertical connections. Hengel has rightly described him as a 
‘theological historian’3. Luke is writing redemptive history, but he does so in a way 
that does justice to its historical scholarship. In the preface to his gospel, Luke notes 
that he has carefully investigated everything from the beginning, so that Theophilus 
might know the certainty of the things he had been taught (Luke 1:4).

3 Manin Hengel, Acts and the History of Earliest Christianity (London: SCM, 1979), 59.

4 Armin Daniel Baum, Pseudepigraphie und literarische Fälschung im frühen Christentum (Tübingen: 
Mohr Siebeck, 2001).
5 Friedhelm Winkelmann, Euseb von Kaisarea. Der Vater der Kirchengeschichte (Berlin: Verlags-Anstalt 
Union, 1991).

Research into the geographic and topographic information given in the Book of 
Acts, the personal titles, and other details have increasingly confirmed, after some 
initial scepticism, that Luke carried out painstakingly careful work. True, he has 
stylistically edited the apostles’ discourses, but without harming the authenticity of 
their content. In doing so, Luke follows the lead of the Greek historian Thucydides 
who, with his account of the Peloponnesian War, set the standard for the historiography 
of his time. Thucydides, in recording a number of discourses throughout his works, 
took great pains to represent the speakers’ lines of thought accurately, whenever a 
verbatim account was not available.4

One must then, even if some questions might arise at specific points of detail, 
read the Book of Acts as a piece of serious historiography. This historical source is 
invaluable for our knowledge of earliest Christianity.

3. The second source: Eusebius’ Ecclesiastical History
Eusebius (circa 263-339 AD), who was a student of Pamphilius of Caesarea, and 
who later succeeded him as bishop, is often considered the father of church history.5 
This is largely due to his impressive ten-part Ecclesiastical History, in which he 
“purposed to record in writing the successions of the sacred apostles, covering the 
period stretching from our Saviour to ourselves” {Ecclesiastical History I 1,1).

Eusebius painstakingly searched archives and libraries to find material from 
the first three centuries of the history of the Christian church. In contrast to the 
historiographical tradition that Thucydides and Luke followed, Eusebius includes very 
few addresses or discourses in his work. Sometimes he does insert older documents, 
or excerpts from them. For example, he quotes Flavius Josephus approximately 
thirty times. It should also be noted that Eusebius does not restrict his quotes and 
references to Jewish authors. He also makes particular use of various early Christian 
authors: Irenaeus, Tertullian, Clement of Alexandria, Justin, Hegesippus, Origen and 
Dionysius of Alexandria. In addition, he refers to the writers of the ancient classics, 
and the philosophical streams that flowed from them. Eusebius’ History, supported 
by source references and quotations, is a complex whole, mentioning what is - for 
modern readers — a dizzying array of names.

Of course, Eusebius is no modern historian. While he occasionally takes a critical 
view of his sources, to modern historians he comes across to as being too credulous. 
He passes on stories that modern readers would find hard to believe. He comments 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 13



P.H.R. (ROB) VAN HOUWELINGEN

in a fashion that betrays his own - sometimes theological — interpretation of events. 
He took the motif of truth from classical historiography as being synonymous with 
the truth of the gospel {Ecclesiastical History I 5,1).

None of this, of course, negates that Eusebius sets out to work as a true historian, 
one basing his work on careful examination of historical sources, and who expects his 
readers to take him seriously. His Ecclesiastical History functions for us as the voice 
of someone who has a worthwhile contribution to make, and who also allows earlier 
voices to be heard.

A continuing thread in Eusebius’ History is the apostolic succession throughout 
various congregations and regions during the first centuries of the Christian era. 
Eusebius regarded this as evidence of the guiding hand of God, leading eventually 
to the freedom Christians gained during the rule of Constantine. Eusebius considers 
the Christian church to be the special people of God in the world, as is evident from 
this passage:

For when the advent of our Saviour, Jesus Christ, recently shone forth on all men, it was 
confessedly a new race which has thus appeared in such numbers, in accordance with the 
ineffable prophecies of the date, and is honoured by all by the name of Christ, but it is not 
little nor weak, nor founded in some obscure corner of the earth, but the most populous of 
all nations, and most pious towards God, alike innocent and invincible in that it ever finds 
help from God (Ecclesiastical History I 4,2; cf. X 4,19-20: “Who established a nation never 
heard of since time began?”).

4. Jerusalem, a world city
Jerusalem would not be the first place that comes to mind when thinking of a great 
world city. It is really no cosmopolitan metropolis, such as New York is today, or 
as Rome was in antiquity. Still, considered with regard to religion, Jerusalem could 
be counted as a world city. It is the only place in the world that is known as the 
holy city’. For centuries, it has been a place of pilgrimage for Jews, Christians and 
Muslims; at the same time it has always been a place of conflict.

Jerusalem has an extraordinary history.6 From of old, it was the city of the temple, 
and as such, the centre of the Holy Land. Jerusalem was called ‘the holy city’ because 
that is where the holy God of Israel chose to dwell in His temple. It was the focal 
point of divine presence, not just in the Old Testament, but also in the New: ‘the city 
of the great King’ (Psalm 48:3; Matthew 5:35). Jerusalem was the place where Jesus 
of Nazareth was crucified, and where by the power of His Spirit, the first Christian 
community came into being. This is where the apostles proclaimed the gospel of 
their living Lord. From there, the apostolic gospel was carried outwards, into the 
world.

6 Küchlers historical guide is very informative. See Max Küchler, Jerusalem. Ein Handbuch und 
Studienreisejuhrer zur Heiligen Stadt (Tübingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2007).

Not only has Jerusalem had a remarkable history: it has also been promised a 
wonderful future. In the Bible, we discover the contours of a new city. According to 
divine promise, this new city will unite heaven and earth.

The central position of Jerusalem is beautifully portrayed on the 6th century 
floor mosaic at Madaba, in Jordan. This topographical mosaic, with a floor area of 

14 SÁROSPATAKI FÜZETEK2012/3-4



Jerusalem the mother CHurch

around 30 square metres, was intended to map out the most notable places of the 
sacred history of Syria, Palestine and Egypt.7 Jerusalem, positioned in the centre, 
completely surrounded by a wall and lavishly furnished with gates, is larger than 
any other city. The same is true of its inscription, in large red script: ‘the holy city 
Jerusalem’. The city is in the shape of a perfect oval, and is clearly typified as the ideal 
city, the centre of the holy land, the navel of the earth (Ezekiel 38:12, cf. 5:5 and the 
explanation of Acts 2:9'-11, below).8

7 Herbert Donner, The Mosaic Map of Madaba. An Introductory Guide (Kämpen: Kok Pharos, 1992); 
see also http://198.62.75.l/wwwl/ofm/mad/Madaba_Mosaic_Map.html and Yoram Tzafrir’s article 
on this website: The Holy City of Jerusalem in the Madaba Map.
8 Philip S. Alexander, “Jerusalem as the ‘Omphalos’ of the World: On the History of a Geographical 
Concept,” Judaism 46.2 (1997): 147-158; Michael Tilly, Jerusalem - Nabel der Welt. Überlieferung und 
Funktionen von Heiligtumstraditionen im antiken Judentum (Stuttgart: Kohlhammer, 2002).
9 Oskar Skarsaune, In the Shadow of the Temple. Jewish Influences on Early Christianity (Downers Grove: 
InterVarsity Press, 2002), chapter 4 [Jerusalem: The City of the Temple].

In what is clearly a Christian representation, not only is the temple itself missing, 
the whole temple mount is nowhere to be seen. The Church of the Holy Sepulchre, 
traditionally the place - originally outside the city wall - of Jesus’ crucifixion and 
burial, has taken over the place of the temple complex in the heart of the city. Perhaps 
the floor mosaic of Madaba was intended to portray the New Jerusalem, the city of 
the future, in which there is no temple at all, “because the Lord God Almighty and 
the Lamb are its temple” (Revelation 21:22)

5. Jerusalem as a locus of activity
In Luke’s twin volumes, the Gospel of Luke and the Book of Acts, the city of 
Jerusalem takes a central role. Luke’s gospel, built up geographically, describes the 
movement of the gospel towards Jerusalem. In the Acts of the Apostles, Luke picks 
up the thread of the story again, starting in Jerusalem, and going out from there into 
the world. In this way, Jerusalem forms the geographical centre of Luke and Acts. 
More than that, the central position of Jerusalem symbolises the theological point 
that salvation is from the Jews.9 Jesus is the Messiah of Israel, and at the same time 
the Saviour of the world.

To gain a clearer picture of the centrality of Jerusalem, the enumeration of 

2012/3-4 SÄROSPATAK1 FÜZETEK 15

http://198.62.75.l/wwwl/ofm/mad/Madaba_Mosaic_Map.html


P.H.R. (ROB) VAN HOU WE LINGEN

peoples that we find in Acts 2 provides a useful starting point. There one finds a list 
of God-fearing Jews, living in Jerusalem, from every nation under heaven. These 
diasporic Jews were filled with utter amazement because of the spectacular events of 
Pentecost, and were particularly perplexed because they heard all kinds of languages 
being spoken. Luke records them as saying: “Parthians, Medes and Elamites; 
residents of Mesopotamia, Judea and Cappadocia, Pontus and Asia, Phrygia and 
Pamphylia, Egypt and the parts of Libya near Cyrene; visitors from Rome (both Jews 
and converts to Judaism); Cretans and Arabs—we hear them declaring the wonders 
of God in our own tongues!” (Acts 2:9-11). This list of nations is no random tally. It 
draws the reader’s focus towards a circular movement centred on Jerusalem. This is 
true in both religious and geographical senses.

Regarding the religious sense, many commentators have already observed that 
this list does not represent the political situation of the Roman Empire. Instead, 
it encompasses the Jewish diaspora that had already taken place before this time. 
Further to this, it includes places which had never been part of the Roman Empire. 
Luke shows his readers that there were Jews living throughout the known world.

Concerning the geographical sense, one noteworthy aspect is that Judea is 
included in the list of nations. Luke is not referring to the immediate region of 
‘Judea’, for in Luke and Acts this only occurs when Judea and Galilee are mentioned 
together. Rather, this is to be understood as encompassing the Jewish homeland 
as a whole, with Jerusalem as its capital; in later years, the entire Roman province 
was to be known as Judaea (Luke 1:5; 4:44; 6:17; 7:17; 23:5; Acts 11:29; 15:1; 
28:21). In showing that Jews were living throughout the world, Luke cannot leave 
out the Jewish homeland itself. In this context, Jerusalem and its surroundings are 
unmistakably the heart of the known world. It may then be concluded that in this 
list ‘Judea’ serves, as Bauckham has shown, as the geographical centre of the Jewish 
diaspora, a diaspora that fanned out in all directions.10

10 Richard Bauckham, “James and the Jerusalem Church.” In The Book of Acts in Its First-Century 
Setting. Volume 4: Palestinian Setting, ed. Richard Bauckham (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 415- 
480. Bauckham bases his description on a reconstruction of a world map of the time, taken from 
Strabo’s Geographica (420).

Luke points out that this entire diaspora was represented in Jerusalem at the 
miracle of languages at Pentecost. They were “God-fearing Jews from every nation 
under heaven”. From Judea, the geographical heart of the Jewish world, ones 
attention is first drawn towards the east: Parthians, Medes, Elamites, and residents of 
Mesopotamia. Then it is turned northward: residents of Cappadocia, Pontus, Asia, 
Phrygia and Pamphylia. From there one looks to the west: Egypt, Libya and Cyrene; 
visitors from Rome, and Crete. Finally one’s focus is drawn to the south: Arabia. The 
effect of this ordering is to show readers that the place where the Spirit was poured 
out dominates the perspective towards all four points of the compass.

To his audience, Peter says that their conversion will have worldwide effects: 
“The promise [this being a reference to the Spirit, promised by God and given at 
Pentecost] is for you and your children and for all who are far off - for all whom the 
Lord our God will call” (Acts 2:39). The reference to those ‘far off concerns those 
scattered far from Jerusalem in the diaspora, in every direction throughout the world.

16 SAROSI AIAK1 FÜZI l'l:.K2012/ < 4



Jerusalem the mother Church

In other words, whether one is a Jew by birth, or joined to Israel as a proselyte, 
none who in any way belongs to the Jewish world can ignore Judea, with Jerusalem 
as its capital and its centre. Luke was only too aware, says Bauckham, that it was from 
the holy city that Christianity had spread in all directions. In this way, Jerusalem 
could be seen as the centre of the whole earth. That is where, on the day of Pentecost, 
it all happened!

The Jewish ihMfcni - Acts 2:9-11

Reconstructed world map according to the geography of Strabo

Part II: The development of Jerusalem

6. The place where the first church gathered
It happened, then, in Jerusalem. Where, exactly? Luke records that Jesus disciples 
‘stayed continually at the temple’ (Luke 24:53). Luke begins his second book, Acts, 
with an account of Jesus meeting his apostles (Acts 1:2-4), and goes on to describe a 
subsequent meeting (1:6: ctuveXSovte;). The implicit subject of verse 12 is clearly the 
apostles, the ones who returned to Jerusalem after Jesus’ ascension from the Mount 
of Olives. In addition, verse 13 lists the eleven remaining apostles by name: “Peter, 
John, James [the sequence in the Majority Text is: Peter, James, John] and Andrew; 
Philip and Thomas, Bartholomew and Matthew; James son of Alphaeus and Simon 
the Zealot, and Judas son of James.”

The apostles had a regular meeting place in Jerusalem, an upstairs room where 
they usually stayed (verse 13: to UTtepwov; cf. Acts 9:37,39; 20:8). One can think of 
the time between the Ascension and Pentecost, days of expectation, fulfilled by the 
coming of the Holy Spirit. Verse 15 marks this period with the words ‘in those days’. 
It is quite possible that this upstairs room was also where Jesus appeared after his 
resurrection, on Easter Sunday and the week following. Looking back a little further, 
we can think of the room where Jesus celebrated the last Passover with his disciples, 
a guest room somewhere in the city. In the other Gospels, this room is described 
as a ‘large upper room’ (avayaiov peya; Mark 14:15; Luke 22:12), fully furnished, 
containing at least three sets of couches surrounding a large table. Peter and James 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 17



RH.R. (ROB) VAN HOUWELINGEN

had been given the task of finding the unknown owner of this house, by means of 
directions Jesus had given them. In this room, apparently a place their Master liked, 
they had made the necessary preparations for the Passover meal. Had arrangements 
been made for a longer tenancy of this room, perhaps?

Even though a different terminology is used, this upstairs room in Acts is 
often identified with the upper storey described in Mark and Luke. It is rather less 
likely that one ought to think here of a different upstairs room, located somewhere 
within the temple complex. Indeed, it is not until Acts 2:46 that the temple is first 
mentioned. The article used in verse 13 could well be used anaphorically, referring 
to a location already known to the readers of Luke and Acts. Actually, an important 
historical argument may be advanced for this interpretation: archaeological research 
has shown that after Jerusalem was destroyed, a synagogue of Christian Jews was 
built upon the remains of this house. From there, various churches were established 
in Jerusalem. These days, tour guides point out the Coenaculum (the room of the 
Last Supper) as being located in a space above the traditional burial place of King 
David, in a 12th century Crusader church in Jerusalem.11

11 Bargil Pixner, Wege des Messias und Stätten der Urkirche. Herausgegeben von Rainer Riesner (Giessen/ 
Basel: Brunnen Verlag, 1991), 287-326; Jerome Murphy-O’Connor, “The Cenacle-Topographical 
Setting for Acts 2:44-45.” In The Book of Acts in Its First-Century Setting. Volume 4: Palestinian Setting, 
ed. Richard Bauckham (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 303-321; Bradley Blue, “Acts and the House 
Church.” In The Book of Acts in Its First-Century Setting. Volume 2: Graeco-Roman Setting, eds. David 
W.J. Gill and Conrad Gempf (Grand Rapids: Eerdmans, 1994), 119-222 [134],
12 John van Eck, Handelingen. De wereld in het geding (Commentaar op het Nieuwe Testament; 
Kämpen: Kok, 2003), 43.

After Judas’ death, eleven of the twelve disciples remained. They are all listed by 
name in verse 13, beginning with Peter. Luke tells us that this gathering of eleven 
men ‘all joined together constantly in prayer’ (the Majority Text has ‘prayer and 
supplication , verse 14). This would certainly have included prayer for the promised 
Holy Spirit. Luke’s account shows that this wonderful unity, finding its expression in 
calling together on the name of God, was characteristic for the Christian community 
in Jerusalem from the earliest, most tender stages of its existence (Acts 1:14; 2:1; 
2:46; 4:24; 5:12).

In verse 14, Luke also records the presence of women. At first glance, the reader 
would be inclined to think of the women from Galilee, those frequently mentioned 
by Luke’s Gospel as Jesus’ most devoted followers. There are, however two clues 
pointing in a different direction. To begin with, the sentence lacks an article, leading 
Van Eck to make a point of translating this phrase as: ‘with women rather than with 
the women’ or ‘with some women’.11 12 Nowhere does the book of Acts refer to women 
from Galilee. Following this, the Western text has added the word children as well as 
an article, which indicates that the women meant here were also mothers of children. 
It seems reasonable, then, to think of the wives and children of the men listed by 
name in the previous verse. It is possible that not all of the apostles were married, but 
we know that Peter, for instance, took his wife along on his journeys (1 Corinthians 
9:5). During the years that Jesus lived and worked on earth they had often, and for 
extended periods, left their families behind.

18 SÄROSPATAK1 FÜZET1 r, OL 4



Jerusalem the Mother Churcii

Immediately after the Ascension, had the time perhaps come for family 
reunions?13

13 For the Western text of the book of Acts, see Josep Rius-Camps and Jenny Read-Heimerdinger, The 
Message of Acts in Codex Bezae. A Comparison with the Alexandrian Tradition. Volume 1: Acts 1.1-5.42: 
Jerusalem (Edinburgh: T&T Clark, 2004). For comparison they point to Acts 21:5: Paul was being 
escorted by the Christians from Tyre, along with [their] wives and children.
14 In the New Testament, the expression xa0’ 6'X>y is only used by Luke in his gospel (4:14; 8:39; 23:5) 
and in the Book of Acts (9:31,42; 10:37), and only here he connects it to the term £XxXr)<ria.

If we continue this line of thought, verse 14 must be read as listing two separate 
groups:
a. the disciples, mentioned by name, together with their wives (and families);
b. Mary, the mother of Jesus, mentioned by name, together with his brothers and 

sisters.
The physically absent Jesus, taken up into heavenly glory, brings these two core groups 
together. For both groups he forms the spiritual centre. The first group consists of 
his disciples and their immediate families; the second group is made up of his own 
immediate family: his mother, brothers and sisters.

This, it should be noted, is the last reference to Mary in the New Testament. 
She receives a place of honour among those remaining in Jerusalem, but increasingly 
steps back into the shadow of her ascended Son, eventually disappearing from view 
altogether. In verse 14, Mary is recorded as the mother of Jesus. Her Son, physically 
absent, but explicitly present in the text through his mother, is the real central 
character of this account. It was he who had arranged for this meeting place; it was 
he who had commanded his followers to go back to Jerusalem, and to await there 
what was to happen next.

Starting in verse 15, a larger group of disciples comes onto the scene. The text 
gives us no reason to think of a different location. Apparently, the meeting place is 
still the same house, but an upper room would not have provided enough space to 
accommodate them all. Might they have perhaps begun to use the whole house (cf. 
Acts 2:2)? Luke relates how Peter began to speak, amid ‘the brothers’ in the
Nestle-Aland edition, also the NIV and the ESV) or ‘the disciples’ (|xa9>)Tai, as in 
the Western Text and in the Majority Text). The former highlights their relationship 
to each other: this group belongs to a spiritual family. This is the first time they 
are referred to as such in Acts. The latter focuses on their relationship to Jesus: this 
group is a gathering of his followers. This would connect well with the language 
usage of Luke and Acts. One way or the other, this marks the first beginnings of a 
congregation in Jerusalem.

As such, the reader is shown a fellowship including Jesus’ disciples, together with 
their families, along with all other disciples, in the broadest sense, both male and 
female. Verse 23 mentions two more by name: Joseph Barsabbas and Matthias. This 
situation is reflected in an expression found twice in Luke’s Gospel: ‘the Eleven and 
[all] those with them’ (Luke 24:9,33).

7. A communion of saints
In Acts 9:31, the oldest manuscripts have ‘church’ (exxXijcna) in the singular. This 
can be explained by the Greek expression that follows: xa9’ oX)^14; the ‘catholic’ 

2012/3-4 SAROS PATAKI Fuzehk 19



P.H.R. (ROB) VAN HOUWELINGEN

church of Jerusalem extends across a much larger area than the holy city itself, for it 
can be found in Judea, Samaria and even in the previously unmentioned Galilee. 
Jerusalem is the mother church, spread over the country of Israel, as the result of the 
testimony of the apostles (Acts 1:8). In addition, Christian Jews travelled abroad, 
to bear witness across the diaspora of what God had brought about in Jerusalem 
(they are recorded as travelling to Phoenicia, Cyprus and Antioch; Acts 11:19). It is 
to these people that James, the brother of the Lord, wrote his diasporic letter, to be 
followed later by the letter of his younger brother Jude. James’ address says: “To the 
twelve tribes scattered among the nations” (James 1:1).

Peter’s apostolic work is often underrated, according to Hengel. Not only was he 
a passionate preacher; he also capably organized the church and acted as a missionary 
strategist. Unlike Paul, Peter does not revisit churches he has already planted. Instead, 
his journey to Samaria is followed by a circuit through the plain of Sharon and visits 
to the chief Jewish cities of the region: Lydda and Joppa.15 16 There, he meets ‘the saints’ 
(Acts 9:32,41), an expression generally used for the believers in Jerusalem, sanctified 
by the Spirit (Acts 9:13; 26:10, cf. Revelation 20:9 and Paul’s reference in Romans 
15:25-26, 31). Peter, then, was visiting the outlying districts of the one church of 
Jerusalem. Within the church, there was great encouragement, thanks to the healings 
he performed in Lydda and Joppa. Outside the church, the effect of Peter’s visit was 
that those who lived in Sharon turned to the Lord. This provides an interesting early 
example of missionary activity among Jewish people.17 18

15 In reading the plural ‘churches’ along with plural verb forms, the Majority Text differs from all other 

textual sources, with the exception of a small number of early translations. The singular form is used 
throughout Acts (Acts 5:11; 8:1,3; 11:22; 12:1; 15:4,22; 18:22; cf. James 5:14). See K.N. Giles, “Luke’s 
Use of the Term ‘EKKAHSIA’ with Special Reference to Acts 20.28 and 9.31,” New Testament Studies 
31 (1985): 135-142. The preferred reading by Giles himself, however, is a subject in the singular and 
the last verb in the plural.
16 Martin Hengel, “The Geography of Palestine in Acts.” In The Book of Acts in its First Century Setting. 
Volume 4: Palestinian Setting, ed. Richard Bauckham (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1995), 27- 
78; idem, Der unterschätzte Petrus. Zwei Studien (Tubingen: Mohr Siebeck, 2006), 148.
17 Joachim Gnilka, Petrus und Rom. Das Petrusbild in den ersten zwei Jahrhunderten (Freiburg: Herder, 
2002), 86-88.
18 Markus Öhler, Barnabas. Die historische Person und ihre Rezeption in der Apostelgeschichte (Tübingen: 
Mohr Siebeck, 2003), 486: “Barnabas war damit die vermittlende Persönlichkeit des frühen 
Christentums”.

8. Antioch, the daughter church
The second Christian church only comes into existence when the people of Antioch 
become acquainted with the gospel of Jesus Christ. This happens when men from 
Cyprus and Cyrene, some of those who had been scattered by the persecution in 
Jerusalem, come into contact with the Greek inhabitants of Antioch (probably 
beginning with those among them who were ‘God-fearing’).

Again, the church in Jerusalem keeps a close eye on this development. When 
the news of what has happened reaches them, they wish, just as in Samaria, to 
retain control of events. This time, it is Barnabas, a bridge-builder par excellence,™ 
who is sent to investigate. Barnabas, tells Luke, was a good man and full of faith, 

20 SÄROSPATAKI FU/ETEK 2012/3-4



Jerusalem the mother church

well trusted by the church in Jerusalem (Acts 11:24). Having his own roots on the 
island of Cyprus (Acts 4:36), he was the right person to assess what the Cypriot and 
Cyrenian brothers had achieved in Antioch. On his arrival, Barnabas encouraged 
(irapexdAEi) them all to persevere and to remain true to the Lord. Barnabas was 
also the one who introduced Saul - just as he had previously done in Jerusalem - to 
the church in Antioch. By a spontaneous process, this was where believers are first 
called XptCTTiavoi (Acts 11:26b; cf. Acts 26:28 and I Peter 4:14): here, the Christians, 
disciples of Christ, form an independent community.

From that time onwards, the mother church in Jerusalem co-existed alongside a 
daughter church in Antioch consisting not only of Jewish but also Gentile Christians 
(this is also an instance of exxXjjma being used in the singular: Acts 11:26; 13:1; 
14:27; 15:3). This daughter church, it seems, was led by prophets and teachers, 
five of whom (just as the Twelve and the Seven) are mentioned by their full names: 
Barnabas, Simeon Niger, Lucius the Cyrenian, Manaen, and Saul (Acts 13:1). 
Increasingly, the daughter church in Antioch begins to show marks of adulthood, 
and eventually becomes an independent church, full of missionary vigour.19

19 About the origins of Christianity in Antioch, see Wayne A. Meeks and Robert L. Wilken, Jews 
and Christians in Antioch. In the First Four Centuries of the Common Era (Missoula: Scholars Press, 
1978), 13-16; Magnus Zetterholm, The formation of Christianity in Antioch. A social-scientific approach 
to the separation between Judaism and Christianity (London and New York: Routledge, 2003); Paul 
Barnett, The Birth of Christianity. The First Twenty Years (Grand Rapids: Eerdmans, 2005), chapter 8 
(“Christians” in Antioch]. Barnett also discusses the list of five names in Acts 13:1. It is perhaps no 
coincidence that this list starts with Barnabas and ends with Saul.
20 See Richard Bauckham, “James and the Jerusalem Church.” In The Book of Acts in Its First-Century 
Setting. Volume 4: Palestinian Setting, ed. Richard Bauckham (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 415- 
480 [434]. Barnabas and Saul even worked together for one year, preaching and teaching at Antioch 
(Acts 11:26).

What was the relationship between the mother church in Jerusalem and her 
independent daughter in Antioch? There was always a risk that they would grow 
apart. Each had its own character: Jerusalem was exclusively Jewish, while Antioch 
was also partly Gentile. In Acts 11-15, Luke repeatedly points out that these two 
Christian churches, intimately woven together by a common past, consciously aimed 
to find a way together once the work of mission among the nations began to expand.

Further to this, delegations were sometimes sent from the one church to the 
other. A number of prophets travelled from Jerusalem to Antioch to pass on their 
message, or to deliver and further explain a letter. Antioch provided financial help to 
Jerusalem for the support of brothers and sisters during a period of famine. Antioch, 
not Jerusalem, became the home base for Paul’s missionary journeys: even though 
Paul was not from the church in Jerusalem, some of his first missionary colleagues 
certainly were (Barnabas, John Mark and Silas; see also Acts 11:22,27; 12:25; 13:4- 
5; 15:22,40).20 Mission work among the Gentiles, therefore, was not a typically 
Antiochian enterprise; it remained anchored in the mother church in Jerusalem.

9. James and the elders
With Peters departure, the leadership of the church in Jerusalem fell to James. In 
the New Testament, he appears more than once as a church leader (Acts 12:17; 
Galatians 1:19, James 1:1). This brings to the fore a category of men less well-known 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 21



P.H.R. (Rob) van HouwelingiN

than the apostles: the brothers of the Lord. That said, the New Testament does tell us 
something of the role played by Jesus’ blood relatives in the New Testament church.

At the beginning, Jesus’ own brothers did not believe in him (John 7:5). It seems, 
however, that his appearance as the risen Lord, especially to James, brought about 
a change in their attitude (1 Corinthians 15:7). Together with their mother Mary, 
Jesus’ brothers formed part of the early church in Jerusalem (Acts 1:14). Later, next 
to the apostles, the Lord’s brothers played an active part in the proclamation of the 
gospel. It appears that James, the eldest, remained in Jerusalem, while the younger 
brothers Joses, Simon and Jude (Matthew 13:55; Mark 6:3) are believed to have 
made missionary journeys of their own. In contrast to Paul, however, they were 
accompanied by their wives, who themselves belonged to the believers (1 Corinthians 
9:5).21

21 Eusebius quotes Clement of Alexandria in order to prove that marriage is not objectionable, as 
some apostles themselves were married, for example Philip and Peter (Ecclesiastical History III 20,1-2). 
Eusebius, however, sometimes seems to confuse the apostle Philip with Philip the evangelist.
22 The name Clopas is a rare Semitic variant of the Greek name Cleopas, so rare that Cleopas from Luke 
24:18 is often identified with Clopas from John 21:25. In that case, he was married to Mary, who was 
an aunt of Jesus by marriage and one of the four women at the foot of the cross. Why could she not 
be the second, anonymous, disciple walking to Emmaus? See further, Richard Bauckham, Jude and the 
Relatives of Jesus in the Early Church (Edinburgh: T & T Clark, 1990).

In addition, two letters in the New Testament canon, sent to Jewish Christians, 
have the names of Jesus’ brothers in their address: a diasporic letter by James himself, 
and a follow up letter, written by his brother Jude. Neither of them, however, presents 
himself as the Lord’s brother; rather, each presents himself as the Lord’s servant. Jesus 
is our Lord and Master, no less (James 1:1; Jude :4).

The devout lifestyle of James, who daily prostrated himself in the temple to plead 
for forgiveness for his people, evoked such respect that he became known as ‘the 
righteous’ (Eusebius, Ecclesiastical History II 1, 2-5; 23, 4-7). He was indeed a tsaddiq 
in the fullest sense of the word. As Jerusalem was regarded as the mother church for 
all of Christianity, James was held in high esteem even well outside the boundaries of 
the holy land (cf. Galatians 2:12).

The Gospel of Thomas contains an apocryphal saying of Jesus, which could well 
be taken as a witness to the universally respected righteousness of the brother of the 
Lord. When the disciples wondered who should become their leader after Jesus left 
them, he is supposed to have said: “Wherever you are, you are to go to James the 
righteous, for whose sake heaven and earth came into being”. What the rabbis said 
about the Torah, applied to James also, throughout the world.

After James’ violent death, he was succeeded as leader in the church of Jerusalem 
by another of Jesus’ relatives: Simeon, the son of Cl(e)opas, known as one of the 
travellers on the road to Emmaus (Luke 24:18; John 19:25). Hegesippus describes 
Clopas as the brother of Joseph, Mary’s husband. If that is correct, Simeon was a 
Jesus’ full cousin (Eusebius, Ecclesiastical History III 11; IV 22,4).22 In addition, two 
of Jude’s grandsons, arrested by Domitian because of their Davidic ancestry and later 
released, played an important role in early Jewish Christianity.

The bishop’s seat, the symbol of James’ position as leader, was an object of 
interest, right up to Eusebius’ day. From the quotation below, it is clear that in the 

22 SÁROSPATAKI FŰZI I LK 2012/3-4



Jerusalem the mother Church

first centuries of church history, the Holy See was not in Rome, but in Jerusalem:

Now the throne of James, who was the first to receive from the Saviour and the apostles 
the episcopate of the church at Jerusalem, who also, as the divine books show, was called a 
brother of Christ, has been preserved to this day; and by the honour that the brethren in 
succession there pay to it, they show clearly to all the reverence in which the holy men were 
and still are held by the men of old time and those of our day, because of the love shown them 
by God (Eusebius, Ecclesiastical History VII 19).

Nevertheless, we do not get the impression from the book of Acts that after the 
apostles’ departure, the leadership of the church narrowed to one person. In the 
company of James, a number of elders suddenly appears (Acts 11:30; 21:18). Already 
at the convent in Jerusalem, they are mentioned in the same breath as the apostles 
(Acts 15:2, 4, 6, 22-23).

In contrast to the Seven (Acts 6:5-6), or the elders of the Pauline congregations, 
we do not read of a particular moment when these elders were chosen or appointed. 
It seems that these men were not elders in the sense that they had been put forward 
from within the churches. Their authority was self-evident. They derived it from the 
life experience that came with being an older member, in this case from their special 
first-hand experience of having known Jesus Christ personally, and of having been 
sent out by him (perhaps as one of the Seventy: Luke 10:1-20).

Hence, the almost automatic connection between these elders and the apostles. 
Van Bruggen compares their position in Jerusalem with that of the elders of Israel, 
the ones who had witnessed the entry into the land of Canaan, and who had outlived 
Joshua. After Joshua’s death, these men remained as living eyewitnesses of what God 
had done for Israel (Joshua 24:31; Judges 2:7).23 Similarly, the elders in Jerusalem 
were living eyewitnesses of what God had done in Israel through Jesus Christ, his 
own Son.

23 J. van Bruggen, Ambten in de apostolische kerk. Een exegetisch mozaiek (Kampen: Kok, 1980), 78-91.

24 Several other interpretations of the role of James and the elders in the Jerusalem church have been 
proposed. Campbell believes that elders is another term for the apostles, used by Luke from the moment 
that they appear as witnesses less than as leaders of the church. How should one think of James? 
According to Campbell, James took over the role of Jesus. Bauckham thinks that the Twelve, when they 
fell apart after the death of James and the departure of Peter, gradually became included within the 
circle of elders. But at the convent of Jerusalem, the apostles are still a group besides the elders.

These eldest disciples of Jesus formed a college, of which, so to speak, James was 
the chairman. Within the church of Jerusalem, ‘James and the elders’ have a position 
of authority, as the Book of Acts shows. They direct the diaconal funds collected for 
the church (Acts 11:30). During the Jerusalem convent the elders, with James as 
their spokesman, stand beside the apostles. The decision of this convent, as described 
in Acts 15, has been of immeasurable value for the relationship between Jewish and 
Gentile Christians: one need not be a Jew in order to belong to the God of Israel. 
Later, the elders gathered around James to receive Paul and his companions. Indeed, 
their joint declaration is then expressed in the first person plural: ‘we’ (Acts 21:18- 
25).24

If Bauckham is correct, the early Christian tradition has preserved the names

2012/3-4 SAROSPATAKI FUZETEK23



P.H.R. (Rob) van Houwelingen

leadership of the church in

of the elders of Jerusalem.25 In his Ecclesiastical History, Eusebius lists fifteen Jewish 
overseers, continuing up to Hadrian’s campaign after the Bar Kochba revolt. The list 
begins with James, the brother of the Lord. Then follow Simeon and Justus, after 
which one finds another twelve names. The number fifteen seems rather artificial, 
as Eusebius later lists another fifteen Gentile overseers, for a round total of thirty. 
Eusebius explanation for the large number, that they each lived for only a short 
period, is hardly convincing, particularly since it is known that Simeon lived to a 
very old age.26 It is far more likely that the overseers listed did not succeed each 
other, but were each other’s contemporaries, sharing the 
Jerusalem.

If we regard Simeon and Justus as James’ direct successors, we are left with 
precisely twelve: Zaccheus, Tobias, Benjamin, John, Matthias, Philip, Seneca, Justus, 
Levi, Ephres, Joseph and Jude. These twelve men are likely to have formed the college 
of elders who, together with James, gave leadership to the church of Jerusalem.2

Part III: the bounty of Jerusalem

10. Jerusalem distributes its bounty
In the second book of his Ecclesiastical History, Eusebius recounts the events that 
took place after the ascension of Jesus Christ, giving particular attention to those in 
the church at Jerusalem. His third book then begins as follows:

Such was the condition of things among the Jews, but the holy Apostles and disciples of our 
Saviour were scattered throughout the whole world. Thomas, as a tradition relates, obtained 
by lot Parthia, Andrew Scythia, John Asia (and he stayed there and died in Ephesus), but 
Peter seems to have preached to the Jews of the Dispersion in Pontus and Galatia and 
Bithynia, Cappadocia, and Asia, and at the end he came to Rome and was crucified head 
downwards, for so he had demanded to suffer. What need be said of Paul, who fulfilled the 
gospel of Christ from Jerusalem to Illyria and afterward was martyred in Rome under Nero? 
This is stated exactly by Origen in the third volume of his commentary on Genesis (Eusebius, 
Ecclesiastical History III 1,1-3).

In drawing on this tradition, Eusebius here aims to give an insight into the worldwide 
spread of the apostolic proclamation. The movement went from Jerusalem to all points 
of the compass, with Rome becoming the new centre of the world. This tradition, 
according to which Thomas, Andrew and John were each assigned a region, ought 
not to be understood as if the apostles, by mutual agreement, divided their areas of 
labour; rather, it points to a divine appointment of their tasks from heaven (Greek:

meaning ‘received by lot’). Eusebius wants to show how the emissaries and 
disciples of Jesus Christ, through their missionary journeys, gave concrete form to

25 Eusebius, Ecclesiastical History IV 5,3; V 12,1-2. Richard Bauckham, Jude and. the Relatives of Jesus in 
the Early Church (Edinburgh: T & T Clark, 1990), 70-79 [The Jerusalem Bishops List].

According to Hegesippus, Simeon died as a martyr at the age of 120 (Eusebius, Ecclesiastical History 
III 32,3.6)
27 When James advises the gravely ill to call in the ‘elders of the church’ (James 5:14), he probably has 
the elders of Jerusalem in mind.

24 SAROSPATAKI FUZETEK. 2012/3-4



Jerusalem the mother Church

the world-wide spread of the Gospel. This is how both Peter and Paul found their 
way to Rome: neither had planned their missionary itineraries, but both were led by 
the hand of God. The other traditions, of greatly varying quality and often largely 
beyond verification, are not inconsistent with this general picture.28

28 Of the apostles, Thaddeus, for instance, is said to have found has way to Edessa, in Syria, and Thomas 
to India. Bartholomew has also been mentioned in connection with India. After Peter’s death in Rome, 
Mark departed for Egypt, where he, according to the tradition, became the bishop of Alexandria. 
According to a Cypriot tradition, Lazarus, after his resurrection, and fearful of an attempt to murder 
him (John 12:9-11), fled to Cyprus and later became bishop of Citium. Epiphanius records that Lazarus 
lived in Cyprus for another thirty years after his resurrection. Later sources tell that Barnabas, who was a 
Cypriot by birth (Acts 4:36), later returned to the island and lived there until his death.
29 The imagery of Dionysius is probably taken from 1 Corinthians 3:5-9. See further: C.K. Barrett, 
Essays on Paul (London: SPCK, 1982), chapter 2 [Cephas and Corinth]; Martin Hengel, Der 
unterschätzte Petrus. Zwei Studien (Tübingen: Mohr Siebeck, 2006), 106-111; 167-189; 204-217. For 
a reconstruction of Peters apostolic activities: P.H.R. van Houwelingen, I Petrus. Rondzendbrief uit 
Babylon (Commentaar op het Nieuwe Testament; Kämpen: Kok, 1991; Forth, Revised Edition 2010), 
38-41.

The tradition that Eusebius draws on shows that while Paul may be considered 
the best-known of missionary apostles, he is certainly not the only one to have made 
such journeys. Geographical details of Peter’s activities among the Jewish diaspora 
are no doubt based on the address of Peter’s first letter (1 Peter 1:1). The letter itself, 
however, leaves the impression that other preachers had been active in Asia Minor (1 
Peter 1:12), while Peter himself stayed in Babylon (1 Peter 5:13). He is also known 
to have travelled to Antioch, as is seen in his confrontation with Paul there (Galatians 
2:11).

In addition there are three indications that the apostle Peter, perhaps accompanied 
by his wife, is likely to have visited the city of Corinth. In the first place, it was Peter 
who had fanatical supporters in Corinth - a true ‘Cephas party’ (1 Corinthians 
1:12). Secondly, Paul uses the example of Cephas to demonstrate to the Corinthians 
that apostles had every right to take their believing wives along on their journeys, 
even though Paul himself does not do so (1 Corinthians 9:5). Thirdly, Dionysius, 
the bishop of Corinth, writes a century later that both Peter and Paul were involved 
in the establishment of the church at Corinth. Both apostles, Dionysius records, 
have ‘planted’ in Corinth, and have given further instruction there as well (Eusebius, 
Ecclesiastical History II 25,8).29

It seems clear that the church at Jerusalem resembled a bursting seed pod. The 
seed of the gospel scattered across the face of the earth. Twelve plus one sowers knew 
themselves called to take the lead. Although it is true that this scattering of seed was 
done first by the emissaries and disciples of Jesus Christ, beginning in Jerusalem 
and spreading throughout the world, this activity was not limited to them. Jesus’ 
brothers and other passionate preachers took an active part in this proclamation of 
the gospel. The power of the Holy Spirit set an immense missionary movement in 
motion. In this way the church of Jerusalem, where everything began on the day of 
Pentecost, became a truly catholic church in the full meaning of the word: universal, 
a Christian community of faith that - spiritually — extended all over the world. This 
global catholic church has its roots, not in Rome, but in Jerusalem.

2012/3-4 SÄROSPATAK1 FU'/ETEK 25



P.H.R. (ROB) VAN HOUWEL1NGEN

11. Seven Catholic Epistles
‘Catholic Epistles’ (or ‘General Epistles’, as they are sometimes referred to,) is the 
collective term for a group of seven letters that bear the names of their authors only, 
and not those to whom they were addressed. Traditionally, these letters are ascribed 
to James, Peter, John and Jude. In some later manuscripts, the word ‘xaQoXlxo;’ 
was sometimes added to their superscription. Hence, the catholic epistle of James, 
etc. Many modern commentaries and introductions do not deal with these letters 
as a unified whole; instead, after covering the gospels, the Pauline epistles and the 
Johannine writings, they assume that what remains is a random assortment of left­
over letters. At the time of the fourth century church fathers, however, published lists 
of the canon grouped these as a collection of seven so-called Catholic Epistles, each 
of them identified by name.30

30 Cyril, Epiphanius, Athanasius, Jerome, Gregory. See http://www.bible-researcher.com/canon8.html.

31 It is true that in the codex Sinaiticus and in a number of minuscules the book of Acts is placed 
between the Pauline letters and the Catholic Espistles, but that does not detract from this connection. 
See further: Bruce M. Metzger, The Canon of the New Testament. Its Origin, Development, and Significance 
(Oxford: Clarendon Press, 1987), appendix II: Variations in the Sequence of the Books of the New 
Testament; David Trobisch, Die Endredaktion des Neuen Testaments. Eine Untersuchung zur Entstehung 
der christlichen Bibel (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1996), 35-57; D.C. Parker, An Introduction 
to the New Testament Manuscripts and Their Texts (Cambridge: University Press, 2008), 283-310.
32 The codex Alexandrinus nicely shows how the letter of Jude was regarded as the conclusion of the 
book of Acts plus the Catholic Epistles. On the last page of Jude, the manuscript displays a flowery 
decoration, with this caption: The epistle ofJude. The acts of the holy apostles and the Catholic [Epistles] 
(1OYAA EniSTOAH. UPAXEIX TON AIT ON AnOSTOADN KAI KA0OAIKAI). The next page 
begins with Paul’s letter to the Romans.

The manuscript tradition of the New Testament displays a remarkable 
phenomenon in relation to these letters. In the great majority of manuscripts, they 
immediately follow the book of Acts, before the Pauline letters, even. We see this 
in the codex Alexandrinus, the codex Vaticanus, the codex Ephraemi Rescriptus as 
well as in the Majority Text. The book of Acts and the Catholic Epistles have a very 
close connection.31 In the Greek canon we see the same thing. It is only under the 
influence of the Latin tradition (as laid down in the text of the Vulgate) that the 
Pauline letters precede the Catholic Epistles for the first time. Bearing in mind that 
the attention of the Western European reformers was largely directed towards Paul’s 
instruction concerning justification by faith, it must be said that in the study of the 
New Testament, the Catholic Epistles have often been overshadowed by the letters 
of Paul.32

In the fourth century, when describing the death of James, the brother of the 
Lord, Eusebius mentions seven missionary letters. The first of these was written by 
James; his brother Jude is also understood to have written one of these seven. There 
were some doubts about James. These did not seemingly concern its content, as it 
was freely used in the churches. There was, however, a lingering degree of uncertainty 
as to its authorship. The ancient authors consulted by Eusebius could provide no 
definite answer to this question, nor about the letter of Jude. Nonetheless, and after 
some initial hesitation, the churches accepted the authenticity of the seven Catholic 
Epistles, and with that the recognition of James as author. Eusebius writes as follows:

26 Saros pataki füzete k 2012/3-4

http://www.bible-researcher.com/canon8.html


Jerusalem the mother church

Such is the story of James, whose is said to be the first of the Epistles called Catholic. It is 
to be observed that its authenticity is denied, since few of the ancients quote it, as is also the 
case with the Epistle called Jude’s, which is itself one of the seven called Catholic; nevertheless 
we know that these letters have been used publicly with the rest in most churches (Eusebius, 
Ecclesiastical History II 23,24-25).

Elsewhere, Eusebius notes that Clement of Alexandria (ca. 150-215 AD) provided 
a brief commentary on all the canonical books, including the letter of Jude and the 
other Catholic Epistles {Ecclesiastical History VI 14,5).Hus document itself has been 
lost, but a Latin translation of Clement’s commentary on 1 Peter, 1 and 2 John, and 
Jude has been preserved. This ancient Bible commentary from Egypt most probably 
already gave attention to the Catholic Epistles.

From this, three tentative conclusions may be drawn. First, the expression 
‘Catholic Epistles’ has been the term for a specific group of seven letters, which 
originated in the apostolic period. Secondly, there was some debate regarding the 
authenticity of at least two of them; apparently, there was some doubt concerning 
their authorship. In the case of James and Jude, as mentioned by Eusebius, this is 
likely because the author does not identify himself as an apostle. However, with 
regard to James, there was also a larger problem: a number of apocryphal writings 
were in circulation, purportedly under his name (the Infancy Gospel of James, the 
Apocryphon of James, and the First and Second Revelations of James). Thirdly, in spite 
of the margin of uncertainty concerning their authorship, both of these letters were 
freely used in the churches. This is to say that just as with all the other authoritative 
writings, they were read aloud throughout the world as accepted parts of the church 
liturgy.

There is, therefore, every reason for a re-evaluation of this collection of letters. 
Indeed, this is all the more so, as it enables us - in the words of the 20th century 
New Testament scholar J. de Zwaan of Leiden University - to better distinguish the 
range of voices that speak to us from the New Testament.33 Schlosser believes that we 
are dealing with a homogenous corpus, while Wall has demonstrated that the seven 
Catholic Epistles are not just a random collection, but as to their content form a 
coherent whole.34 Be that as it may, the collection of seven Catholic Epistles forms a 
precious possession of faith for the worldwide church.

33 J. de Zwaan, Inleiding tot het Nieuwe Testament III (Haarlem: Bohn, 1948), 14-15. The 52nd 
Colloquium Biblicum Lovaniense (2003) was dedicated to the Catholic Epistles. See The Catholic 
Epistles and the Tradition, ed. J. Schlosser (Leuven: Peeters, 2004).
34 Robert W. Wall, “A Unifying Theology of the Catholic Epistles. A Canonical Approach.” In The 
Catholic Epistles and the Tradition, ed. J. Schlosser (Leuven: Peeters, 2004), 43-71. His claim that the 
letters of Jude and James function as a literary framework of the collection (50) is dubious, because the 
sequence is that of length, letters of the same author being combined (Metzger, The Canon of the New 
Testament, 299-300).

What exactly does the name ‘Catholic Epistles’ signify? In what respect are they 
general? This is commonly understood to mean ‘generally recognised’ or ‘generally 
distributed’. Already ay an early date, there would have been the realisation that these 
letters were not specifically intended for one church, but were meant for the world­
wide church as a whole. This explanation, however, is not altogether convincing. To 

2012/3-4 SAROSPATAKl FUZFTF.K 27



P.H.R. (ROB) VAN HOUWELINGEN

begin with, the development of the canon implies that all of the New Testament 
writings are of importance for the whole of the Christian Church. The Pauline 
Epistles, for example, were also read in other churches. In addition, some of these 
Catholic Epistles really do have specific addressees, as is evident from their prefaces. 
James is written to the twelve tribes in the diaspora, 1 Peter to Christians in a number 
of specifically designated regions in Asia Minor, 2 John to a specific but not explicitly 
identified sister-church, and 3 John to the ‘beloved brother Gaius’, the leader of a 
specific church.

It is worth considering whether the catholicity of the letters does not have more 
to do with the catholicity of Jerusalem (Acts 9:31, see section 7 of this article). All 
their authors, after all, had come from the mother church in the holy city. As such, it 
could be said that these letters document the catholic mission movement that went 
out from Jerusalem. James, the leader of the church in Jerusalem, was the Lord’s 
brother. The same was true of his younger sibling Jude. Peter and John (assuming 
that John is ‘the elder’ identified as the author of two of the Johannine letters) were 
close companions, who played an important role in the early days of the church. It is 
through these ‘catholic’ men, apostles and brothers of the Lord, fully involved in the 
proclamation of the gospel that proceeded from Jerusalem, that the close connection 
between the book of Acts and these seven Catholic Epistles can be easily explained as 
well. The chief characters in Acts developed as authors of the church.

However, something else must also be taken into account. In Galatians 2:9, in 
connection with his earlier visit to Jerusalem, Paul describes James, Cephas (Peter) 
and John as ‘pillars [cttuXoi] of the church’. The priority is important: James comes 
first. He was not an apostle, but he was the leader of the church in Jerusalem. It is 
perhaps no coincidence that Paul lists their names in exactly the same order in which 
six of the seven Catholic Epistles are passed on to us in the canon. They came from 
the three pillars of Jerusalem, the three most prominent members of the mother 
church, who, for just that reason, were regarded as authority figures throughout the 
Christian world.35 A seventh document, a short letter from Jude, has been added to 
the other six. This is presumably because the author introduces himself as the brother 
of James, and also because he makes use of material from Peter’s second letter.36

35 David R. Nienhuis, Not by Paul Alone. The Formation of the Catholic Epistle Collection and the 
Christian Canon (Waco: Baylor University Press, 2007), 88. However, Nienhuis claims that the letter 
of James is pseudepigraphical, dating from the second century and intended to introduce the collection 
of Catholic Epistles into the canon. See also Jacques Schlosser, “Le corpus des Épitres catholiques.” In 
The Catholic Epistles and the Tradition, ed. J. Schlosser (Leuven: Peeters, 2004), 3-41 [18-20], However, 
Schlosser considers the epistolary character of these letters to be fictitious.
36 P.H.R. van Houwelingen, “The Authenticity of 2 Peter: Problems and Possible Solutions,” European 

Journal of Theology 19.2 (2010): 119-129 [123].
37 Summarising the material from Apostelen. Dragers van een spraakmakend evangelic, ed. P.H.R. van 
Houwelingen (CNT; Kampen: Kok, 2011), chapter 3. James D.G. Dunn limits - without arguing his 
case - the legacy of what he calls the first generation Christian leaders to three documents, independently 

Thus, seven Catholic Epistles were sent into the world: written material from the 
circle of the pillars of Jerusalem; documentation of the ecumenical movement that 
proceeded from the mother church in Jerusalem. What follows is a brief description 
of each of the seven letters.37

28 Sárospataki Füze i i K20i i 4



Jerusalem the mother church

Catholic Epistle 1: The diasporic letter of James, the brother of the Lord.
As has already been noted, this letter is addressed to refugees from the Jewish- 
Christian church of Jerusalem. The ‘twelve tribes’ mentioned in the address clearly 
do not refer to a Christian diaspora, but to the tribal relationships of Israel, in 
which the Christian believers had their roots. James follows a Jerusalem tradition 
of letters, full of instructions and advices, aimed at Jews living in the diaspora. He 
acts as a teacher of wisdom, in the style of Jesus himself. It is likely that this letter of 
exhortation was written before the convent in Jerusalem, and before the mission to 
the Gentiles began.

Catholic Epistle 2: Peter’s circular letter from Babylon.
Peter, having fled Jerusalem, had gone to another place’ (Acts 12:17). This place was 
not Rome, as is often thought. This idea is based on the book of Revelation, where 
Rome is compared with Babylon. However, the Babylon referred to at the end of 1 
Peter denotes an actual place. To ensure that Herod could not find him, the apostle 
had to leave the territory of the Roman Empire. For that reason, he went to Babylon 
in Mesopotamia, where there was a Jewish community. From there he writes to 
Gentile Christians in Asia Minor, living in all regions of the address, arranged in an 
imaginary circle. Silas delivered this letter and provided further elucidation.

Catholic Epistle 3: The testament of Simon Peter.
J\s he felt the end of his life approaching, Peter wrote a second letter to the same 
readers as its precursor, a spiritual last will and testament. He warns against false 
teachers, who will try to turn back the clock on their Christian identity. Let no-one 
think that God will leave this evil unpunished. In the same manner as the world was 
once engulfed in a deluge of water, so the Almighty will carry out his last judgement 
with all-consuming fire. Isaiah’s ancient promise will then be fulfilled: “we are looking 
forward to a new heaven and a new earth, the home of righteousness.” (2 Peter 3:13)

Catholic Epistles 4, 5 and 6: Church mailfrom the eldest witness (John).
The author of the second and third letters of John refers to himself as ‘the elder’. He 
is almost certainly the apostle John, the longest surviving witness to the resurrection 
(John 21:23). It is likely that the first letter was intended to commit to writing his 
apostolic witness to his own congregation. From his second and third letters, it is 
clear that John had intentions to visit a sister church. In order to ensure that he 
should be well received, he informs both the congregation (2 John) and its leader, 
Gaius (3 John), of his impending arrival.

Catholic Epistle 7: The testament of Jude, the brother of James.
Jude’s letter is one long and varied list of examples from Israel’s history (from both 
the Old Testament and Jewish tradition) providing documentary evidence that the 
wicked will not avoid their punishment: their sentence has long ago been determined 
and written down. Even though Jude’s letter bears strong resemblance to 2 Peter 2, 

2012/3-4 SAROSPATAKl FUZFTEK 29

discussed by him: the letter to the Ephesians (according to Dunn written by a pupil of Paul), the letter 
of James and the first letter of Peter (Beginningfrom Jerusalem [Grand Rapids: Eerdmans, 2009], 1105- 
1166).



P.H.R. (Rob) van Houwelingen

his readers are probably Jewish, rather than Gentile, Christians. Besides, Jude was 
not one of the apostles. He points to them, and identifies himself as James’ brother. 
James was put to death in 62 AD; this may be his spiritual testament, written on 
his behalf by his younger brother Jude.

12. The Jerusalem perspective of Hebrews and Revelation
There are good reasons to suppose that the letter to the Hebrews was written to 
Jewish Christians who had come from Jerusalem.38 Eusebius recounts that they 
were able to flee from Jerusalem just before the Roman conquest from where they 
went to Pella, a Hellenistic city across the Jordan, about one hundred kilometres to 
the northeast.39 The letter to the Hebrews is intended to encourage these believers. 
It reminds that they have no lasting city here, and accordingly exhorts them not to 
become fixated on the earthly Jerusalem. Instead, they are to fix their eyes on the 
Jerusalem above, the city of the future (Hebrews 13:14). Furthermore, it provides 
the reminder that their High Priest has entered the heavenly sanctuary and has 
brought about eternal reconciliation. Upon this basis, it asserts that the cultic 
sacrifices of the present Jerusalem have come to an end. The letter to the Hebrews 
is a ‘word of encouragement’ (koyog 7tapaxk)jcrea);; Hebrews 13:22), that 
builds stylistically on a form of preaching that was common in the synagogues. An 
ancient tradition suggests that the anonymous author of Hebrews may have been 
Barnabas, who was certainly no stranger in Jerusalem. The apostles had given him 
the surname ‘son of encouragement’ (uio; TtapaxkjjtTEa;; Acts 4:36).

38 P.H.R. van Houwelingen, “Riddles around the letter to the Hebrews,” Fides Reformata XVI.2 
(2011): 151-162.

P.H.R. van Houwelingen, “Fleeing Forward: The Departure of Christians from Jerusalem to Pella,” 
Westminster Theological Journal 65.2 (2003): 181-200. For actual information about the excavations 
at Pella, see http://sydney.edu.au/arts/sophi/neaf/excavations/index.shtml.
40 P.H.R. van Houwelingen, “The Book of Revelation: Full of Expectation,” Sárospataki Füzetek 15.1 
(2011): 11-19; “Paradise Motifs in the Book of Revelation,” Sárospataki Füzetek 15.4 (2011): 11-25.

The significance of the book of Revelation for the Jerusalem perspective 
becomes especially clear towards its end: John, exiled to the island of Patmos, sees 
a new Jerusalem coming down out of heaven.40 From the throne in heaven a voice 
resounds: “I am making everything new!” (Revelation 21:5). God’s dwelling place 
is not restricted to the people of Israel, as it was before. It is now ‘with people’ (psra 
rwv av6po)7ta)v; Revelation 21:3). When the new city is measured, it is revealed 
to be as wide as the whole world. Its gates are invitingly open to all directions 
of the compass, and those who would be its inhabitants stream towards it. But 
not everyone is welcome in the city (Revelation 21:8, 27; 22:15): this welcome is 
extended only to those who honour and serve God. In the cityscape of the future, 
the proud temple of the past is no longer to be seen. God himself has become the 
temple of the new Jerusalem, together with the Lamb. The paradise curse has been 
lifted (Revelation 22:3) so that there is now ample space within which the blessing 
of God can abound. “Blessed are those who wash their robes, that they may have 
the right to the tree of life and may go through the gates of the city” (Revelation 
22:14). Jerusalem truly does become a holy world metropolis!

30 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/ 04

http://sydney.edu.au/arts/sophi/neaf/excavations/index.shtml


Jerusalem the mother Church

Abstracts

Jerusalem, the Mother Church
The development of the apostolic church from the perspective of Jerusalem

Describing the apostolic period from the perspective of Jerusalem is a challenge, but if it is 
true that the church of Jerusalem is the mother church of all Christians, it will be worth the 
effort.

This article has three parts.
To begin with, the centrality of Jerusalem during the apostolic period is highlighted, paying 
special attention to the written sources, and taking into consideration that Jerusalem, the 
holy city, was the spiritual heart of the whole world.

Following this, the article looks at the development of Jerusalem after Pentecost; with the 
northward flight of many Jewish-Christian believers as a result of Stephens death by stoning, 
the mother church gained a daughter in Antioch.

Finally, Jerusalem is explored as the mother church that distributed a number of letters 
to its children: as a collection, the seven so-called ‘Catholic Epistles’ document the missionary 
progress that moved outward from Jerusalem. The Jerusalem perspective of two other non­
Pauline New Testament books - Hebrews and Revelation - will also be considered.

Thus, an overall picture of the development of the apostolic church from the perspective 
of Jerusalem is built up.

Jeruzalem, de moederkerk
De ontwikkeling van de apostolische kerk vanuit het Jeruzalem-perspectief

Jeruzalem was, zou men kunnen zeggen, de moederkerk van heel de christenheid. Daar 
gebeurde het allemaal op de allereerste Pinksterdag. Het is dan ook een uitdaging de 
apostolische periode te beschrijven vanuit het Jeruzalem-perspectief.

Dit artikel neemt drie stappen.
Allereerst zal de centraliteit van Jeruzalem tijdens de apostolische periode worden belicht, 
met aparte aandacht voor de schriftelijke bronnen. Jeruzalem, de heilige stad, is immers 
geestelijk gesproken het hart van heel de wereld.

Vervolgens kijken we naar de ontwikkeling van Jeruzalem vanaf Pinksteren; de 
moederkerk kreeg, nadat vele Joods-christelijke gelovigen naar het noorden waren gevlucht 
als gevolg van de steniging van Stefanus, een dochtergemeente in Antiochie.

Tenslotte gaat het over de uitdelende moederkerk: de zeven zogeheten Katholieke 
Brieven documenteren als collectie de zendingsbeweging vanuit Jeruzalem. Ook van rwee 
andere niet-paulinische geschriften uit het Nieuwe Testament, de brief aan de Hebreeen en 
het boek Openbaring, zal de betekenis voor het Jeruzalem-perspectief worden meegenomen. 
Zo ontstaat een schetsmatig beeld van de ontwikkeling van de apostolische kerk vanuit het 
J eruzalem-perspectief.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 31



P.H.R. (R.OB) VAN HOUWELINGEN

Jeruzsálem, az anyagyülekezet
Az apostoli egyház fejlődése Jeruzsálem szemszögéből

Az apostoli kor leírása a jeruzsálemi gyülekezet szemszögéből nem könnyű feladat. De ha 
igaz, hogy e gyülekezet az egész keresztyénség anyagyülekezete, akkor ez megéri a fáradtságot. 
Ez a cikk a fent említett feladatot három lépésben végzi el.

Először hangsúlyozza a jeruzsálemi gyülekezet központi jellegét az apostolok korában. 
Külön figyelmet fordít az írott forrásokra és arra a tényre, hogy Jeruzsálem, a szent város, az 
egész világ lelki szíve volt.

Másodszor bemutatja a jeruzsálemi gyülekezet pünkösd után bekövetkezett fejlődését. 
Azzal, hogy sok zsidó-keresztyén hívő észak felé menekült, miután halálra kövezték Istvánt, 
az anya-gyülekezet szerzett egy leány-gyülekezetet Antiókhiában.

Végül felhívja a figyelmet, hogy Jeruzsálem, mint anyagyülekezet, hogyan táplálta a többi 
gyülekezetét a Jeruzsálemből kiinduló misszió során, amiről a hét katolikus levél tanúskodik. 
A két másik, nem Pál apostol által írt újszövetségi levelet - a Zsidókhoz írt levelet és a Jelenések 
könyvét - is megvizsgálja a jeruzsálemi távlat felől.

Ilyen módon áll össze az apostoli egyház fejlődésének képe jeruzsálemi perspektívából.

32 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



Jaap Dekker

The Servant and the 
Servants in the book 
of ISAIAH

1. Introduction

I
n the City of Souilliac, in the Dordogne, a department in the south-west of 
France, one can see this marvelous sculpture of a dancing Isaiah. It decorates the 
portal of the old abbey church of St. Marie. It is a famous sculpture the City of 
Soulliac is very proud of because it is one of the finest pieces of Roman art, dating 

from the first half of the 12th century. If you have the opportunity to stay in the 
Dordogne, do not forget to visit this sculpture and admire its beautiful details.

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 33



Jaap Dekker

But why — one might ask - did the church artist picture the prophet Isaiah dancing? 
I guess the reason is that Isaiah is known for the gospel-like character of his prophecies. 
The book of Isaiah has even been mentioned in the Early Church already, the Fifth 
Gospel. For his prophesying of Christ Chrysostom called Isaiah ‘the prophet with 
the loudest voice’, Jerome designated him as more a gospel-writer than a prophet, 
and in line with this Calvin understood Isaiah as ‘a very noble ambassador of 
Christ’. The dancing of the Isaiah of Souillac probably reflects Isaiah’s joy concerning 
the coming of Jesus Christ as the fulfillment of his prophecies. His well-known 
Immanuel prophecy, related by Matthew to the birth of Christ (Matt 1:22-23) and 
also his Servant prophecies, which are related to the mission and suffering of Christ 
throughout the New Testament, are examples of this.

When talking about the Servant of the Lord in the Book of Isaiah, the Christian 
understanding has always been in line with the preaching of Philip to the Ethiopian 
court official who had asked him whom the prophet Isaiah was talking about, about 
himself or about someone else. Philip did not hesitate to proclaim to him the good 
news about Jesus (Acts 8:35).

In the book of Isaiah, however, the figure of the Servant is a complex one. 
Sometimes it appears to have a more collective character than an individual one. 
In some texts the Servant is even explicitly identified as the people of Israel. Within 
biblical science the Servant texts of Isaiah have been studied intensely and scholars 
have developed numerous theories to interpret these texts and especially to establish 
the identity of the Servant within the book. Should the Servant be identified as 
a prophetic or as a royal figure, an ideal figure or an historical one? Should he be 
understood as an individual or as a collective? Redaction-critical studies have made 
it even more complex with hypothetic reconstructions of successive redactions with 
changing perspectives and identifications.1 No one is able any more to read all the 
articles and books on this particular subject.1 2

1 Cf. C. Conroy, ‘The “Four Servant Poems” in Second Isaiah in the Light of Redaction-Historical 
Studies’. In: C. McCarthy & J.F. Healy (eds.), Biblical and Near Eastern Essays. Studies in Honour of 
Kevin J. Cathcart, JSOT.S 275, London 2004, pp. 80-94.
2 Cf. H. Haag, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja, Darmstadt 1985-

3 B. Duhm, Die Theologie der Propheten als Grundlage für die innere Entwicklungsgeschichte der 
israelitischen Religion, Bonn 1875, pp. 288-289.

2. The Four Servant Songs

It has been the well-known Old Testament scholar Bernard Duhm especially who has 
stimulated many others to make study of the Servant texts. Duhm came to isolate 
four texts in particular which he called the Servant Songs: The first in Isa 42:1-4; the 
second in Isa 49:1-6; the third in Isa 50:4-9 and the fourth, the famous Song about 
the suffering Servant, in 52:13-53:12. Duhm argued that these so-called Servant 
Songs had a different style, content and composition from the other Servant texts 
within the book of Isaiah and could therefore be ascribed to a single author. In first 
instance Duhm thought the prophet had borrowed these songs from elsewhere and 
had incorporated them into his book.3 Ultimately Duhm suggested that these songs 
had been written by a single author in later times and had been incorporated into 

34 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



The servant and the Servants in the book of isaiafi

an already finished book.4 This single author thus had to be distinguished from the 
prophet who had been responsible for the other prophecies. According to Duhm 
the Servant within these four Servant Songs could not and should not be identified 
with the Servant the other texts of Isaiah talk about. Outside of these four Songs the 
Servant had to be identified as the people of Israel, but within these four Songs the 
Servant is a prophetic figure who is distinguished and distinguishes himself from 
Israel.

4 B. Duhm, Das Buch Jesaia übersetzt und erklärt, Göttingen 1892.

5w W. Rudolph, ‘Der exilische Messias. Ein Beitrag zur Ebed-Jahwe-Frage’, ZAW 43 (1925), pp. 90- 
114.
6 S. Mowinckel, ‘Zur Komposition des deuterojesajanischen Buches’, ZAW 49 (1931), pp. 87-112 / 
242-260.

' T.N.D. Mettinger, A Farewell to the Servant Songs. A Critical Examination of an Exegetical  Axiom, Lund 
1983. Cf. H.M. Barstad, ‘The Future of the “Servant Songs”. Some Reflections on the Relationship of 
Biblical Scholarship to its Own Tradition.’ In: S.E. Balentine & J. Barton (eds.), Language, Theology and 
the Bible. Essays in Honor of James Barr, Oxford 1994, pp. 261-270.
8 H.M. Barstad, ‘The Future of the “Servant Songs”: Some Reflections on the Relationship of Biblical

This thesis of Duhm has been of great influence. Old Testament scholars like W. 
Rudolph, who supposed that Deutero-Isaiah had written these Songs, were certain 
that he himself could never have incorporated them into the book, for he would 
have done better than it is now.5 S. Mowinckel even thought that it was principally 
incorrect to try to identify the Servant with the help of the rest of the book, for he 
interpreted these Songs as representing another form of religious thinking.6 Christian 
interpretation too has made grateful use of Duhm’s thesis, excluding his late dating 
of the Servant Songs, by interpreting these four Songs straightaway as prophecies 
about Christ. Remarkably the Dutch Bible Society until recently even incorporated 
the Four Servant Songs theory of Duhm in its Bible translation by using headings 
which relied upon this assumption. The newest Dutch Bible Translation (2004) has 
abandoned this practice, and fortunately so, because there has been an important 
shift of paradigm in the study of Isaiah in the last several decades. Isaiah scholars no 
longer concentrate on the question of authorship and on studying the several parts 
of the book of Isaiah independently or even in isolation of each other, but rather try 
to understand the book of Isaiah as a literary and theological unity. In first instance 
this focus on the unity of the book effects how the link between the usual divisions 
of First, Second and Third Isaiah is understood. But this shift of paradigm also has 
consequences for the study of the Servant texts. The four prophecies that Duhm 
designated as Servant Songs can no longer be studied in sheer isolation from the 
other Servant texts within the book of Isaiah, speculating about their origins and 
way of incorporation within the book. They have to be studied as belonging to one 
single composition. Thirty years ago already Tryggve Mettinger wrote a book with 
the unmistakable title A Farewell to the Servant Songs. A Critical Examination of an 
Exegetical Axiom.7 In practice, however, many scholars are still working within the 
parameters of Duhm’s outdated paradigm, setting apart and isolating the alleged 
Servant Songs. Hans Barstad even qualifies this Servant Song hypothesis as one of 
the biggest scholarly myths in the history of biblical exegesis’ and as a myth which ‘is 
long, long overdue for demolition.’8

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 35



Jaap Dekker

3. The Story of the Servant in the Book of Isaiah

The flipside of this farewell to the Servant Songs, I would argue, is that all the Servant 
texts in the book of Isaiah are nevertheless part of one story. The book of Isaiah is 
telling us a story about the Servant. I will try to sketch the development of this 
story within the book. Of course it will not be possible to give an exegesis of all the 
Servant texts. I would like to give a roughly painted overview of the Servant Story as 
I understand it at this moment.

In short, this Servant Story is first and foremost about Israel, a nation presented 
to the world as the Servant of the Lord and destined to establish righteousness and 
to be a light for the nations. But Servant Israel itself appears to be blind and deaf. 
By consequence it painfully fails to fulfill its mission. For that reason, when Israel 
persists in its blindness, another figure, a prophetic one, is appointed by the Lord 
to be his Servant. He is called then to be Israel, to restore the survivors of Israel and 
to make Israel’s mission his own mission. From the very beginning, however, this 
prophetic figure struggles in executing his difficult task. His mission seems to be 
in vain, because the Israelites themselves do not want to listen to the voice of this 
Servant. He is confronted by resistance and humiliation. In the end the Servant is 
even put to death. But then, unexpectedly, the stunning awareness breaks through 
that the suffering and death of the Servant had been in favor of the people. He had 
made his life an offering for their sin. This means that the story is not finished with 
the Servant’s death. The story of the Servant continues by focusing on his spiritual 
offspring. This offspring then is specified as the Servants of the Lord. They share 
in the profits of the Servant’s death.

There are thus two important transitions within this Isaianic Servant Story. 
The first transition is from the one Servant to the other, from Servant Israel to 
the prophetic Servant. The second transition is from the prophetic Servant to his 
offspring, in the plural designated as the Servants of the Lord. I will focus now on 
these two transitions to give credibility to my understanding of the Servant Story.

4. First transition: From Servant Israel to the prophetic Servant

The first transition takes places at the end of chapter 48 and at the beginning of 
chapter 49. It has long been recognized that within Isaiah 40-55 there is an important 
division here. In chapters 40-48 the address of the prophecies is consequently called 
Jacob and Israel. This address begins at the end of the introductive chapter, Isa 40:27, 
with the complaint of Jacob/Israel that his way was hidden from the Lord >
and continues till Isa 48:12, introducing a summary in which the Lord once again 
proclaims his sovereignty and states that from the beginning He has not spoken in 
secret cf. Isa 45:19). Jacob and Israel are always mentioned together and
nearly always in the same order. In chapters 49-55, however, Jacob and Israel are 
not addressed any more. The exodus of the exiles from Babylon and the impressive 
victories of Cyrus are also no longer central motifs. The focus now is on Zion.

Scholarship to its own Tradition. In: S.E. Balentine & J. Barton (eds.), Language, Theology, and the 
Bible: Essays in Honour of James Barr, Oxford 1994, pp. 261-270.

36 Sáros Paia ki Füze i ek 2012/3-4



The servant and the Servants in the Book of Isaiah

In my opinion this ending of the Jacob-Israel-address corresponds to an important 
change in the identification of the Servant at this same point.9

’ Cf. J. Blenkinsopp, ‘The Servant and the Servants in Isaiah and the Formation of the Book’. In: 
Writing and Reading the Scroll of Isaiah, Leiden 1997, pp. 155-175.
10 Cf. P. Wilcox & D. Paton-Williams, ‘The Servant Songs in Deutero-Isaiah’, JSOT 42 (1988), pp. 79- 
102: ‘all the obstacles to identifying the servant consistently with Israel occur at or after Isa 49.4. Before 
then, in 42.1 -4, and throughout Isa 40-48, a consistent identification of the two is possible.’ (p. 81)
11 Before the time of the exile, this title was given to individuals like the patriarchs, kings and prophets 
who could be presented as chosen by God (cf. Gen 26:24 ‘my servant Abraham’; Isa 20:3 ‘my servant 
Isaiah’; Isa 22:20 ‘my servant Eliakim’ and Isa 37:35 ‘my servant David’). During the exile prophecy 
applied this servant concept to the people of Israel (cf. Jer 30:10; 46:27-28; Ezek 28:25; 37:25; see also 
the use of the designation ‘your servants’ in the context of prayer: 1 Kgs 8:23, 32, 36; Neh 1:6, 10, 11; 
Ps 79:2, 10; 89:51; 90:13, 16; 102:15), making use of the vassal concept developed by the great Near 
Eastern empires. Cf. Antony Tharekadavil, Servant of Yahweh in Second Isaiah. Isaianic Servant Passages 
in Their Literary and Historical Context, Frankfurt am Main 2007.
12 The Septuagint has even made this identification explicit by inserting the name of Israel in the text
of Isa 41:1.

Before chapter 49 the Servant can be consequently identified as being the people 
Israel.10 11 Though Israel is in exile, there still is a personal relationship with the Lord. 
‘My Servant’ is a title of honor the Lord gives to Israel confirming its privileged 
position.11 Starting with Isa 41:8 the Servant is on several occasions even explicitly 
mentioned as Israel or Jacob. Moreover, it is remarkable that when the Servant is 
mentioned for the first time, only here the regular order of Jacob and Israel is reversed. 
This calls for attention. I suppose that this reversal deliberately points the reader of 
the book of Isaiah to the identification of the Servant here, guiding the reader in the 
chapters that follow.

The one problematic text within this part of the book has always been Isa 42:1-4. 
Traditionally Isa 42:1 -4 has been interpreted as referring to an individual Servant, 
above all probably because of the way it is used in the New Testament. In his gospel 
Matthew explicitly notes that Jesus fulfilled this prophecy by healing many people 
and ordering them not to make Him known (Matt 12:17-21). Since Duhm it has 
even been called the first Servant Song which has reinforced this interpretation of this 
Servant text as referring to an individual Servant.
This interpretation, however, isolates this text from its context within the book and 
is based on an outdated paradigm. There is no compelling reason to think that the 
Servant in Isa 42:1 would be an other than the Israel already mentioned.12 * When 
understood in relation to the first mention of the Servant (Isa 41:8), it can only be 
Servant Israel that is formally presented here to the world by the Lord himself. One 
would expect any other identification as having been made explicitly. This Servant 
text then describes the mission of Israel towards the nations. It is an enormous 
mission of a royal character that has to do with the bringing forth of justice and 
with the establishment of righteousness. Within the following verses Israel’s mission 
is even defined as being a covenant to the people and a light to the nations, to open 
the eyes that are blind, to bring out the prisoners from the dungeon, and from the 
prison those who sit in darkness (Isa 42:6-7).

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 37



Jaap Dekker

The problem with Israel however is that it itself suffers from blindness and deafness. 
This is stated immediately in the next Servant text of Isa 42:19 and elaborated upon 
in the following chapter (Isa 43:8-13). The Lord tries to break through their darkness 
by announcing his willingness to pay a ransom for his blind Servant, to buy them off 
and turn them into his witnesses. He also promises to pour out his Spirit to renew 
his Servant (Isa 44:1-4). For the sake of his Servant Israel God even calls the Persian 
ruler Cyrus, making him his anointed, to overthrow the Babylonian Empire and 
free Israel from its exile (Isa 45:4). But in chapter 48 the Lord concludes that Israel 
still has not listened to Him. Within this chapter the Lord says to Israel that its neck 
is an iron sinew and its forehead brass (Isa 48:4). They could have heard and they 
could have seen how the Lord set the world in motion to free them, but they are 
still not susceptible to it. In Isa 48:18-19 you can sense God’s own disappointment 
when by way of concluding summary He states: ‘O that you had paid attention to my 
commandments! Then your prosperity would have been like a river, and your success like 
the waves of the sea; your offspring would have been like the sand, and your descendants 
like its grains; their name would never be cut off or destroyed from before me. ’

His disappointment, however, does not discourage the Lord from redeeming his 
Servant Jacob. He explicitly calls them to go out of Babylon and proclaim to the 
world that He has redeemed his Servant Jacob (Isa 48:20). But the Lord apparently 
does change his strategy now. That’s what the Servant text of chapter 49 is indicating 
and what Isa 48:20 is already preparing for by surprisingly not mentioning the name 
Israel, though Jacob and Israel were always mentioned together.

In Isaiah 49 a new Servant presents himself to the world. This is the first Servant 
text in first person language. He claims that the Lord himself has called him already 
while he was still in his mother’s womb. In the preceding chapters things like this 
were also said already about Servant Israel (cf. Isa 44:2, 24), but now the Servant 
appears to be a prophetic figure. The Lord made the Servant’s mouth like a sharp 
sword and so prepared him completely for his mission. He even hid his new Servant 
in the shadow of his hand and in his quiver to be able to present him at the moment 
He would require him.

Crucial for understanding the Servant Story in the book of Isaiah then is verse 3 
of Isaiah 49. In many Bible translations this verse is translated as if the name of Israel 
again functions to identify the Servant here as being Israel, just as in the preceding 
chapters. The name Israel is then understood as in apposition to Servant or as a 
vocative.13 The Hebrew text of Isa 49:3 is:

15 In the past many exegetes suggested eliminating the name Israel considering it to be a later 
interpolation, but there is no serious text critical support for that.

38 SAROSPATAKI FÜZET’EK 2012/3-4

iXDrx ^7®" nnx’nM "axh
The New Revised Standard Version for example translates this as: ‘And he said to me, 
“You are my servant, Israel, in whom I will be glorified. Syntactically this translation 
is correct of course. But the colometry of this verse is:

ixsrx Txnur 15



The Servant and the Servants in the Book of Isaiah

In Hebrew poetry we have a bicolon here with a metre of 3 +.3 feet, in which the 
device of an ellipsis is used. This ellipsis refers to the words '5 that are
not repeated in the second line. Instead of repeating these words the second line is 
extended with the relative clause FK2FX thus filling out the second line
making it a three feet colon and creating a verse with so-called pivot parallelism (a-b 
// b’-c; cf. Isa 45:1). Interpreting the name of Israel as a predicate the translation then 
becomes: ‘And he said to me, “You are my Servant. (He said to me:) Israel, in whom I 
will be glorified.
Or more specified as a second predicative: ‘You are mv Servant. You are Israel in whom 
I will be glorified.’ (cf. Isa 44:21: ^Fl H^F //FOK "‘r'W
my Servant, o Israel, You will not be forgotten by me.) This means that the prophetic 
figure who is talking here, understands himself as being appointed by the Lord to be 
his Servant and to be Israel.14 15 Here the name of Israel that we missed in Isa 48:20 is 
surprisingly applied to this prophetic figure. By way of paraphrasing God has said to 
him: You are my Servant. Now, you are Israel. And you are the one in whom I will be 
glorified, as I promised before to Israel (Isa 44:23). Now, you are destined to fulfill 
the mission of Israel, which it could not fulfill by itself because of its blindness. When 
Isa 49:3 is interpreted in this way, as referring to a prophetic figure appointed by the 
Lord to be his new Servant and destined to fulfill the mission of Israel, then it is at 
once clear why the Servant in the verses 5 and 6 immediately is distinguished from 
Jacob and Israel. This has always been embarrassing for exegetes of the Servant texts. 
But when a new Servant, a prophetic one, is appointed here, then this distinction 
becomes clear. It can also be clarified then why in verse 6 this prophetic Servant 
is promised to become a light to the nations and in verse 8 to become a covenant 
to the people, after this had already been said to Servant Israel in Isa 42:6. This 
indicates that the Lord sticks to the mission for which He has called Israel. He is not 
abandoning Israel now. But this new appointed Servant has to embody Israel and in 
fact has to fulfill Israel’s mission.

14 Cf. P. Wilcox & D. Paton-Williams, ‘The Servant Songs in Deutero-Isaiah’, JSOT 42 (1988), pp. 
79-102: ‘It is the prophet who is called Israel here.’ (p. 91)
15 See for example J. Goldingay, The Message of Isaiah 40-55- A Literary-Theological Commentary, 
London-New York 2005.

5. Identity and Function of the Prophetic Servant

When we try to understand these Servant texts against the exilic background that 
constitutes the historical context of this part of the book, the question arises as to 
who this prophetic Servant might be. The Servant says about himself that he has 
labored in vain and has spent his strength for nothing and to no avail (Isa 49:4). 
This suggests that he is a prophetic figure that has worked for some time among the 
exiles in Babylon, but without obtaining the results that he had hoped for. For that 
reason it is possible, in line with Ibn Ezra, to think of the exilic prophet (or prophetic 
group eventually) who has often been called Deutero-Isaiah, and who may be the 
one that addressed Israel and Jacob in the prophecies of the preceding chapters, as 
the supposed prophetic Servant.15

2012/3-4 SÄROSPATAK1 FÜZETEK 39



Jaap Dekker

He has worked extremely hard proclaiming the new redemption the Lord was 
bringing, but the people remained blind and deaf to it.

In my view, however, it is preferable to think of still another prophetic figure. 
My first argument is that it does not seem very probable to imagine Deutero-Isaiah 
describing his own death in Isaiah 53. My second argument is that Deutero-Isaiah 
himself never used first person language from Isaiah 40 onwards (sometimes Isa 40:6 
LXX is interpreted in this way) and always keeps himself in the background. It is not 
until Isa 48:16, a few verses before the Servant text of Isaiah 49, that an anonymous 
prophetic figure presents himself as being sent by the Lord. In Hebrew he says:

'jnbip mrp 'nx htot. The first word normally marks the beginning 
of a new text, currently indicating a change of participants within a text, though in 
Isa 48:16 the Masoretes understood it as the closure of the foregoing paragraph, just 
as many Bible translations do. This, however, does not match with the first person 
language of this foregoing paragraph that refers to the Lord himself. For that reason 
some exegetes have eliminated this phrase as a gloss (B. Duhm, for example) or 
emended the phrase to make it fit (P. Volz, for example). It is much more probable, 
however, that this last phrase of verse 16 marks the introduction of the message that 
follows and is introduced with the well-known messenger formula. The last line of 
verse 16 can then be translated as: ‘And now, the Lord God has sent me and his spirit. ’ 
The prophecy of Isa 48:17-21 gives a summary of his preaching. By consequence 
he might be the Servant we meet in first person,language in Isa 49:1-6 and 50:4-9. 
The remarkable use of the divine name H1H' ’JTK which is characteristic for the 
Servant in Isa 50:4-9, confirms that this prophetic Servant appears on the scene in Isa 
48:16b already. In Isaiah research there is a growing tendency now to interpret this 
prophetic Servant of Isaiah 49 in a collective sense as representing the obedient part 
of Israel, those exiles who were ready to leave Babylon in contrast to the majority of 
the exiles.16 Recently the Indian scholar Tharekadavil identified the Servant as ‘the 
YHWH alone movement’ that during the exile proclaimed monotheism.17 Such a 
collective interpretation need not at once be excluded, but it remains a remarkable 
fact that from Isaiah 49 onwards this prophetic Servant is painted with growing 
individualizing colors.

16 Cf. Ulrich Berges, Jesaja 40-48, HThKAT, Freiburg 2008, p. 537: ‘die prophetische Gemeinschaft, 
die als berufener und gelauterter Knecht berek ist, sich von Babel und ihrem Fremdgötterdienst zu 
trennen und den Weg in die judai'sche Heimat anzutreten.’
17 Antony Tharekadavil, Servant of Yahweh in Second Isaiah. Isaianic Servant Passages in Their Literary 
and Historical Context, Frankfurt am Main 2007.

Still the book of Isaiah keeps secret the exact identity of this newly appointed 
Servant of the Lord. In any case he is presented to us as a prophetic figure that clings 
to the Lord, although his preaching lacks the effect he had hoped for. He is convinced 
that his reward is with his God. He is thus the opposite of the people of Jacob and 
Israel that thought that its way was hidden from the Lord, and that thought its right 
to have been disregarded by God (Isa 40:27). By not exposing the exact identity of 
this prophetic Servant, a prevailing mystery is connected with him. This is especially 
the case when the motive of the suffering of this Servant is further elaborated in 
the Servant text of Isa 50:4-9 and above all in the Servant text of Isa 52:13-53:12. 
Paradoxically the more this Servant is personified as an individual character, the less 

40 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



The servant and the servants in the book of Isaiah

he can be identified as an historical person. When we arrive at this most famous of 
all Servant texts it is clear that it is impossible and useless to search for a prophetic 
figure in the time of the Babylonian exile. Here prophecy has sung itself more and 
more loose of any biographically identifiable figure. The words that are spoken then 
are too ambiguous and also too great to fit within the biography of an ordinary 
prophet. The exact reference of these Servant texts remains a mystery that awaits the 
future. Within the context of the book of Isaiah it is useless to try to come closer to 
the identity of this mysterious prophetic Servant. We do good to remove our sandals, 
for the place on which we are standing is holy ground (cf. Ex. 3:5).18

18 Cf. Walter Brueggemann, Isaiah 40-66, Louisville 1998, p. 149: ‘Interpretation may legitimately 
cease in awe, refusing to decode the imagery, because we are very close here to what seems to be 
quintessential holy ground.’
19 Cf. W.A.M. Beuken, ‘The Main Theme of Trito-Isaiah “The Servants of YHWH’”, Journal for the 
Study of the Old Testament 47 (1990), pp. 67-87. ‘Before the fourth Servant Song, Israel is addressed 
as “the seed” of the patriarchs (Abraham: 41.8; cf. 51.2; Jacob-Israel: 45.19), which will itself have 
offspring (43.5; 44.3; 49.19), but from 53.10 on the promise of posterity regards the Servant and the 
new City (54.3).’ (68)

Instead of his identity it is the function of this prophetic Servant that we have 
to look for. Within the book of Isaiah the function of the prophetic Servant is more 
important than his exact identity. His function clearly is to embody the people of 
Israel and to fulfil Israel’s mission in bringing forth justice, establish righteousness 
and be a light for the nations. At first glance it seems that the prophetic Servant will 
fail in his mission as well. Not because of any failure of his own, as if he himself 
suffered from blindness or deafness just as Servant Israel did. On the contrary, this 
prophetic Servant fully has the listening attitude of a disciple as it is described in Isa 
50:4. He only seemed to fail in his mission because no one was listening to his voice 
(Isa 50:10) and because of the suffering he had to endure and of the death he had to 
face. But surprisingly the suffering and death of this Servant appeared to have a great 
significance. God appeared to be able to realize his will through the suffering of his 
Servant.

6. Second transition: From the prophetic Servant to his Offspring

That brings us to the second important transition in the story of the Servant, the 
transition from the prophetic Servant to his offspring. After the Servant text of Isaiah 
53 the book of Isaiah talks no more about the Servant. But that is not the end of his 
story. In Isa 53:10 it is said that the Servant shall see his offspring and prolong his 
days. That is why from Isaiah 54 onwards the book of Isaiah focuses on the Servants 
of the Lord. In fact they are presented as the spiritual offspring of the Servant.19

In first instance Isaiah 54 prophesies about the children of Zion. Zion will 
no longer be a barren woman. She shall have a rich abundance of children and 
is summoned to enlarge the site of her tent for her descendants (Isa 54:2). This 
abundance of children symbolizes the new future given to her by the Lord. But He 
not only promises her a lot of children, but also, in verse 13, that all her children 
shall be taught by the Lord. Or in a more literal translation: that all her children shall 
become disciples of the Lord. In Hebrew: HlH' ' '^’¿2/5'1. This phrasing
is very important, because in Isa 50:4 it had Leen the Servant who twice designated 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 41



Jaap Dekker

himself as a disciple. In the New Revised Standard Version the Servant says: 'The Lord 
GOD has given me the tongue of a teacher, that I may know how to sustain the weary 
with a word. Morning by morning he wakens— wakens my ear to listen as those who 
are taught.’I do not know why this translation has chosen the word ‘teacher’, for in 
Hebrew the word ‘disciple’ is used twice, even in the plural form:

PHiab p’ib in: nirr -p

T T I - T ” T “ — T

In his speaking as well as in his hearing the Servant has had the attitude characteristic 
of disciples. But until now the Servant was the only one with such an attitude, 
for no one was willing to listen to the voice of the Servant (Isa 50:10). By now 
using exactly the same word to designate the promised children of Zion, the book 
of Isaiah acknowledges them as the promised offspring of the Servant himself. In 
the last phrases of the same chapter this offspring of Zion is explicitly referred to as 
the ‘Servants of the Lord’ (Isa 54:17). It is the concluding sentence of this current 
chapter and not the beginning of the following chapter, as sometimes is supposed. 
The Servants are promised a heritage, namely the heritage that is described in the 
promises to Zion and her children. It is a heritage of living in great peace without 
any need to fear oppression or terror. It is the peace as it is described earlier in the 
book already, in the summarizing prophecy of the Servant himself, that concludes 
the chapters 40-48. There the Lord God said that He would have given them peace 
like a river if they had only paid attention to his commandments and that their 
righteousness then would be like the waves of the sea. Their offspring would be like 
the sand and their descendants like its grains. But at that moment in the book of 
Isaiah it is concluded with disappointment that Servant Israel has failed. And by way 
of warning that part of the book concludes with the saying that there is no peace for 
the wicked (Isa 48:20). After that saying the book of Isaiah tells us about the new 
Servant of the Lord, the prophetic one. And immediately after the chapter about this 
Servant’s suffering and death, peace and righteousness is guaranteed to Zion and her 
children and designated as the heritage of the Servants of the Lord. This means that 
the suffering and death of the prophetic Servant of the Lord has cleared the way for 
this peace and righteousness to be given to the offspring of Zion.

42 SÄROSI’ATAKI FÜZETEK 2012/3-4



The Servant and the Servants in the book of Isaiah

They take advantage of the reconciliation with God for which the Servant of the 
Lord has given his life as an offering.20

20 Cf. Cf. W.A.M. Beuken, ‘The Main Theme ofTrito-Isaiah “The Servants of YHWH”’,/o«r«<?/for the 
Study of the Old Testament 47 (1990), pp. 67-87: ‘...if these may enter into the peace (57.2), it is thanks 
to him who bore the chastisement for their peace (53.5).’ (70)

7. Identity of the Servants

When the Servants of the Lord participate in such an important heritage, the 
question arises as to which people may be regarded as these Servants. In Isaiah 54 this 
offspring of the Servant is identified with the children of Zion. But Zion is promised 
an abundance of children, for which it would be necessary to enlarge the place of 
her tent. In the book of Isaiah a chapter follows in which an invitation is expressed 
that is not restricted to a small group: ‘Ho, everyone who thirsts, come to the waters...’ 
(Isa 55:1) With this summarizing invitation the exilic part of the book of Isaiah (Isa 
40-55) ends. The remaining chapters are commonly dated to the postexilic period. 
These chapters focus in fact on the question as to who may be considered Servants of 
the Lord. The tone is set immediately in Isaiah 56. There a eunuch and a foreigner are 
mentioned who are both in doubt about their own future. Isa 56:6 states explicitly 
that foreigners (plural) join themselves to the Lord, to minister to him, to love the 
name of the Lord, and to be his Servants. Note the conscious use of the plural 
Servants here and the fear of the foreigner being separated from the people of the 
Lord (Isa 56:3). In this way the remaining chapters of the book of Isaiah introduce 
the question as to which people may be designated as Servants of the Lord and take 
advantage of the reconciliation the Servant has given his life for. The answer is given 
in Isaiah 56 already in principal. The Lord does not exclude anyone who holds fast 
to his covenant. Nor any social group of which the eunuch is an example, nor any 
ethnic group of which the foreigner is an example, is excluded. In Isa 56:8 the Lord 
even promises in a very general sense that He will gather others besides those already 
gathered.

The only parameters that are set immediately in the first few of Isaiah 56 concern 
the maintaining of justice and the doing of right. This means holding fast to his 
covenant, keeping the Sabbath and not profaning him, and refraining from doing 
any evil (Isa 56:1-2). This is in accordance with what is said earlier in the book, 
namely that there is no peace for the wicked (Isa 48:20). This theme is elaborated 
upon in the following chapters. Those who are contrite and humble in spirit will 
share in God’s presence and the mourners will be repaid with comfort (Isa 57:14- 
21). For them, those far and those near, there will be peace. But it is stated again that 
there will be no peace for the wicked (Isa 57:21). These wicked are like the tossing sea 
that cannot keep still; its waters toss up mire and mud. (Note the contrast with the 
metaphor in Isa 48:8) It becomes especially clear in Isaiah 65 and 66, the concluding 
chapters of the book, that the Servants of the Lord are distinguished from people 
that have chosen for wickedness. Only the Servants will be spared like wine in a 
cluster (Isa 65:8) and are promised a life in the blessing of the Lord (Isa 65:13-16). 
It is only for his Servants that the Lord will create even new heavens and a new earth 
(Isa 65:17-25), while the wicked shall face his judgment. For by even persecuting the 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 43



Jaap Dekker

Servants of the Lord (Isa 66:5), the wicked have turned out to be the enemies of the 
Lord himself. By way of summary, therefore, Isa 66:14b states: ‘it shall be known that 
the hand of the LORD is with his servants, and his indignation is against his enemies. ’ 
In the last verse of the book, Isa 66:24, the earlier warnings to the wicked reach 
their climax, when the Servants of the Lord are finally separated from the enemies 
of God and look at the bodies of the people who have rebelled against the Lord. The 
third part of the book of Isaiah then has made clear who may belong to the Servants 
of the Lord, constituting the spiritual offspring of the Servant. Implicitly it invites 
its readers to join this offspring of the Servant. The line of separation does not run 
between Israel and the foreign nations any more, but now runs between those who 
are contrite and humble in spirit and the wicked. Only the first may appropriate all 
the promises given to the Servants of the Lord.

8. Conclusion

By way of conclusion I ascertain that it is important not to isolate the Four Servant 
Songs as identified by Duhm from the totality of Servant texts of which they are 
part. It is worth reading the Servant texts of Isaiah within the context of the book. 
Together they tell an important story that is also relevant for understanding the 
story of Jesus Christ. When in several ways He fulfills the mission of the Servant, 
He is doing this as the embodiment of Israel and creating by his suffering and death 
a community that is not restricted to the boundary of Israel. It includes outcasts as 
well as foreigners, but it excludes those who are not contrite and humble in spirit but 
prefer to live as the wicked. This community, which in fact presupposes a redefinition 
of Israel as it is addressed in Isaiah 40-48,21 shares in all God’s promises of peace and 
righteousness and may understand itself as the spiritual offspring of the Servant. 
The Souillac Isaiah thus is surely right when he dances, for the Servant Story is 
still continuing whenever and wherever one recognizes Jesus Christ as fulfilling the 
Servant’s mission and discovers that he may participate in the community of his 
spiritual offspring.

Cf. J. Blenkinsopp, ‘The Servant and the Servants in Isaiah and the Formation of the Book’. In: 
Writing and Reading the Scroll ofIsaiah, Leiden 1997, pp. 155-175 (seep. 168).

Absztrakt

A Szolga és a szolgák Ézsaiás próféta könyvében

Ézsaiás próféta könyvében egy összetett szolga-alakkal találkozunk. A 19. század 
végétől elterjedt az ún. négy szolga-ének megkülönböztetése a prófétai könyvön belül. 
Eveken keresztül az a felfogás volt általános, hogy ezeknek az énekeknek a szolgája nem 
azonosítható a próféta által a könyv egyéb helyein említett szolgával. Ez a feltételezés 
azonban hitelét vesztette. Az Ezsiás próféta könyvében található összes szolga-szöveg 
egyetlen történet része. Ez a szolga-történet mindenekelőtt Izráelről szól, arról a 
nemzetről, mely az Úr szolgájaként adatik a világnak, azzal a rendeltetéssel, hogy 
igazságot teremtsen és világosság legyen a népek számára. A szolga Izráel azonban 

44 SÁROSPAI AKI FUZE! EK 2012 3-4



The servant and the Servants in the Bookof isaiah

kudarcot vall ebben a küldetésében. Ezért másvalakit, egy prófétai alakot jelöl ki 
az Úr az Ö Szolgájának. Ez a Szolga arra kap elhívást, hogy Izráel küldetését saját 
küldetésévé tegye. Azonban már kezdettől fogva küzdelmes ennek a prófétai alaknak 
ezt a nehéz feladatot véghezvinnie. Küldetése hiábavalónak tűnik. Ellenállásba és 
megaláztatásba ütközik. Végül megölik ezt a Szolgát. Ekkor váratlanul megszületik 
a megdöbbentő felismerés: a Szolga szenvedése és halála a nép javát szolgálta. Ez azt 
jelenti, hogy a történet nem ér véget a Szolga halálával. A Szolga története a lelki 
utódaira való összpontosítással folytatódik, ők az Úr szolgái. Ok részesülnek a Szolga 
halálának javaiból. Mindezek alapján tehát két átmenettel találkozunk az ézsaiási 
szolga-történetben. Az első átmenet az egyik szolgából a másikba történik: a szolga 
Izraelből a prófétai Szolgába. A második átmenet a prófétai Szolgából az utódaiba. Ez 
a tanulmány erre a két átmenetre fókuszál, ezzel segítséget nyújtva az Ézsaiás könyve 
olvasójának abban, hogy a szolga-történetet egyetlen összefüggő egységként értse.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 45





Jacob J. T. Doedens

THE INDECENT DESCENT OF
THE SETHITES:
THE PROVENANCE OF THE SETHITES-INTERPRETATION OF 
GENESIS 6:1-4

1. INTRODUCTION

I
n Reformational exegesis, the enigmatic passage of Genesis 6:1-4 is classically un­
derstood as referring to male descendants of the godfearing Seth, who fell in love 
with female offspring of Cain. Formulated in a more popular way: the boys of 
the church were enchanted by the beauty of worldly girls, and this caused, religiously 

spoken, the downfall of their generation. In short, the passage was seen as telling us 
about the risk of mixed marriages between believers and non-believers. Exegesis wise­
ly left out of consideration the difference in DNA and genes between believers and 
non-believers, for it would have been an interesting question how these relationships 
produced such an extraordinary offspring. Later rationalism coined the expression 
that “the sleep of reason produces monsters”,1 but it is difficult to see how the result 
of an “unequal yoking with unbelievers” (2 Cor 6:14) can result in giant children.

1 “El sueño de la razón produce monstruos”, an etching made by the Spanish painter Francisco Goya, 
between 1797-1799. The picture may be interpreted as a typical statement of the Enlightenment, de­
picting what happens when reason is suppressed, but it may also be seen as a Romantic allusion to the 
painter’s commitment to the creative process.
2 The complete text of 1 Enoch is only extant in an Ethiopie version, though Aramaic fragments were 
found in Cave 4 of Qumran. Cf. J. T. Milik, “Problèmes de la littérature Hénochique à la lumière des 
fragments Araméens de Qumràn,” HTR 64 (1971): 333. Fragments related to the passage of Gen 6:1-4 
are: 4Q201 1:2-6; 111:13-21, cf. Florentino García Martínez and Eibert J. C. Tigchelaar, The Dead

A brief look at the history of exegesis, however, reveals that this so called ‘Sethites- 
interpretation’ was not the first exegetical solution that was developed to unravel the 
mystery of the passage about the ‘sons of God’, the ‘daughters of men’, the Nephilim 
and the Gibborim. It might therefore be interesting to find out the provenance and 
the aim of the Sethites-interpretation of Gen 6:1-4.

2. EARLY INTERPRETATION
The earliest interpretation of Gen 6:1-4 is found in the Jewish pseudepigraphic writ­
ings of the

Second Temple period. Crown witness, for that matter, is the First Book of Enoch.1 2 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 47



Jacob T. Doe dins

In fact, a large section of 1 Enoch is a fairly expanded version of the narrative of Gen 
6:1—4.* 3 The so called ‘Book of Watchers’4 in 1 Enoch tells about 200 angels,5 the sons 
of heaven,6 who are attracted by the beauty of earthly women, and therefore descend7 
on mount Hermon8 with the aim to seduce the fair girls they observed and to beget 
children with them. The women give birth to giants, who turn out to be very hungry. 
When the people refuse to feed them, the giants begin taking people for breakfast. 
In the end, God intervenes; the angels are imprisoned until the last judgment, the 
giants attack each other and perish. The souls of the killed giants become evil spirits 
on earth (1 En. 12-16).9

Sea Scrolls Study Edition. (2 vols. Leiden: Brill, 2000), 398-403, hereafter: DSSSE, 4Q202 11:2-5; 
IV:5-11 (DSSSE 1:404-407), 4Q204 VI:5-13 (DSSSE 1:414-417); frag. 5 col. 11:16-19 (DSSSE 
1:420-421).
3 English translations: R. H. Charles, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament in English: 
With Introduction and Critical and Explanatory Notes to the Several Books (hereafter: APOT, Oxford: 
Clarendon Press, 1913), vol. 2:163ff; E. Isaac, “1 (Ethiopic Apocalypse of) Enoch: A New Translation 
and Introduction,” in The Old Testament Pseudepigrapha (hereafter: OTP; James H. Charlesworth, ed.; 
2 vols.; New York: Doubleday, 1983, 1985), vol. 1 l:5ff; Matthew Black, The Book of Enoch or I Enoch: 
A New English Edition with Commentary and Textual notes (SVTP vol. 7; Leiden: Brill, 1985); George 
W. E. Nickelsburg, I Enoch 1: A Commentary on the Book of 1 Enoch, Chapters 1—56; 81-108 (ed. Klaus 
Baltzer; Minneapolis, Minn.: Fortress Press, 2001).
4 1 En. 6-36.

5 Some manuscripts call them the ‘Watchers’, a term (yys) also used in Dan 4:10.14.20, in parallel with 
holy one(s)’, referring to a heavenly messenger. The Slavonic 2 En. 18 calls them ‘Grigori’, a transcrip­
tion of the Greek word in Koine-pronunciation: ol eypiiyopoi.
6 viol ovpavoO, clearly a circumlocution ofombsth in Gen 6:2.4.

7 Some manuscripts add ‘in the days of Jared’, cf. Gen 5:15, clearly a paronomasia of Jared and T>', ‘to 
descend’, see Black, The Book of Enoch, 117.
g

A deliberate paranomasia of Hermon and rm, ‘curse’.
7 Reference to evil spirits born from angels and women is also found in the magical text “Testament 
of Solomon” (lst-3d century c.e.), T. Sol. 5:3, cf. 6:2. (Translation: D. C. Duling, “Testament of 
Solomon”, OTP 1:965, 967). The author may have wanted to connect the existence of evil spirits in 
his own days to the tale about their coming into existence, cf. Eibert J. C. Tigchelaar, Prophets of Old 
and the Day of the End: Zechariah, the Book ofWatchers, and Apocalyptic (OTS 35; Leiden: Brill, 1996), 
204-211.
10 Cf. Paolo Sacchi, Jewish Apocalyptic and its History (JSPSup 20; Sheffield: Sheffield Academic Press, 
1990), 61-62. Sacchi divides the Book ofWatchers into two parts of different authors. He dates 1 En. 
6-11 to the early, 1 En. 12-36 to the late fourth century B.C.E. Nickelsburg, 1 Enoch 1, 168, dates the 
nucleus of the work to the early Hellenistic period.
11 Cf. Isaac, OTP 1:7. See also James C. VanderKam, Enoch and the Growth of an Apocalyptic Tradition 
(Washington, D.C.: Catholic Biblical Association of America, 1984), 110-140. See further Eibert J. 
C. Tigchelaar, Prophets of Old and The Day of the End: Zechariah, the Book ofWatchers, and Apocalyptic 

(OTS 35; Leiden: Brill, 1996), 153.
12 The term ‘rewritten Bible’ was coined by Géza Vermes, cf. Jaqcues T. A. G. M. van Ruiten, Primeval 

The ‘Book of Watchers’ is considered to be the oldest extant apocalyptic work,10 11 
probably dating from pre-Maccabean times.11 Later pseudepigraphic works recount a 
similar story, based on Gen 6:1—4. So for example the Book of Jubilees, a ‘rewritten12 

48 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



THE INDECENT DESCENT OF THE SETH ITES
narrative from Genesis 1 through Exodus 19.13 According to Jub. 4:15 in the days of 
Jared “the angels of the Lord, who were called Watchers, came down to earth,” not 
with the purpose to sin, as in 1 En. 6, but “in order to teach the sons of man, and 
perform judgment and uprightness upon the earth”.14 Only later, some of the angels 
who were on earth with the aim to teach men good things, “sinned with the daugh­
ters of men because they began to mingle themselves with the daughters of men so 
that they might be polluted.” 15Enoch turns up as the one who witnesses against those 
sinning angels, Jub. 4:22. The full story of Gen 6:1-4 is retold in Jub. 5:1-2,

History Interpreted: The Rewriting of Genesis 1-11 in the book of Jubilees (JSJSup 66; Leiden: Brill, 2000), 
3-4.
13 Cf. Jacques T. A. G. M. van Ruiten, “Genesis herschreven en geinterpreteerd in het boek Jubileeen, 
nader toegelicht met een vergelijking van Genesis 17 en Jubileeen 15,” NTT 64 no. 1 (2010): 33. Ac­
cording to R. H. Charles, APOT 2:6, the document was written between 109 and 105 b.c.e.; O. S. 
Wintermute, OTP2:43, also dates the document before 100 B.C.E.
14 Wintermute, OTP 2:62.

13 Jub. 4:22, Wintermute, OTP 2:62.

16 Sic! Probably is meant “it happened when . . . that the angels” or “when . . . the angels”.

17 Wintermute, OTP 2:64. For a detailed comparison with Gen 6:1—4, see Van Ruiten, Primaeval 
History Interpreted, 183-196.
18 The Latin text of L.A.B. was transmitted together with Latin translations of Philo’s works, al­
though most probably Philo was not its author, see D. J. Harrington, “Pseudo-Philo,” OTP 2:299- 
300.
19 L.A.B. 3:1-3:34:2-3.

20 Testament of Reuben 5:6, English translation: H. C. Kee, “Testaments of the Twelve Patriarchs,” OTP 
1:784; Testament of Naphtali 3:5, English translation: Kee, OTP 1:812.
21 2 Baruch 56:11-15, English translation: A. F. J. Klijn, “2 (Syriac Apocalypse of) Baruch,” OTP 
1:641.

And when the children of men began to multiply on the surface of the earth 
and daughters were born to them, that16 the angels of the Lord saw in a cer­
tain year of that jubilee that they were good to look at. And they took wives 
for themselves from all of those whom they chose. And they bore children 
for them; and they were the giants. And injustice increased upon the earth, 
and all flesh corrupted its way; man and cattle and beasts and birds and 
everything which walks on the earth. And they all corrupted their way and 
their ordinances, and they began to eat one another. And injustice grew upon 
the earth and every imagination of the thoughts of all mankind was thus 
continually evil.17

Consequently, mankind is punished with the flood, the giants are killed by each 
other, and the fallen angels are imprisoned in the depths of the earth until the last 
judgement, Jub. 5:3-11. Also in Jubilees the souls of the slain giants become evil 
spirits on earth, who seduce people to idolatry (Jub. 11:4—5; 15:31). A similar story 
is found in Pseudo-Philo’s18 19 Liber Antiquitatum BiblicarumJJn the Testaments of the 
Twelve Patriarchs,20 in 2 Baruch,21 and in the New Testament apocryphal work Acts 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 49



Jacob |. T. Doedens

of Thomas. 22~[hi$ angels-interpretation of Gen 6:1-4 is also found in Philo23 and Jo­
sephus.24It seems therefore that the earliest interpretation of Gen 6:1—4 understood 
the ‘sons of God’ to be angels.

22 Act. Thom. 32, Dutch translation: A. E J. Klijn, Apokriefen van het Nieuwe Testament II (Kampen: 
Kok, 1985), 56ff.
23 Philo, De gigantikus I Peri, giga.ntwn) Text: Leopold Cohn and Paul Wendland, eds., Philonis Alex- 
andrini opera quae supersunt (Vol. 2; Berlin: Georg Reimer, 1897), 42-55; translation: C. D. Yonge, The 
Works of Philo: New Updated Version (Peabody, Mass.: Hendrickson, 1993), 152-157. See also Philo, 
Quod Deus sit immutabilis I "Ort ocTpeurov to 0eîov 1:3. Text: Cohn and Wendland, Philonis Alexan- 
drini opera, Vol. 2, 56ff. Translation: Yonge, The Works of Philo, 158-173; Philo, Quaestiones etsolutiones 
in Genesin, 1:92. The complete text is only handed down in Armenian. Latin and French translation: 
Charles Mercier, Quaestiones et solutiones in Genesim: 1 et IT, e versioné armeniaca (Paris: Éditions du 
Cerf, 1979). English translation: Yonge, The Works of Philo, 791-813.
24 Josephus, Antiquitates judaicae. Text: Benedictus Niese, ed., Flavii Tosephi opera. Vol. 1: Antiquitatum 

Tudaicarum Libri 1-V (Berlin: Weidmann, 1955), 17; English translation: Steve Mason, ed., Flavius 
Josephus Translation and Commentary: Vol. 3, Judean Antiquities 1—4 (trans. Louis H. Feldman, Leiden: 
Brill, 2000), 26-27.
25 Jacob Neusner, Genesis Rabbah: The Judaic Commentary to the Book of Genesis: A New American Trans­
lation (BJS 104; Atlanta: Scholars Press, 1985), 282. Because ‘sons of God’ is a literal translation of the 
Hebrew text, the curse must have been addressed at adherents of the angels-interpretation.
26 Tractate Yoma 67b.

27 Contemporary of Akiva, however, Yishmael did not share Akivas opposition to the angels-interpre­
tation.
28 Cf.I.Epstein, ed.,The Babylonian Talmud: Seder Mo'ed (London: Soncino, 1938), 316 nt. 5.

29 Tractate Niddah 61a.

30 Cf. I. Epstein, ed., The Babylonian Talmud: SederT ohoroth (London: Soncino, 1959), 433 nt. 7. In­
terestingly, the combination of Biblical references to Og as residing in Ashtaroth and Edrei (Josh 12:4, 
13:12) with Ugaritic literature in which Rp’u is described as ‘the god who dwells in Astharoth and judges 
at Edrei’, also suggests something like superhuman ancestry for Og, cf. John Day, Yahweh and the Gods 
and Goddesses of Canaan (JSOTSup 265; Sheffield: Sheffield Academic Press, 2000), 223-224. Day 
observes a fascinating connection between KTU1.108.1-3 where rp’u mlk ‘Im, “Rp’u, king of eternity” 
is mentioned, who is characterised as ’ilytb b'ttrt ‘il tpzbhdr'y, “the god who dwells in Ashtaroth, the god 
who judges in Edrei”, and Josh 12:4 about one of the ethnic Rephaim, “Og, the king of Bashan, one of 
the remnant of the Rephaim, who dwelt at Ashtaroth and at Edrei.” (cf. Josh 13:12 “Og, who reigned 

For a time, Jewish exegesis tried to counter this angels-interpretation. Genesis 
Rabbah 26:5.1 gives the first clue for an alternative Jewish interpretation of Gen 
6:1-4. The passage from Gen. Rab. introduces the interpretation of rabbi Simeon 
bar Yohai (2d century c.e.), who identified the ‘sons of God’ as ‘sons of the nobility’, 
whilst cursing anyone who called them ‘sons of God’.25 Despite the curse on the 
earlier angels-interpretation, traces of it were preserved in the Targumim and in later 
Jewish tradition. According to the Babylonian Talmud26 there is an authoritative 
Tannaitic rule external to the Mishnah (baratta} from the school of Rabbi Yishmael27 
according to which the term Azazel indicates “that it atones for the act of Uza and 
Azael , names that refer to the fallen angels known from the Enochic tradition.28 
Similarly, a name of a fallen angel known from the Enochic tradition occurs in the 
Talmud,29 where Sihon and Og (Num 21:21—35) are considered to have been sons 
of “Ahijah the son of Shamhazai”.30

50 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



THE INDECENT DESCENT OF THE SETHHTS
Later Jewish Literature fully accepted the angels-interpretation anew, as is clear 

from Pirqe Rabbi Eliezer,31 chapter 22, were the fall of the angels is described in a way 
comparable with the Enochic tradition.32 The cabalistic literature of the thirteenth 
century also represents this view.33 Thus, the dissenting exegesis of Simeon bar Yohai 
appears to be the voice of a minority in the literature of the Second Temple period 
and thereafter, while the angels-interpretation remained dominant in Jewish litera­
ture and initially also entered Christian theological reflection.34

in Ashtaroth and in Edrei”).
31 Aggadic work of the eighth century, cf. Fred Skolnik, ed., Encyclopaedia Judaica 16:182- 
183.
32 Translation: Gerald Friedlander, Pirk e de Rabbi Eliezer (New-York: Sepher-Hermon Press, 1981), 
160-163.
33 E.g. Zohar I:25a-b, where also the names of Uzza and Azael occur. Translation: Harry Sperling and 
Maurice Simon, The Zohar. Volume I (London: Soncino, 1978), 99. Nevertheless, Zohar I:37a sees the 
‘sons of God’ also as the descendants of Cain!
34 Cf. Gene L. Green, Jude and 2 Peter (BECNT; Grand Rapids, Mich.: Baker Academic, 2008), 

67.
35 See Hansjörg Bräumer, Das erste Buch Mose: 1. Teil: Kapitel 1 bis 11 (WSB; Wuppertal: Brockhaus, 
1983), 149-150; H. M. Ohmann, “Zonen Gods en dochteren der mensen in Gen. 6:1—4: Een oude 
kwestie III,” Reffß no. 2 (1992): 21-22.
36 Philip Schaff, Ante-Nicene Christianity: History of the Christian Church (vol. 2; 5th ed., 1889; re­
print; Whitefish, Mont.: Kessinger Publishing, 2004), 370. The designation ‘Sethites’ or ‘Serbians’ may 
have been coined by the church fathers, there is no evidence that they called themselves in this way, 
cf. John D. Turner, Sethian Gnosticism and the Platonic Tradition (BCNH 6; Leuven: Peeters, 2001), 

55
37 4Q417 frag. 2, col. 1:15. The same expression is reconstructed in 4Q418 frags. 43.44.45 col. 1:12, 
cf. Eibert J. C. Tigchelaar, To Increase Learning for the Understanding Ones: Reading and Reconstructing 
the Fragmentary Early Jewish Sapiential Text 4QInstruction (Leiden: Brill, 2001).

3. Gnostic Influence?
If the ‘sons of God’ in Gen 6:1-4 were generally understood as angels, and later on al­
so as mighty persons or judges, then, from where arrived the Sethites-interpretation?

When one begins the quest for the provenance of the Sethites-interpretation, 
one immediately discovers that in gnostic literature there is a lot of speculation about 
the Sethites and Cainites, in which Cain serves as a symbol for matter and in which 
Seth represents the spiritual realm.35 The church fathers mention gnostic sects, called 
Sethites or Cainites.36 Yet, it is not likely that these gnostic teachings were the source 
for the patristic Sethites-interpretation of Gen 6:1-4, because Gnosticism was seen 
as heresy. Perhaps gnostics draw upon general exegetical material of their time.

4. Sethites at Qumran?
When the gnostic connection turns out to be a dead-end track, there is one reference 
among the Dead Sea Scrolls that deserves a closer look.

The expression rr® "J2 occurs in 4Q417.37 However, the referent of the expres­
sion IT® "J3 is unclear. It is explained by some with the help of Num 24:17c: 
re uz Sa asm , “he shall crush the temples (forehead) of Moab, and 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 5 I



Jacob |. T. Doedens

break down all the sons of Sheth”.38 The expression ‘sons of Sheth’ in Num 24:17 in 
its turn has been explained as ‘sons of strife’ with the help of Jer 48:45c

38 Cf. Daniel J. Harrington, Wisdom Texts from Qumran (London: Routledge, 1996), 55. Numbers 
24:17 is quoted more often in the Qumran scrolls, namely in 4Q175:13; 1QM col. XI:6; CD-A col.

VII:21.
34 Cf. H. Jagersma, Numeri 7/(POT; Nijkerk: Callenbach, 1988), 162.

40 Cf. Philip J. Budd, Numbers (WBC 5; Waco, Tex.: Word Books, 1984), 256.

1 Cf. John Strugnell, Daniel J. Harrington, and Torleif Elgvin, Qumran Cave 4 XXIV: Sapiential

Texts, Part2 (DJD 34; Oxford: Clarendon Press, 1999),163.
42 Jörg Frey, “The Notion of Flesh in 4QInstruction and the Background of Pauline Usage,” in Sapi­
ential, Liturgical, and Poetical Texts from Qumran: Proceedings of the Third Meeting of the International 
Organization for Qumran Studies, Published in Memory of Maurice Baillet (ed. Daniel K. Falk, F. Garcia 
Martinez, and Eileen M. Schuller; Leiden: Brill, 2000), 218.
43 Note that their punishment appears to be mentioned in 4Q417 frag. 2, col.I:14.

44 4Q417 frag. 2, col.1:16.

43 E.g. Justin Martyr, Apologia secunda pro christianis 5:88-89 (Migne, Patrologia Graeca, hereafter: 
PG 6:452), Dialógus cum Tryphone judaeo 79 (PG 6:661); Athenagoras, Legatio pro christianis 24 (40) 
(PG 6:948); Irenaeus, Adversus haereses 4,16:2 (PG 7:1016), 4,36:4 (PG 7:1093); Clement of Alex­
andria, Paedagogus 3,2 (PG 8:576), Stromata 3,7 (PG 8:1161); Bardaisan of Edessa, Liber Legum Re- 
gionem 9 (René Graffin, Patrologia Syriaca, hereafter: PS 1,2:548); Pseudo-Clement, Homilia VIII, 15 
(PG 2:233-236); Tertullian, Apologeticum 22 (Migne, Patrologia Latina, hereafter: PL 1:464-465), 
De idolatria 4 (PLL741), Adversus Marcion V,18:14 (PL 2:551), De cultu feminarum 1,2 and 4 (PL 
1:1419-1423); Origen, Commentariorum in evangélium secundum loannem 13:37 (PG 14:464); Cyp­
rian, De habitu virginum\4 (PL 4:466-467); Commodian, Instructiones adversusgentium deos 1,3 (PL 

'Xïï '?.z 2X1» nx? bzxrA, “it has consumed the forehead of Moab, the hairy
skull of the sons of strife ”.39 Others see in the expression tyX ynb a reference to 
the nomadic tribe of the Sutu, who are mentioned in Egyptian texts.40 Anyhow, in 
Num 24:17c the rro 'jz are mentioned in parallel to Moab, which suggests that the 
expression refers to a tribe in the Transjordan.41 I could find only one author, who 
suggests that the passage from 4Q417 in which the D'ffl »2 are mentioned, refers to 
the tradition about the fall of the angels during the time of the sons of Seth.42 If true, 
this would be the earliest reference to a Sethites-interpretation. Yet much remains 
unclear. So much can be said that the wisdom text 4Q417 appears to mention the 
rrœ »z as opponents of God43 in contrast to the line of Enosh and to a ‘spiritual 
people’ rm ca.44

The result of this short excursion to Qumran is, that there is no clear evidence 
that the expression tyX ynb as mentioned in 4Q417 refers to Sethites. There is even 
less evidence that this wording somehow refers to a Sethites-interpretation of the 
story about the ‘sons of God’ in Gen 6:1-4. This means that also this road turns out 
to be a dead-end.

5. The Syriac Church Fathers
As far as present knowledge goes, it therefore only can be demonstrated that patristic 
exegesis went on with the heritage from the Jewish Second Temple period interpreta­
tion, when Gen 6:1-4 is considered. For quite a time, patristic exegesis represented 
the angels-interpretation.45

52 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



THE IN DECENT DESCENT OF TH I. SETH ITES
The first known Sethites-interpretation is found in Julius Africanus, to be dated 

to the first half of the third century.46 Africanus mentions two possible explanations. 
He explains that the expression ‘sons of God’ may refer to the Sethites, while the 
‘seed of men refers to the descendants of Cain. But he also mentions the tradition 
known from the Enochic tradition, that the ‘sons of God’ are the angels, who taught 
all kinds of knowledge to women and begot giant children.47 Anyhow, Africanus 
makes no choice between the two options. He appears to have been an adventurer, 
and he seemed to be more concerned with perfecting his skills in bow-shooting48 
and other sports. More interesting with respect to the theme of the ‘sons of God’, 
however, is the fact that Africanus spent some time at the court of king Abgar VIII 
in Edessa, trying to educate the king’s son. The arrow for the provenance of the 
Sethites-interpretation therefore may point to Syria. It may be in Syria that Africanus 
met the Sethites-exegesis. Other indications pointing to Syria are the Pseudo-Clem­
entine Recognitiones. Even if they cannot be dated with certainty (somewhere be­
tween the second and fourth century c.e.), and even if these writings, as to their 
content, fit better the category of apocryphal literature, their provenance is probably 
Syria.49 In the Recognitiones, the ‘angels’ from the exegetical tradition on Gen 6:1-4 
are allegorised as “righteous men who lived a live of angels”.50 These righteous ones 
were seduced by the beauty of women, and from these promiscuous relationships 
giants were born. The interesting fact is that the expression ‘to live a life of angels’ 
became a fixed expression for monastic life.51

5:203-204); Methodius, De resurrectione III,7 (PG 18:293); Lactantius, Divinae institutions 11,15 (PL 
6:330-331); Alexander of Lycopolis, Deplacitis Manichaeorum 25 (PG 18:445); Eusebius, Praeparatio 
evangelica V,4 (PG 21:324); Ambrosius, De Noe et Area 1,3:8 (PL 14:385), Expositio in psalmum CX- 
VIII, Sermo 8:58 (PL 15:1388), De virginibus 1,8:53 (PL 16:214); Sulpicius Severus, Historia sacra 1,2 
(PL 20:96-97).
46 Sextus Julius Africanus, died after 240. See Berthold Altaner and Alfred Stuiber, Patrologie: Leben, 

Schriften und Lehre der Kirchenväter (9th ed.; Freiburg: Herder, 1980), 209-210.
47 Julius Africanus, Chronographia 2 (PG 10:65). Cf. Wallraff et al., eds., Iulius Africanus Chrono- 
graphiae: The Extant Fragments, 48-51.
48 He even calculated the flight of an arrow, cf. George Agar Hansard, The Book of Archery (London: 

Bohn, 1841), 438.
49 Cf. Altaner, Patrologie, 134-135.

50 Pseudo-Clement, Rec. 1,29 (PG 1:1223)

51 ¿yyeAlKT) ötaytoyr), ßio? ruv ¿yycZuv. See Ambrosius, De virginibus 1,3:11; 1,9:51-52, written 
around 377, (translation: Alexander Roberts, James Donaldson, Philip Schaff, and Henry Wace, eds. 
Nicene and Post-Nicene Fathers: Second Series. 14 vols. Repr. Grand Rapids, Mich.: Eerdmans, 1991, 
hereafter: NPNP 10:632-700), Epistle CSU\ (NPNP 10:789). Chrysostom described the ‘Christian 
philosophy’ as ‘angelic life’, that is to say, a life being free from passions. This angelic life especially—but 
not exclusively—was displayed in monasticism, cf. A. Appleton Packard, “Chrysostom’s True Christian 
Philosophy,” A ThR45 no. 4 (1963): 396-406. Cf. also Patrick Henry, “What was the Iconoclastic Con­
troversy About?” CH 45 no. 1 (1976): 28-29; Ellen Muehlberger, “Ambivalence about the Angelic Life: 
The Promise and Perils of an Early Christian Discourse of Ascetism,” JECS 16 no. 4 (2008): 447-478. 
Understanding the resurrection as attaining an angelic existence, formed the thrust for an ascetic ideal, 
cf. J. Warren Smith, “The Body of Paradise and the Body of Resurrection: Gender and the Angelic Life 
in Gregory of Nyssa’s De hominis opificio," HTR 29 no. 2 (2006): 207-228. It has also been observed 
that since the beginning of the Constantinian era, the ascetic became the successor of the martyr, cf. S.

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 53



Jacob |. T. Doedens

The theologian Ephrem the Syrian52 also considers the ‘sons of God’ to be Sethites 
who “suddenly yielded to sin”.53 These Sethites lived—in the view of Ephrem—on 
the slope of a mountain, still close to the fence of Paradise. The Cainites, however, 
lived in the lower countries, far from Paradise.54 According to Ephrem in his com­
mentary on Gen 4:23—24, the curse on Cain would come into effect only after the 
seventh generation. Indeed, Ephrem explains, after the seventh generation only girls 
were born to the Cainites, which meant that the Cainite generation would come 
to a halt. Therefore the Cainites deliberately made their daughters attractive for the 
sons of Seth, to safeguard the continuation of their people, and in such a way to 
outplay the punishment on Cain. The Cainites expected to receive grace instead of 
the promised punishment by mixing with the Sethites. Up till then, Ephrem notes, 
the Sethites were not willing to connect with the Cainites, therefore Lamech killed 
Cain and one of Cain’s sons,55 in order to remove the main barrier between the two 
peoples. The plan turned out to be successful, not little helped by the animal meat 
they offered them to eat and by the music they played for them: the sons of Seth left 
their higher country, and descended to the Cainite girls.56

R Brock, “Early Syrian Ascetism,” Numen 20 no. 1 (1973): 2-13.

“ Ca. 306-373, born in Nisibis, Nusaybin in modern Turkey, studied at the School of Nisibis, founded 
when Christianity reached the city. After the city was ceded to the Persians, Ephrem joined the exodus 
of Christians to Edessa, where he became teacher and ascetic. Ephrem was present at the council of 
Nicea in 325 as personal assistant of his bishop. Cf. NPNP 13:197-225
53 Ephrem the Syrian, Hymns on the Nativity 1:22. Cf. François Graffin and François Cassinge- 
na-Trévedy, eds., Éphrem de Nisibe: Hymnes sur la nativité (SC 459; Paris: Cerf, 2001), 33.
54 Ephrem the Syrian, Hymns on Paradise 1:11. Cf. René Lavenant and François Graffin, eds., Éphrem 
de Nisibe: Hymnes sur le paradis (SC 137; Paris: Cerf, 1968), 40.
55 Ephrem’s explanation of Gen 4:23 in which Lamech is reported to say: “I killed a man for wounding 
me and a young man for striking me.”
56 Cf. A. G. P. Janson and L. Van Rompay, Efrem de Syrier: Uitleg van het boek Genesis (Kämpen: 
Kok, 1993), 53-55. The same view is expressed in the Cave of Treasures, SpTh 6:1-23, cf. Alexander Toe- 
pel, Die Adam- und Seth-Legenden im Syrischen ‘Buch der Schatzhöhle’: Ein quellenkritische Untersuchung 
(CSCO 618; Leuven: Peeters, 2006), 205-207. Cav. Tr. is dated to the late sixth, early seventh century, 
cf. Toepel, Adam- und Seth-Legenden, 6.
57 Ca. 300-ca. 359, representative of the so-called Antiochene school. Cf. S. Müller-Abels in Lexikon 
der antiken christlichen Literatur (ed. Siegmar Döpp and Wilhelm Geerlings, Freiburg: Herder, 1998), 

215-216.
58 Cf. Eusebius of Emesa, Fragmenta exegetica in Pentateuchum, II (PG 86:556).

59 Cf. A. G. P. Janson and L. Van Rompay, Efrem de Syrier: Uitleg van het boek Genesis (Kämpen: Kok, 
1993), 22-23; R. B. ter Haar Romeny, A Syrian in Greek Dress: The Use of Greek, Hebrew, and Syriac 
Biblical Texts in Eusebius of Emesa’s Commentary on Genesis (TEG; Leuven: Peeters, 1997), 3.
60 Ca. 296-373. Pupil of the Alexandrian School, bishop of Alexandria, attended the council of Nicea 

Eusebius of Emesa57 gives the same explanation of the expression ‘sons of God’ in 
Gen 6:1—4.58 Because Eusebius of Emesa was a Syrian who came from Edessa, yet 
studied successively in Caesarea, Antiochia and Alexandria, he may well have been a 
link between early Syriac and Antiochian exegesis, as well as an intermediary connec­
tion with the Alexandrian tradition.59

In any case, his contemporary in the Alexandrian School, Athanasius,60 opts 

54 SÄROSPATAKI FÜZE I IK 2012/3-4



THE INDECENT DESCENT OF THE SETH1TES
right away for a Sethites-interpretation. In his Interpretations from the O. T, he an­
swers the question who are to be considered the ‘sons of God’ in Gen. 6:1-4 with 
the explanation: “From Adam Seth was born, who was the third after Abel, and from 
Seth Enosh was born. He hoped to be called the Lord and God. Therefore the chil­
dren born from him bear the name ‘sons of God’, just like we also from the name of 
the master Christ are called Christians. For the race of Seth was segregated and not 
mixed with the race of Cain, because of the curse that was put upon him by the God 
of the universe. But later, when they observed how beautiful the daughters of Cain’s 
family were, having become enchanted, they took them for themselves as wives, and 
thus ruined their ancestral nobility.”61

in 325, key figure in the opposition against Arianism, in exegesis he hardly used any form of allegory. 
See J. J. Brogan, “Athanasius,” in McKim, Donald K., ed. Dictionary of Major Biblical Interpreters 
(Downers Grove, Ill.: InterVarsity, 2007), hereafter: DMBI, 129-133.
61 Athanasius, Interpretationes ex V.T, Quaestio (¡5 (PG 28:740).

62 Cave of Treasures, 6:1-23. Cf. Alexander Toepel, Die Adam- und Seth-Legenden im Syrischen ‘Buch der 
Schatzhöhle’: Ein quellenkritische Untersuchung (CSCO 618; Leuven: Peeters, 2006), 205-207. Cav. Tr. 
is dated to the late sixth, early seventh century, cf. Toepel, Adam- und Seth-Legenden, 6.
63 H. W. De KnijfF, Venus aan de leiband: Europas erotische cultuur en christelijke sexuele ethiek (Kämp­
en: Kok, 1987), 53-63, describes the rise of ascetism as already beginning in late Antiquity prior to 
being taken up by Christianity.
64 The terms ‘rewritten Bible’ and ‘applied exegesis’ were coined by Géza Vermes, cf. Jaqcues T. A. G. 
M. van Ruiten, Primeval History Interpreted: The Rewriting of Genesis 1—11 in the book of Jubilees (JSJSup 
66; Leiden: Brill, 2000), 3-4.

The explanation about the Sethites and Cainites can also be found in the later 
Syriac tradition in the so called Cave of Treasures. This legend describes how the 
Sethites lived so close to Paradise, that they could hear the voices of angels.62

For the time being, all indications for the provenance of the Sethites-interpre­
tation point into the direction of the early Syriac tradition. Parts of the earlier an- 
gels-interpretation still can be felt in this form of the Sethites-interpretation. Just like 
the angels in the Enochic tradition, also the Sethites descend. Not from heaven, as 
in the Enochic story, but from the mountain on top of which Paradise was located. 
Previous to their descent, the Sethites lived so close to heaven, that they could hear 
the voices of angels. But their fall began with their descent. They were seduced by 
the Cainite women. It is interesting to note that the Sethites are primarily depicted 
as victims and not as perpetrators, in contrast to Gen 6:1-4, where the ‘sons of God’ 
are the initiators.

The whole of the Sethites-interpretation perfectly fits into a changed view on 
sexuality, at least, compared to the view on sexuality in the Old Testament.63 The 
Sethites-exegesis followed a similar trail as the Enochic tradition. Both interpreta­
tions are present in the form of a ‘rewritten Bible’,64 giving ample information that 
cannot be found in the text of Genesis. The descent and ‘fall’ of the Sethites thus 
became a story that supported early monastic life: it displayed the advantages, but 
also the dangers of‘the life of the angels’, which monks had to face.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 55



Jacob ]. T. Doedens

6. One More Key: The Exegesis of Septuagint Genesis 4:26
Athanasius is the first attested Greek church father who exegetically underpins the 
Sethites-interpretation with the help of the Septuagint translation of Gen 4:26. That 
passage reads: “Enosh hoped to invoke (etriKaAioSai) the name of the Lord God”.65 
The verbal form eirtKaXeioflai is ambivalent. Understood as a middle voice it means 
‘to call upon, to invoke’, as passive voice ‘to be called by the name of, to be sur- 
named’. Evidence suggests that a middle voice was meant by the Septuagint, as all 
early references take it that way.66 Yet later on, ecclesiastical authors from the fourth 
century onwards chose for a passive interpretation, taking the verse to mean that 
Enosh himself was called by God’s name or even called ‘God’. This interpretation 
may have been stimulated by the translation that Enosh “hoped”, which fits better 
the hope to be called with the name of God than a hope to invoke God’s name. If 
the Sethite Enosh was called by the name of God, then logically his sons were ‘sons 
of God’. That is why representatives of the Sethites-interpretation regularly mention 
both Seth and Enosh together.

65 VEnw.j( ou-toj h;lpisen evpikalei/sqai to. o;noma Kuri.ou tou/ Qeou/) LXX Gen 4:26.

66 See Steven D. Fraade, Enosh and His Generation: Pre-Israelite Hero and History in Postbiblical Inter­

pretation (SBLMS 30; Chico, Calif.: Scholars Press, 1984), 10-11, 51-62.

,z The interpretation of the verb as a passive can still be felt in the Greek katharevousa Bible transla­
tion of Neophytos Vamvas from 1850: To.te e;geinen avrch. na. ovnoma.zwntai me. to. o;noma tou/ 
Kuri.ou) (Gen 4:26).

Athanasius’ exegesis is the first documented explanation in the Greek church 
fathers that understood the infinitive CTTiKaXeiaflat in Gen 4:26 as a passive, and in 
this manner influenced later exegesis of Gen 6:1—4. However, Athanasius’ interpreta­
tion of Gen 4:26 may be derived from Syriac contemporaries, for a similar approach 
is found in Eusebius of Emesa and Ephrem the Syrian. However, for them Gen 4:26 
appears to have less a key-function than for the Greek church fathers. For the Greek 
fathers, the whole story about Mount Paradise and the Sethites descending to the 
low countries of the Cainites, plays no part. They probably took an element that only 
played an additional role in Syriac exegesis and promoted this to become their main 
argument.67

7. Conclusions
It, then, can be concluded that the Sethites-interpretation possibly originated in 
Syria. In its Syriac form it ‘conserved’ the elements from the earlier angels interpre­
tation. It seems as if the ‘rewritten Bible’ as found in the Enochic tradition was so 
strong, that every element of it needed an integral reworking. Within the Sethites-in­
terpretation, the ‘sons of God’ where no longer viewed as angels descending from 
heaven, but as pious men descending from their dwelling verging on Paradise. But 
also other elements, resembling the Prometheus myth, that the angels gave their 
knowledge to the women, remained in some cases part of the exegetical tradition, 
but now in the form that the Cainites handed over the knowledge of their technically 
more developed culture to the Sethites.

In general, a the culture of the Sethites is depicted as pure and simple, without 
musical instruments, without eating meat, and especially with sexual chastity. The 
changed view on sexuality in the early Christian period can be seen in the celibacy of 

56 SÁROSPATAKI FÜZETEK2012/3-4



THE IN DECENT DESCENT OF THE SETH ITES
the monastic tradition. The story about ‘fallen Sethites’ formed at the one hand the 
perfect ideal to strive for, and at the other hand the severe warning to avoid contact 
with women. The view on sexuality expressed in the monastic ideal may especially 
have triggered the Sethites-interpretation, while the Enochic tradition, as a form of 
‘rewritten Bible’ may have stimulated the Syriac fathers to do the same, but now in 
a more ‘human’ form.

Absztrakt

A sétiták erkölcstelen utódai
Az IMóz 6,1-4 sétita-értelmezésének eredete

A reformátori írásmagyarázatokban az IMóz 6,1-4 „istenfiakról” és „emberek 
leá-nyairól” szóló elbeszélését általában az istenfélő Sét leszármazottairól szóló 
történetként értelmezik, akik a Káin családjából való leányokat vették feleségül. A 
történet ebben az értelmezésben a hívek és nem hívek közötti kapcsolat veszélyeire 
figyelmeztet. Egy kis exegézistörténeti kutatás azonban rávilágít arra, hogy nem 
ez a legkorábbi magyarázata az IMóz 6,1-4-nek. A legkorábbi értelmezés az 
„istenfiakat” „angyaloknak” tekintette. Ez a tanulmány éppen ezért az ún. sétita- 
értelmezés eredetét igyekszik feltárni. Ügy tűnik, hogy ennek a magyarázatnak az 
eredetét nagy valószínűséggel a szír egyházatyáknál találjuk meg. Érdekes azonban, 
hogy írásmagyarázatuk a korábbi „angyal-értelmezés” számos elemét megőrizte, 
ahogyan az például az Énók-hagyományban is megtalálható. A „sétita-értelmezés” 
megfogalmazása arra enged következtetni, hogy elképzelhetően a szexualitásról egy, az 
ószövetségitől eltérő megváltozott felfogás, ill. a szerzetesi hagyományban kifejezésre 
jutott cölibátus eszmény volt hatással a kérdéses szakasz exegézisére.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 57





Adriana Drint

Bibelstellen auf
Grabsteinen im Norden
DER NIEDERLANDE

S
eit etwa fünfzehn Jahren bin ich an der bildlichen und textlichen Aufnahme 
christlicher Friedhöfe in der Provinz Groningen beteiligt, die Teil der Stiftung 
Oude Groninger Kerken (Alte Kirchen in Groningen) sind. Die Registrierung 
umfasst sowohl das Fotografieren, als auch die Aufzeichnung der Abmessungen 

und der Verfassung der Grabmale (Grabmäler) und die Abschrift aller Inschriften. 
Außerdem leiste ich seit vielen Jahren einen Beitrag zur Übersetzung der hebräischen 
Inschriften der jüdischen Friedhöfe in der Provinz Drenthe.

Grabsteine tragen Texte, die eine spezielle Bedeutung hatten oder haben, entweder 
für den Verstorbenen, und/oder für die Hinterbliebenen. Juden und Christen 
schöpfen dafür häufig aus der Bibel. In diesem Vortrag will ich untersuchen, ob es bei 
der Verwendung von Bibelzitaten einen Unterschied zwischen Juden und Christen 
gibt. Selbstverständlich werden auf jüdischen Grabmalen nur Zitate aus dem Alten 
Testament verwendet und findet man auf christlichen Friedhöfen vor allem Zitate aus 
dem Neuen Testament. Deshalb versuche ich, eine Klassifizierung gemäß dem Inhalt 
zu machen und frage also: welche Aussage oder welchen Gedanken will der Text zum 
Ausdruck bringen? Gibt es dabei einen Unterschied zwischen den Intentionen von 
Juden und Christen?
Die Funktion des Grabmals
Der Inhalt des Textes hängt mit der Funktion des Grabmals zusammen. Die 
Umschreibung der Funktionen ist für jüdische und christliche Grabmale teilweise 
gleich, teilweise aber auch nicht. Universal ist die Funktion der Markierung des 
Grabes. Dies ist die erste der insgesamt zwei Funktionen, die der Rabbiner J.S. 
Jacobs aus Amersfoort benennt. Die Markierung des Grabes ermöglicht es, an der 
Grabstätte für das Seelenheil des Verstorbenen zu beten (tefillat hasjkava). Zweitens 
dient das Grabmal zur Erinnerung an den Verstorbenen und seinen guten Werken, 
wodurch die Lebenden inspiriert werden sollen.

Diese zwei Funktionen des Grabmals spiegeln zwei Bibelstellen aus dem 
Alten Testament wieder, die schon in griechisch-romanischer Zeit in jüdischen 
Grabinschriften zitiert wurden und bis heute auch auf jüdischen Grabmalen in den 
Niederlanden vorkommen. Der erste Text ist eine Anlehnung an das Buch 1 Samuel 
(1 Samuel Kapitel 25 Vers 29), wo Abigail zu David sagt: “So wird die Seele meines 
Herrn eingebunden sein im Bündlein der Lebendigen bei dem Herrn, deinem

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 59



Adriana Drin i

Gott”. Auf dem Grabstein steht: □”H!"I 'HFI “Seine (Ihre) Seele
sei eingebunden in das Bündel des Lebens”. Der zweite Text ist dem Buch Sprüche 
entnommen (Sprüche Kapitel 10 Vers 7): “ Das Andenken des Gerechten sei zum 
Segen.”

Im Altertum zitierten die Juden fast ausschließlich diese zwei Bibelstellen, im 
Gegensatz zu den Christen, die ein großes Repertoire von Bibeltexten benutzten. 
Dagegen findet man auf jüdischen Friedhöfen vom Mittelalter an viele Zitate aus dem 
Alten Testament oder Anlehnungen an Bibelstellen. Diese Zitate und Anlehnungen 
können mit der Funktion des Grabmals verknüpft werden.Auch christliche Grabmale 
können als Gedenkstätte zum Gebet für das Seelenheil des Verstorbenen und als 
Ehrenzeichen zur lobenden Erwähnung der Werke der Verstorbenen dienen.1

1 Harry Tümmers, “Ontstaan en fimctie van grafzerken, hun kunstsinnige vormgeving en enkele 
karakteristieken van de Bossche zerken”, in: Jan van Oudheusden en Harry Tümmers (red.), De 
grafzerken van de Sint-Jan te 's-Hertogenbosch, Stichting ABC in samenwerking met Adr. Heinen 
Uitgevers, 2010, p. 95 - 125.

Seit der frühchristlichen Zeit entwickelte sich der Brauch der Beerdigung innerhalb 
des Kirchengebäudes. Dem zu Grunde liegt erstens die Verehrung der Märtyrer und 
— daran gekoppelt — das Verlangen, so nahe wie möglich bei den Resten der Märtyrer 
begraben zu werden, also beim Hauptaltar (‘ad sanctos’); der zweite Motivationsfaktor 
ist das Bewusstsein, zu einer Glaubensgemeinschaft zu gehören, der sowohl die 
Lebenden als die Verstorbenen angehören. Die Inschriften der Fußbodenmosaike 
und später der Grabplatten verweisen auf wichtigen Personen und ihren Werke mit 
der Absicht, dass die Kirchen besuchet für die Verstorbenen und ihre Verwandten 
beten sollten.

Die Reformation sorgte für einen radikalen Umschlag: es wurde sogar verboten, 
auf oder bei den Grabstätten zu beten. Trotzdem währte der Brauch der Bestattung 
innerhalb des Kirchengebäudes fort bis in das Jahr 1829. Dies geschah zum 
einen gewohnheitsgemäß, aber auch, weil die Eigentumsrechte für die Grabstelle 
fortbestanden und weil die Vergebung der Grabstätten der Kirche Geld einbrachte. 
Schließlich wurde es aus hygienischen Gründen verboten, Verstorbene innerhalb der 
Kirchengebäude zu bestatten. Während die Funktion des Grabes als Gedenkstätte 
zum Gebet zu bestehen aufhörte, blieb die Funktion als Ehrenzeichen bestehen. 
Das Grabmal konnte zur Ehrbezeugung dienen, indem es die Darstellung des 
Verstorbenen ehrenvoll zeigte und sie von der Umgebung absonderte und /oder 
dadurch, dass es die Verdienste und Tugenden des Toten mittels Wörtern und/oder 
Symbolen zeigte. Es ist auffallend, dass der Chorteil seit der Reformation als Stelle für 
großartige Grabdenkmale dient. Ursache hierfür ist die Tatsache, dass das Zentrum 
der protestantischen Liturgie in das Schiff verlegt wurde, wo sich die Kanzel und 
das Taufbecken befinden. Ein schönes Beispiel dafür, wie das Grabdenkmal die 
Aufmerksamkeit auf sich ziehen kann, ist das Mausoleum in der Kirche von 
Midwolde bei Leek, das Anna van Ewsum im siebzehnten Jahrhundert für ihren 
Ehemann Carel Hieronymus von Inn- und Knipphausen errichten ließ. Der Entwurf 
für dieses Mausoleums stammt von Rombout Verhulst, der auch das Denkmal für 
Michiel de Ruyter in der Nieuwe Kerk (Neue Kirche) in Amsterdam erstellt hat. 1

60 SÄ RQS PATAKI FÜ'ZITIK 2012/3-4



Bibelstellen auf Grabsteinen im norden der Niederlande

Die Kirche von Midwolde, Mausoleum der Familie Von Inn- und Kniphausen. 
Foto: Elly Kooiman, ellykooiman.com.

Für christliche Grabmale sind außer den vorgenannten noch zwei 
weitereFunktionen zu formulieren:2 Ein Grabmal könnte als Mahnzeichen 
dienen, indem es die Passanten an den Tod erinnert und sie auf die Notwendigkeit 
aufmerksam macht, die eigene Lebenszeit zu nutzen. Weiter könnte ein Grabmal 
ein Zeichen der Hoffnung und des Glaubens sein, indem es von dem Warten in 
Ruhe und Frieden auf die Auferstehung am Jüngsten Tag sprach, oder von dem 
Eintritt der Seele in den Himmel. Durch die Jahrhunderte hindurch wurden 
diese vier Funktionen abwechselnd hervorgehoben. In frühchristlicher Zeit und 
im Mittelalter war das Grabmal ein Zeichen der Hoffnung und des Glaubens, im 
siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert war es vor allem ein Mahnzeichen. Im 
Laufe des zwanzigsten Jahrhunderts verwischten sich die Funktionen des Grabmals, 
bis hin zu einer sachlichen und schlichten Erinnerung an die ehemalige Existenz des 
Toten, um schließlich am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts wieder an Bedeutung 
zu gewinnen und zum einzigartigen Ausdruck der Erinnerung an und der Trauer 
um den Verstorbenen zu werden. Diese wechselnden Funktionen sind deutlich 
erkennbar in der jeweiligen Ausführung der Grabmale und in den Grabinschriften.

2 Peter van Daei, “Graftekens in Nederlandse Kerken”, in: Johanna Fortuin, Jan van Kilsdonk e.a., 
Aßcheid nemen van onzedoden. Rouwen en rouwgebruiken in Nederland, Kämpen: Uitgeversmaatschappij 
J.H. Kok, 1988, p. 37-57.

Der Vergleich der Inschriften von jüdischen und christlichen Grabmalen zeigt, 
dass sie die Funktionen von Gedenkstätte zum Gebet, Ehrenzeichen und Zeichen 
der Hoffnung und des Glaubens gemeinsam haben. Die Gestaltung des Grabmals 

2012/3-4 SÄROSPATAK1 FÜZETEK 61

ellykooiman.com


Adriana Drini

als Ehrenzeichen ist aber auf jüdischen Friedhöfen viel einfacher, da die jüdische 
Tradition vorschreibt, dass die Bestattung und die Grabstätte schlicht gehalten 
werden sollen. Im Tode sind ja alle Menschen gleich. Trotzdem ist es auf jüdischen 
Friedhöfen ohnehin möglich, um gewissen Personen besondere Ehre zu erweisen. 
Das kann beispielsweise durch Absonderung mittels eigener Grabreihen für Rabbiner 
und Parnassim (Vorstandsmitglieder) geschehen, oder durch einen besonders 
langen und schönen Text auf dem Grabstein, und/oder durch einen kostspieligen 
Stein, und/oder durch ein Gitter um die Grabstätte herum, oder aber mittels eines 
besonderen Denkmals, das oft von Freunden und Schülern gestiftet worden ist. 
Aber ein Grabstein von besonderer Qualität oder Gestaltung kann auch ein Beleg 
fur den Wohlstand der Hinterbliebenen sein. Und ein Gitter um eine Grabstätte 
ist öfter ein Zeichen dafür, dass einzelne Gräber zusammengehören, wenn es sich 
beispielsweise um ein Familiengrab oder ein Grab von Eheleuten handelt.

Obwohl auf jüdischen Grabsteinen die Erwähnung des Sterbens häufig anwesend 
ist, kommt die Funktion von Mahnzeichen im Sinne von „Memento Mori“ in den 
Texten nur sehr selten vor. Jedoch kann man manchmal Darstellungen finden, die 
als „Memento Mori“ funktionieren. Es handelt sich etwa um das Bild der Sense, der 
umgedrehten Fackel, der Sanduhr oder des Totenkopfes. Trotz der Ablehnung dieser 
Symbolik in der jüdischen Tradition sind diese Darstellungen im Laufe des Prozesses 
der Assimilation der jüdischen Gemeinschaft von der sie umringenden christlichen 
Grabkultur adaptiert worden.
Die Form des Grabmals
Neben der Funktion ist auch die Form des Grabmals mitbestimmend für den 
Umfang und damit auch für den Inhalt der Inschrift. Dies betrifft die Stelle, wo die 
Inschrift auf dem Grabmal angebracht wurde und die Frage, wie viel Raum dafür 
geschaffen und wie das Layout gestaltet worden ist.

Grabmale lassen sich grob in Grabsteine und Grabplatten gliedern. Auf Friedhöfen 
aschkenasischer Juden — also Juden aus Nordwest- und Osteuropa - gibt es fast nur

Die Form des Grabmals 
in der aschkenasischen 
Gruppe: Stelen die am 
Kopfende der Grab­
stätte errichtet sind. 
(Dwingeloo)

62 SÁRQSPATAK1 FÜZETEK 2012/3-4



Bibelstell en auf Grabsteinen im Norden der Niederlande

Grabsteine, die am Kopfende der Grabstätte errichtet sind, während sephardische 
Juden, die aus Spanien, Portugal und Nordafrika kommen, die Gräber mit einer 
Grabplatte abdecken oder einen einem Sarkophag ähnlichen Grabaufbau gestalten. 
Der größere Teil der jüdischen Gemeinschaften in den Niederlanden gehören zu

Die Form des Grabmals 
in der sephardischen 
Gruppe: Grabplatte oder 
deckender Grabaufbau. 
(Ouderkerk aan de 
Amstel)

der aschkenasischen Gruppe, daher sind auf jüdischen Friedhöfen Grabsteine in der 
Mehrheit. Auf Kirchhöfen und allgemeinen Begräbnisstätten gibt es sowohlGrabsteine 
als auch Grabplatten.

Grabsteine können an beiden Seiten beschrieben sein, Obelisken und Sockel 
rundum, und Grabplatten tragen selbstverständlich nur eine Inschrift an der 
Oberseite. Die ältesten Grabplatten im Fußboden der Kirchen und auf Kirchhöfen 
tragen die Inschrift auf Bändern rundum der Platte, in späteren Zeiten wurde die 
Oberfläche aufgeteilt in Rechtecke, die untereinander stehen, wobei Textfelder und 
Felder mit Bildern einander abwechseln können. Die Texte werden im letzten Fall 
von oben nach unten gelesen. Nach dem ersten Viertel des siebzehnten Jahrhunderts 
bringt man keine Textbänder rundum der Grabplatten mehr an.

Seit dem Ende des sechzehnten Jahrhunderts werden in den Niederlanden 
jüdische Grabmale gebaut. Anfänglich wurden auf jüdischen Grabmalen Texbänder 
mit Texfelder kombiniert, dies aber nur auf sephardischen Friedhöfen und auf 
christlichen Friedhöfen nur bis zum ersten Viertel des siebzehnten Jahrhunderts.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 63



Adriana Drini

Seitdem ist die Position der Inschriften auf jüdischen und christlichen Grabsteinen 
vergleichbar.
Die Position der Bibelstelle in Bezug auf den Rest des Textes auf dem Grabmal
Inschriften auf jüdischen Grabsteinen sind teilweise vergleichbar mit Inschriften auf 
Grabsteinen von Kirchhöfen und allgemeinen Friedhöfen. Es gibt selbstverständliche 
Übereinstimmungen, wie zum Beispiel die Erwähnung von biografischen Daten, die 
zum Wesen der Grabinschriften gehört, - denn wie sonst können wir wissen, wer 
unter dem Grabstein liegt? - oder Elemente des Grabmals, die mit beeinflusst sind 
von der umringenden Kultur bzw. bestimmten Modeerscheinungen. So werden im 
achtzehnten und neunzehnten Jahrhundert die biografischen Daten oft durch ein 
Gedicht ergänzt. Aber kurz nach Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts verschwindet 
das Gedicht vom Grabstein und wird die Inschrift allmählich kürzer. Nach dem 
Zweiten Weltkrieg besteht der Text auf dem Grabstein öfter nur aus der Erwähnung 
des Namens und des Geburts- und Todesdatums. Seit den neunziger Jahren des 
letzten Jahrhunderts nimmt die Vielfalt der Grabmale wieder zu und fügt man den 
biografischen Daten häufiger einige persönliche Worte zu.

Auf christlichen Grabmalen ist die Bibelstelle immer von dem Teil mit den 
biografischen Daten des Verstorbenen abgesondert. Auf Grabplatten steht die 
Bibelstelle gelegentlich in einem Textfeld über dem Bereich mit biografischen Daten, 
aber meistens in einem Textfeld darunter. Auf Grabsteinen findet man das Bibelzitat 
unter dem Feld mit dem Namen und Sterbedatum oder auf der Rückseite des Steines. 
Ein wesentlicher Unterschied zum christlichen Grabmal ist der Gebrauch der 
hebräischen Sprache auf jüdischen Grabsteinen. Etwa bis zur Hälfte des neunzehnten 
Jahrhunderts wird nur Hebräisch für die Inschriften gebraucht, danach fügte man

Bibelstelle unter dem Feld mit den biogra­
phischen Daten (Grabstein auf dem 
Kirchhof von Eenum).

64 SÄRQSPATAK1 FÜZETEK 2012/3-4



BlBELSTELlEN AUF GRABSTEINEN IM NORDEN DER. NIEDERLANDE

zuerst den Namen, später auch das Geburts- und Todesdatum auf Niederländisch 
hinzu. Nach dem Zweiten Weltkrieg nimmt gerade der Anteil der hebräischen 
Sprache ab, bis schließlich nur der Name und die Abkürzungen am Anfang und 
Ende des Textes auf Hebräisch geschrieben sind und häufig nicht einmal der 
Name. Auch Grabsteine auf jüdischen Friedhöfen sind häufig auf beiden Seiten 
beschrieben. Während auf Kirchhöfen und allgemeinen Friedhöfen die Rückseite 
für ein Gedicht oder ein Bibelzitat oder eine Darstellung verwendet wird, ist auf 
jüdischen Friedhöfen die Rückseite für einen Text auf Niederländisch reserviert, 
eventuell begleitet von einem Sinnbild. Wenn beide Seiten beschrieben sind, stehen 
nur die biografischen Daten auf Niederländisch auf der Rückseite, der Haupttext auf 
Hebräisch steht auf der Vorderseite. Auf jüdischen Grabsteinen wird die Bibelstelle 
fast ausschließlich auf Hebräisch zitiert3 und steht daher nur auf der Vorderseite des 
Steins. Wenn die Bibelstelle nicht im Haupttext aufgenommen worden ist, findet 
man sie unter dem Oberrand des Grabsteines und bei einem Rundbogen folgt das 
Zitat der Linie des Oberrandes. Bei den ältesten sephardischen Grabplatten wird 
die Bibelstelle nicht geschrieben, sondern abgebildet. Beispiele findet man auf dem 
Friedhof in Ouderkerk aan de Amstel.

3 Ich kenne nur eine Ausnahme: eine Grabplatte in Assen (ASN-158), auf der die Bibelstelle sowohl auf 
Hebräisch als auf Niederländisch zitiert wird.

Bibelstelle abgebildet: Ouderkerk aan de Amstel (sephardischer Friedhof).

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 65



Adriana Drini

Dieser Brauch ist bei den jüngeren Grabsteinen nicht mehr zu finden, wo die 
jüdische Gemeinschaft das Bilderverbot strikter befolgt hat.
Klassifizierung der Bibelzitate
Für die Untersuchung der Bibelzitate auf christlichen Kirchhöfen habe ich die Texte 
auf eine Anzahl von Kirchhöfen in der Provinz Groningen miteinander verglichen. 
Dies sind die Kirchhöfe von Den Andel, Eenrum, Eenum, Garnwerd, Garmerwolde, 
Heveskes, Noordwijk, Oosternieland, Oostum, Westernieland und Wierhuizen.4 
Für die jüdischen Bibelstellen habe ich eine Anzahl von jüdischen Friedhöfen in der 
Provinz Drenthe untersucht, und zwar in Assen, Beilen, Coevorden, Dwingeloo, 
Emmen, Hoogeveen, Meppel, Sleen, Smilde und Veenoord.5

4 Die Ortsnamen werden wie folgt abgekürzt: Den Andel: AND, Eenrum: ENR, Eenum: ENM, 
Garnwerd: GWD, Garmerwolde: GMW, Heveskes: HVK, Noordwijk: NWK, Oosternieland: ONL, 
Oostum: OTM, Westernieland: WNL, Wierhuizen: WRH.
5 Assen: ASN, Beilen: BLN, Coevorden: COV, Dwingeloo: DWL, Emmen: EMN, Hoogeveen: 
HGV, Meppel: MPL, Sleen: SLN, Smilde: SDE, Veenoord: SLN-V.
6 Die Übersetzung der Bibelstellen ist der Lutherbibel von 1545 entnommen.

Bibeistelle abgebildet: Ouderkerk aan de 
Amstel (sephardischer Friedhof).

Dabei werden Psalmen öfter in gereimter Fassung zitiert.
Die Bibelzitate auf Grabsteinen der christlichen Friedhöfe bringen eine Vielfalt von
Aussagen zum Ausdruck6:
Mahnzeichen - Memento Mori: 
- die Vergänglichkeit des Menschen (1 Petri 1,24-25: “Denn alles Fleisch ist wie Gras 
und alle Herrlichkeit der Menschen wie des Grases Blumen. Das Gras ist verdorret, 

66 SÄRQS PATAKI FÜZETEK 2012/3-4



Bibelstf.llem auf Grabsteinen im norden der Niederlande

und die Blume abgefallen; aber des Herrn Wort bleibet in Ewigkeit.”7; Psalm 90:2 
gereimt8; Psalm 103, 15: “Ein Mensch ist in seinem Leben wie Gras, er blühet wie 
eine Blume auf dem Felde.”9; Psalm 103:8 gereimt10 11; Prediger 1, 4: Ein Geschlecht 
vergehet, das andere kommt; die Erde aber bleibt ewiglich.”11);

7 AND-6, WRH 6-5.

8NWK-182.

9 WNL-30.

10 NWK-51, 95, 140, 275: “Gelijk het gras is ons kortstondig leven.”.

11 GNW 22-4.

12 OTM 19-2.

13 OTM 5-2.

14 NWK-227: “De Here begeeft en verlaat de zijnen niet.”

15 NWK-280.

16 NWK-72, 269.

17 WRH 10-2.

18 WRH 8-3: “Gij hebt mijn ziel beveiligd voor de dood.”.

19 OTM 3-1.

20 OTM 7-2: De eeuwige God is haar een woning”.

21 WNL-32.

22 WRH 11-3.

23 NWK-214.

24 NWK-272, 273

25 NWK-195, OTM 19-3, 19-15.

Zeichen der Hoffnung und des Glaubens:
- Hoffnung auf Gott (Psalm 39, 8: “Nun, Herr, wes soll ich mich trösten? Ich hoffe 
auf dich.” ; Psalm 28, 7: “Der Herr ist meine Stercke und mein Schild, auf Ihn 
hoffet mein Herz.” );

12
13

- sicher sein bei Gott (Hebräer 13, 5b: “Denn Er hat gesagt: Ich will dich nicht 
verlassen noch versäumen.” ; Psalm 105:5 gereimt ; Psalm 23 ; Psalm 89, 16: 
“Wohl dem Volk, das jauchzen kann. Herr, sie werden im Licht deines Antlitzes 
wandeln.” ; Psalm 56:6 gereimt ; Psalm 121 ; 5. Buch Mose/Deuteronomium 33, 
27a: “Das ist die Wohnung Gottes von Anfang, und unter den Armen ewiglich.” ); 
- die Leitung Gottes (Sprüche 16, 9: “Des Menschen Herz schlägt seinen Weg an, 
aber der Herr allein gibt, dass er fortgehe.” ; Psalm 25, 5: “Leite mich in deiner 
Wahrheit, und lehre mich; denn Du bist der Gott, der mir hilft; täglich harre ich 
deiner.” );

14 15 16

17 18 19
20

21

22
- die Gnade Gottes (Psalm 32, 1: “Wohl dem, dem die Übertretungen vergeben sind, 
dem die Sünde bedecket ist.” ; Psalm 103 ; 2 Corinther 12, 9b: “Lass dir an meiner 
Gnade genügen.” );

23 24
25

- Christo zugehören (Römer 14, 7-8: “Denn unser keiner lebt ihm selber, und keiner 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 67



Adriana Drint

stirbt ihm selber. Leben wir, so leben wir dem Herrn; sterben wir, so sterben wir dem 
Herrn. Darum, wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn.”26; Philipper 1,21: 
“Denn Christus ist mein Leben, und Sterben ist mein Gewinn.”27; Philipper 4, 7: 
“Und der Friede Gottes, welcher höher ist denn alle Vernunft, bewahre eure Herzen 
und Sinne in Christo Jesu.”28);

26 NWK-161.

27 NWK-158, 226, 235.

28 WRH 11-3.

29 NWK-162.

30 NWK-160.

31 WNL-9

32 HVK-10: “Koomt Here Jézus. Ja koomt haastelijk!” AD 1717.

33 NWK-233.

34 ENM-7.

35 NWK-159;

36 NWK-62.

37 NWK-282.

38 NWK-234.

- die Rechtfertigung durch Christus (2 Timotheum 4, 7-8: “Ich habe einen guten 
Kampf gekämpfet, ich habe den Lauf vollendet, ich habe Glauben gehalten. Hinfort 
ist mir heygelegt die Krone der Gerechtigkeit, welche mir der Herr an jenem Tage, 
der gerechte Richter, geben wird; nicht mir allein, sondern auch allen, die seine 
Erscheinung lieb haben.”29);
- die Erwartung der Auferstehung des Körpers (1 Thessalonicher 4, 13-14: “Wir 
wollen euch aber, liebe Brüder, nicht verhalten von denen, die da schlafen, auf 
dass ihr nicht traurig seyd, wie die andern, die keine Hoffnung haben. Denn so 
wir glauben, dass Jesus gestorben und auferstanden ist; also wird Gott auch, die da 
entschlafen sind durch Jesum, mit ihm führen.” ; Luca 20, 36b: “Denn sie sind 
den Engeln gleich [und Gottes Kinder, weil sie Kinder sind der Auferstehung]” ; 
Offenbarung Johannis 22, 20b: “Ja, ich komme bald Amen. Ja, komm Herr Jesu.” );

30
31

32
- ewige Freude (Jesaia 35, 10: “Die Erlösten des Herrn werden wiederkommen, und 
gen Zion kommen mit Jauchzen; ewige Freude wird über ihrem Haupte seyn; Freude 
und Wonne werden sie ergreifen, und Schmerz und Seufzen wird weg müssen.” ; 
Psalm 17:8 gereimt );

33
34

- das ewige Leben (Psalm 68:10 gereimt ; Prediger 12, 5b: “Denn der Mensch fährt 
hin, da er ewig bleibt, und die Kläger gehen umher auf der Gasse.” ; Evangelium 
Johannis 5, 24: “Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wer mein Wort höret, und 
glaubet dem, der mich gesandt hat, der hat das ewige Leben, und kommt nicht in 
das Gericht, sondern er ist vom Tode zum Leben hindurch gedrungen.” ; die Epistel 
an die Hebräer 4, 9: “Darum ist noch eine Ruhe vorhanden dem Volk Gottes.” ; 
Römer 6, 23:

35
36

37
38

68 Sárospataki füzetek2012/3-4



B1BE1.STF.L1 EN AUF GRABSTEINEN IM NORDEN DER NIEDERLANDE

“Denn der Tod ist der Sünden Gold, aber die Gabe Gottes ist das ewige Leben, in 
Christo Jesu, unserm Herrn.”39

39 OTM -42.

40 ONL-27.

41 ONL-5.

42 ENM-9, ENR-2, ONL-19, OTM 4-3, NWK-4, 5, 22, 23, 75, 99, 141, 164, 230, WNL-10, 29, 
37, WRH 9-3.
43 HVK-17, NWK-53, 63, WNL-38.

44 Gesang 14: OTM 5-3 “Jezus uw verzoenend sterven . . .

45 OTM 19-4.

46 Siehe auch Jeroen de Jong, Gert van Klinken, Klaas Yntema und Bart Niek van de Zedde, “Dood, 
geloof en samenleving: teksten op negentiende-eeuwse zerken in Leermens”, in: Groninger Kerken 
23/1, Januar 2006, S. 2-8.
4" Auch auf Synagogen wird das Chronogramm verwendet, nämlich für die Jahreszahl der Gründung. 
Die Verwendung eines Chronogramms in Grabinschriften kann man zuweilen auch außerhalb jüdischer 
Friedhöfe finden. In solchen Fällen geht es nicht um Bibelzitate. Ein bekanntes Beispiel ist wohl die 
Grabinschrift für Hugo de Groot. Die Großbuchstaben sind als römische Ziffern zu betrachten und 
zusammen zu zählen, wobei W= 10 (ein doppeltes „V“ ist). Die Gesamtzahl 1645 ergibt das Todesjahr:

Ehrenzeichen:
- Sprüche 10, 7a: “Das Gedächtnis der Gerechten bleibt im Segen.”40
Eine Bibelstelle als Ehrenzeichen kommt nur vereinzelt vor.
Eine sehr beliebte Bibelstelle ist die Offenbarung Johannis 14, 13b: “Selig sind die 
Toten, die in dem Herrn sterben, von nun an. Ja der Geist spricht, dass sie ruhen von 
ihrer Arbeit; denn ihre Werke folgen ihnen nach.”41 Davon wird des Öfteren nur der 
erste Satz zitiert.42 Eine andere bevorzugte Bibelstelle ist Evangelium Johannis 11, 
25: “Jesus spricht zu ihr (Martha): Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an 
mich glaubt, der wird leben, ob er gleich stürbe.”43.

Abgesehen von der Anführung von Bibelstellen, Gesängen44 und des ersten 
Paragraphs des Heidelberger Katechismus45 werden religiöse Überzeugungen auch in 
freien Texten zum Ausdruck gebracht. Meistens werden diese Überzeugungen in den 
Gedichten gestaltet, die im achtzehnten und neunzehnten Jahrhundert und Anfang 
des zwanzigsten Jahrhunderts auf Grabmalen angebracht sind.46

Auf jüdischen Friedhöfen gibt es außer Bibelstellen, die etwas über den Tod und 
den religiösen Überzeugungen aussagen, auch Zitate, die verwendet werden, um 
etwas über dem Verstorbenen als Person mitzuteilen. Deshalb können - anders als auf 
christlichen Grabmalen — auf jüdischen Grabsteinen Bibelstellen auch im Textfeld 
mit den biografischen Daten verwendet werden. Weil im hebräischen Alphabet 
jeder Buchstabe einen bestimmten Stellenwert hat, kann die Bibelstelle auch dazu 
dienen, um die Jahreszahl des Sterbejahres, selten des Geburtsjahres, zum Ausdruck 
zu bringen, wobei nur die Buchstaben, die einen Punkt tragen, mitzählen für die 
Angabe der Jahreszahl. Auf jüdischen Grabsteinen können Bibelzitate also auf drei 
Stellen vorkommen: 1) oben, gesondert vom Text, 2) als Bestandteil des Haupttextes, 
nämlich in der Eulogie (Lobpreisung) oder als Ausdruck des Sterbens, und 3) am 
Ende des Textes als Chronogramm, um die Jahreszahl anzugeben.47

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 69



Adriana Drini

Wenn auf jüdischen Grabsteinen eine Jahreszahl in dem hebräischen Text 
genannt wird, wird sie immer mittels des Stellenwerts der hebräischen Buchstaben 
angegeben. Jeder Buchstabe des hebräischen Alphabets hat nämlich einen bestimmten 
Stellenwert, von Aleph für eins bis Taw für vierhundert.48 Wenn einer Buchstabe als 
Zahl gelesen werden muss, steht über dem Buchstaben ein Punkt oder ein Beistrich. 
Die Tausende der Jahreszahl sind meistens nicht mit aufgeführt und dieser Teil wird 
mit einer Abkürzung für die Wörter: “nach kleiner Zählung” angegeben.

“hVgo de groot een LICht
Was aLLer WereLts Wonder:
síin sleLe Leeft bll godt,
síin LIChaaM Leght hier onder.”
48 Die Namen der hebräischen Buchstaben mit dem Stellenwert in Klammern: X Aleph (1), □ Beth 
(2), 1 Gimel (3), 7 Daleth (4), n Hé (SY 1 Waw (G), T Zajin (7), n Cheth (8), 0 Teth (9), ’/o^(10), 2 (am 
Wortende: 7) Kaph (20), 5 Lamed (30), 0 (am Wortende: □) Mem (40), 1 (am Wortende: ]) Nun (50), 0 
Samekh (60), V Ajin (70), 5 (am Wortende: 9) Pé (80), X (am Wortende: f) Sadé (90), p Qpph (100), 7 
Resch (200), © Sin/Schin (300), n Taw (400).

Bibelstelle auf Hebräisch zitiert: un­
ter dem Oberrand des Grabsteines 
und im Haupttext.
(Hoogeveen, Grabstein von Mozes 
Koekoek [HGV-069])

Unter dem Oberrand:O’pbNn 7k nby nwm ,“Und Mose stieg hinauf zu Gott.” (Ex. 19:3). Als 
Chronogramm: latw n tna tpix auaa "pnq ,“Und deine Gerechtigkeit wird vor dir her gehen und die 
Herrlichkeit des Herrn wird dich zu sich nehmen.” (Jes. 58:8) (Chronogramm: (5)656 = 1896). Im 
Gedicht: 1’JlPna n/v mnn “Denn der Tod ist gestiegen durch seine Fenster.” (vgl. Jer.9:20).

70 Sárospataki Füzetek2012/3-4



BibeOteuen auf Grabsteinen im norden der Niederlande

Die Eulogie oder die Lobpreisung der guten Taten des Verstorbenen ist eine 
Hinzufügung zu den biografischen Daten. Öfter werden diese guten Taten mittels 
einer Kette von kurzen Bibelstellen oder Wordkombinationen aus der hebräischen 
Bibel angeführt, wohl oder nicht wörtlich zitiert. Der ursprüngliche Kontext hat 
dabei keine Bedeutung mehr, die Texte werden in einem neuen Kontext umgearbeitet 
zu einer Grabschrift für den Verstorbenen. Diese Zitierweise von Bibelstellen und 
Anspielungen wird “musivischer” Stil genannt.49

49 D. Chwolson, Corpus Inscriptionum Hebraicarum, enthaltend Grabschriften aus der Krim und andere 
Grab- und Inschriften in alter hebräischer Quadratschrift, sowie auch Schriftproben aus Handschriften vom 
IX. - XV. Jahrhundert gesammelt und erläutert, St. Petersburg, 1882, p. 465; Milada Vilimkovä, Die 
Prager Judenstadt, Aventinum 1990, S. 166: “Biblische und andere Gleichnisse in den Text einzufugen 
war das Grundprinzip des sogenannten “musivischen” Stils (Mosaik), dessen Blütezeit in das 17. und 
18. Jahrhundert fiel. Der Text wird mit unzähligen Reminiszenzen und Zitaten aus der biblischen 
Literatur verflochten. Diesen Zitaten wird entweder ihr Sinn belassen oder sie bekommen durch kleine 
Veränderungen und Verschiebungen einen anderen Sinn, was häufiger der Fall ist.”
50 MPL-036, Breine, Ehefrau von Cossman Keizer:
iw mps nmab nbsab 'm nüx p nw 'n nx-r mal nan \msr nw Wa 
mra \amsb nana naa \naan nsux nxt \ irren iw waa nba: \nbbina ba’aa \nba»a 
\ aiö ’aa nxr \ nrp jaa/xp 'a nw \ qor 'a na nama 'n'- \ irwa rw \ orpaxb mm 
rra baara na \ nma na’ra, ia Tb 'n ara \ bib owa napm \ n’as bx naoxn jto '’ft 
'n'a'sTn \pab naana nnna

51 Vgl. Jesaia 33, 6.

52 Sprüche 11, 16.

53 Sprüche 12, 4., Sprüche 31, 10.

54 Vgl. Sprüche 12, 4.

55 Vgl. Sprüche 11, 17.

56 Vgl. Sprüche 31, 20.

57 Vgl. Psalm 112,9.

58 Vgl. Sprüche 31, 23.

59 COV-024, MPL-029, 075.

Eines von vielen Beispielen für die Anwendung von Bibelstellen im “musivischen” 
Stil ist dieserText eines Grabsteins in Meppel:50 “Hier ist verborgen eine rechtschaffene, 
aufrechte und reine Frau, Furcht des Herrn war ihr Schatz,51 eine holdselige Frau,52 
ein fleißiges Weib,53 für ihren Mann eine Krone,54 für ihre Familie eine Hausfrau, 
eine kluge Frau, im Munde von allen gepriesen, eine graziöse Frau tat ihrer Seele 
Gutes,55 diese ist eine bescheidene weise (Frau). Ihre Hand breitete sie aus zu den 
Bedürftigen,56 sie streute aus, sie gab den Armen.57 Ihr Name ist berühmt in den 
Thoren.58

Den Text am Oberrand nenne ich “Krontext”. Im Krontext werden Bibelzitate 
auf die gleiche Weise verwendet wie in der Lobpreisung. Diese Bibelstellen können 
in vier Hauptkategorien und neun Teilkategorien gegliedert werden:
Tod und Trauer:
1) Texte, die sich auf die Markierung der Grabstätte beziehen, zum Beispiel Genesis 
(das erste Buch Mose) 31, 52: “Derselbe Haufe sei Zeuge, und das Mal sei auch 
Zeuge”.59

2012/3-4 SÄROSPATAKI FÜZf HK 71



Adriana Drin i

2) Texte, die außerhalb des Kontextes der Bibel verwendet werden, um das Sterben 
des Verstorbenen sinnbildlich auszudrücken. Beispiele: Genesis 25, 17: “Und nahm 
ab, und starb, und ward gesammelt zu seinem Volk” ; Genesis 25, 22: “Und sie ging 
hin, den Herrn zu fragen (= suchen”.  Öfter handelt es sich um Bibelstellen, die 
den Namen des Verstorbenen enthalten. Zum Beispiel: Numeri 20, 1: “Und Mirjam 
starb daselbst, und ward daselbst begraben” ; Genesis 32, 2: “Jakob aber zog seinen 
Weg; und es begegneten ihm die Engel Gottes” ; Esther 2, 8: “Und Esther ward 
genommen zu dem König (ward Esther auch genommen zu des Königs Haus)” ; 
mit einer Anspielung auf den Namen des Verstorbenen Samson (hebräisch Sjimsjon): 
Gen. 28, 11: “Da blieb er über Nacht, denn die Sonne war untergegangen”.

60
61

62
63

64

65
3) Texte, die die Traurigkeit und Trauer der Hinterbliebenen zum Ausdruck bringen, 
zum Beispiel Klagelieder 3, 48: “Meine Augen rinnen mit Wasserbächen über den 
Jammer der Tochter meines Volks”.66

60 MPL-004.

61 HGV-131.

62 MPL-353.

63 MPL-039.

64 ASN-328.

65 MPL-296.

66 BLN-013.

67 BLN-011.

68 MPL-116.

69 SDE-003.

70 MPL-244.

71 MPL-103.

Zeichen der Hoffnung und des Glaubens:
4) Texte, die vom Glauben an einen Lohn im Jenseits oder an das ewigen Leben 
zeugen, oder an die Auferstehung erinnern, zum Beispiel Psalm 128, 2: “Du wirst 
dich nähren deiner Hände Arbeit; wohl dir, du hast es gut” ; Deuteronomium 33, 
12: “Das Liebliche des Herrn wird sicher wohnen” ; Daniel 12, 13: “Du aber, gehe 
hin, bis das Ende komme; und ruhe, dass du aufstehest in deinem Theil am Ende 
der Tage”.

67
68

69
Ehrenzeichen:
5) Texte als Lobspruch für den Verstorbenen. Für Männer wird öfter Hiob 1, 1 
zitiert: “ein Mann, schlecht und recht, gottesfürchtig, und das Böse meidend”; für 
Frauen wird häufig ein Text aus Sprüche 31 genommen. Weitere Beispiele: Genesis 
49, 8: “Juda, Du bist es, dich werden deine Brüder loben” ; Sprüche 12, 4: “Ein 
fleißiges Weib ist eine Krone ihres Mannes” .

70
71

Biografische Daten:
6) Texte, die eine Anspielung auf die ehemalige Funktion des Verstorbenen in der 
jüdischen Gemeinde beinhalten. Beispiele: das vierte Buch Mose/Numeri 6, 23: 

72 SAROSPATAKI Fl /I H K 2012/3-4



Bibei.stei.len ade Grabsteinen im .norden der Niederlande

“Also sollt ihr sagen zu den Kindern Israel, wenn ihr sie segnet” — der Verstorbene 
war ein Kohen, ein Nachkomme der Priesterschaft Aharons72; Numeri 18, 23 mit 
einer freien Formulierung von Numeri 8, 25 dazu: “Auch der Levit verwaltete das 
Amt (Sondern die Leviten sollen des Amts pflegen); und er wurde vom Amt des 
Dienstes entlassen”73.

72 MPL-194.

3 MPL-023; nur Numeri 18, 23 in der Grabinschrift von MPL-088.

74 COV-043.

75 HGV-041, Grabmal von Barend und Mina Cohen.

76 HGV-143,

77 HGV-001; der Text enthält auch den Namen des Verstorbenen: Elchanan, “Gott ist/gibt gnädig”.

7) Texte, die etwas persönliches über den Verstorbenen aussagen. Hierzu kenne ich 
nur ein Beispiel: Genesis 25, 28: “Rebekka hatte Jakob lieb”.74
8) Texte, die angeben, dass zwei Gräber zusammengehören. Auf jüdischen 
Friedhöfen gibt es nur Einzelgräber, es ist verboten, mehr als eine Person in einer 
Grabstätte zu bestatten. Daher bekommen Ehepartner meistens jeder ein Grabmal, 
auch wenn sie nebeneinander bestattet sind. Wenn zwei Gräber zusammengehören 
und nebeneinander liegen, wird 2 Samuelis 1, 23 zitiert: “Holdselig und lieblich in 
ihrem Leben, sind sie auch im Tode nicht geschieden”. Dieser Text steht entweder 
auf einem Steinbogen, der die zwei Grabsteine verbindet, oder teils auf dem einen 
Stein, teils auf dem zweiten. Falls die zwei Grabstätten zusammen einen Stein mit 
zwei Textfeldern nebeneinander haben, steht das Zitat unter dem Oberrand über der 
ganzen Breite des Steines. Den zweiten Text dieser Kategorie habe ich nur einmal 
gefunden. Es ist Hesekiel 37, 17: “Und tue eins zum andern zusammen”.75
9) Texte, in denen der Stellenwert bestimmter Buchstaben zusammen die Jahreszahl 
anzeigt. Weil das Chronogramm fast immer am Ende der biografischen Daten 
verwendet wird, gibt es in der Provinz Drenthe nur zwei Beispiele eines Chronogramms 
am Anfang der Grabinschrift. Das erste Beispiel ist das Zitat Klaglieder 5, 16: “Die 
Krone unseres Hauptes ist abgefallen”, wobei die Buchstaben des Wortes “Krone” 
zusammen die Jahreszahl 679 (also 5679) anzeigen.   Der zweite Fund bietet eine 
Anspielung auf Psalm 16, 6: “Gott gab gnädig sein Erbteil aufs Liebliche um zu

7677

• ” 77reizen .
Schlussfolgerung
Bibelstellen auf christlichen Grabmalen werden vor allem verwendet, um Folgendes 
zum Ausdruck zu bringen: die Vergänglichkeit des Menschen (Mahnzeichen 
— Memento Mori), die Erinnerung an den Verstorbenen (Gedächtnis- und 
Ehrenzeichen), die Hoffnung auf das Jenseits und die Auferstehung (Zeichen 
der Hoffnung und des Glaubens). Bei jüdischen Grabmalen findet man ähnliche 
Bibelstellen, wobei die Vergänglichkeit des Menschen durch die Erwähnung des 
Sterbens und der Trauer ausgedruckt wird, anstelle des Aufrufs, die Lebenszeit zu 
nutzen.

In jüdischen Grabinschriften will das Zitat des Öfteren etwas über den 
Verstorbenen und seine guten Taten mitteilen, besonders wenn das Zitat ist in die 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 73



Adriana Drini

biografischen Daten integriert ist. Wenn möglich, wird eine Bibelstelle gewählt, die 
den Namen oder die Funktion des Verstorbenen enthält. Bei christlichen Grabschriften 
sind die Bibelzitate immer abgesondert von der Angabe der biografischen Daten 
und niemals verbunden mit dem Namen oder der Funktion des Verstorbenen. Bei 
diesen Grabmalen überwiegen die Verweise auf Gottes Gnade, Christus und die 
Auferstehung.

Absztrakt

Bibliai textusok észak - hollandiai sírfeliratokon

A tanulmány a hollandiai Groningen tartomány keresztyén temetőinek sírfeliratait 
hasonlítja össze Drenthe tartomány zsidó temetőinek sírfelirataival, különös 
tekintettel az azokon található bibliai idézetekre. A keresztyén sírfeliratokon található 
bibliai textusok általában az emberi élet múlékonyságának, a feltámadás és az örökélet 
reménységének a kifejezésére szolgálnak. Zsidó sírfeliratokon is találunk időnként 
hasonló szövegeket. Ugyanakkor a zsidó temetők sírfeliratai gyakran az elhunytról és 
jótéteményeiről akarnak valamit elmondani. Különösen igaz ez, ha a bibliai szöveg 
az életrajzi adatok közé kerül beillesztésre. Lehetőség szerint olyan bibliai verset 
választanak, amelyben szerepel az elhunyt neve vagy hivatása. Bibliai szövegek ilyen 
célú idézésével soha nem találkozunk keresztyén sírfeliratokon. Ha rajtuk mégis 
életrajzi adatokat találunk, azok a bibliai idézetektől jól elkülönítve állnak. Az idézett 
bibliai textusok általában Isten kegyelmére, Krisztusra és az ő feltámadására utalnak.

74Sárospataki fűzitek2012/3-4



Eberhard Busch

Das Verständnis 
der Kirche nach dem 
Heidelberger Katechismus

1. Das Haupt der Kirche.

I
ch rede davon in Gestalt eines freien Kommentars zu den einschlägigen 
Ausführungen im Heidelberger Katechismus von 1563, dessen 450. Jubiläum 
uns bevorsteht. Art. 54 redet provozierend von der Kirche-, denn er redet in der 
Hauptsache nicht von der Kirche. Auf die Frage, was glaubst du von der Kirche, folgt 

keine Definition: Kirche ist ..., sondern eine Antwort, die überraschent, jedoch 
sachgemäß ist: „Ich glaube, dass der Sohn Gottes...“; und der bleibt dann das Subjekt 
der gesamten Aussage von der Kirche. Der Artikel von der Kirche bekennen t sich zu 
Jesus Christus und nur nachträglich auch zur Kirche. Dass sie Kirche Jesu Christi ist, 
heißt, dass keine an seine Stelle tretende Kleriker-Gruppe sie regieren darf. Das so 
wenig wie dies, dass ihr Herr das Objekt der Verehrung ihrer Mitglieder ist, die in 
ihm wiederfinden, was ihnen ohnehin wichtig ist. Kirche Jesu Christi heißt, dass Er 
und Er allein sie regiert. Sie lebt von dem, was Er für sie und in ihr tut. Gibt es 
Kirche, dann nicht, weil sie nun einmal da ist, dann darum, weil Christus da ist, 
nicht nur einst da war, sondern im Heiligen Geist auch noch heute kommt. Es gibt 
Kirche, weil er lebt und sie ins Leben ruft und am Leben hält. Nicht sie vergegenwärtigt 
ihn, er vergegenwärtigt sich ihr. Und indem er das tut, macht er Menschen zu den 
Seinen, er, in dem Gott sich zu dem Unsrigen gemacht hat. Sie ist „Geschöpf des 
Wortes“, pflegten die Reformatoren nach Jak. 1,18 zu sagen. Er hat sie hervorgebracht 
und hat sie dann nicht sich selbst überlassen, sondern sie lebt von seiner schöpferischen 
Gegenwart. Wo sie aber nicht lebt als sein Geschöpf, da wird sie zu einem religiösen 
Kult, der umgekehrt sich eine Gottheit erschafft. Das ist die große Gefahr der Kirche, 
schlimmer als Mitgliederschwund oder Verachtung von außen her.

Dann wird ihre Gegebenheit zur sicheren Grundlage ihres Selbstverständnisses. 
Und dann wird sie sich einbilden: nur weil sie sich Kirche nennt, werde sie ja wohl 
Kirche Jesu Christi sein. So wie die Theologie öfters versucht hat, die Schöpfung 
ohne den Schöpfer, den historischen Jesus ohne den Gottessohn, Geisteserfahrungen 
ohne den Heiligen Geist zu betrachten, um dann nachher - vergeblich - zu meinen, 
dass in diesen ohne Gott begriffenen Größen irgendwie Gott doch enthalten sei, so 

2012/3-4 SÄROSPATAKI FÜZETEK 75



EBERHARD BUSCH

hat die Theologie versucht, die Kirche zunächst nur als ein menschliches Gebilde zu 
behandeln, und sie redete dann buchstäblich kopflos zu der Frage, mit welchem 
Recht sie Kirche Jesu Christi heißt. Und mag sie sich darauf die Antwort geben, dass 
er den historischen Anstoß zu ihrem Dasein gegeben hat, die Antwort wird doch 
nichts daran ändern, dass sie - nicht theoretisch, aber praktisch zu ihrem Betrieb im 
Grunde „Jesus Christus“ eigentlich nicht mehr braucht als das Etikett auf ein Gefäß, 
dessen Inhalt sie selbst bestimmt. Sie ist dann sich selbst genug, weil sie praktisch 
sich selbst versammelt, sich selbst schützt, sich selbst erhält und versorgt. Sie trachtet 
dann, entgegen dem Wort Jesu (Mt. 6,3If), wie die Heiden zuerst danach, dass sie 
sich selbst am Leben hält, und ist dann davon überzeugt, so werde ihr wohl das Reich 
Gottes zufallen. Eine solche Kirche ist wie die, die der Dichter Dostojewski angeklagt 
hat: wo Jesus erneut leibhaftig einem Kirchenfürsten begegnet. Und der sagt: Geh 
fort, zurück in deine Zeit! wir machen unsere Sache heute besser ohne dich.

Aber wo die Kirche Jesu Christi ist, da wird diese Vorstellung umgedreht. Da wird 
gesagt: „Ich glaube, dass der Sohn Gottes sich eine auserwählte Gemeinde versam­
melt, schützt und erhält.“ Da lebt sie darum, weil gilt, was dieser Sohn Gottes sagt: 
„Ich lebe und darum sollt auch ihr leben“ (Joh. 14,19). Da ist das das Strukturgesetz 
ihrer Existenz: „Nicht ihr habt mich, sondern ich habe euch erwählt“ (Joh. 15,16). 
Da ist in der sichtbaren Erscheinung der Kirche das das Bestimmende, die eigentliche 
Realität der Kirche: die verborgene, geglaubte Gegenwart ihres Hauptes, Jesus 
Christus. Wo er ist, da ist auch Kirche. Aber das ist ein unumkehrbarer Satz. Denn 
da, wo Christus nicht ist, ist auch nicht seine Kirche. Und wenn sie sich dann 
trotzdem so nennt, ist sie nur Scheinkirche. Aber wo er ist, da ist auch sie, und da ist, 
wenn noch so unscheinbar und fragwürdig, die wahre Kirche. Da ist nicht nur sein 
Wort; da wird es auch gehört, wie schlecht auch immer, aber gehört.

Dass er das Haupt der Kirche ist, das ist zum einen eine tröstliche Aussage. Der 
1. Art. des Katechismus sagt: aller Trost besteht darin, dass ich „nicht mein, sondern 
meines getreuen Heilands Jesu Christi eigen bin“. Das gilt auch für die Kirche im 
ganzen. Sie ist sein Eigentum. Sie ist in seiner Hand. Und das ist ein Trost, den wir 
auch in den Anfechtungen brauchen, die es im Blick auf die Kirche gibt: Fragen, wie 
sie unter der Säkularisierung und in der Konkurrenz der Weltanschauungsangebote 
Bestand haben kann, Fragen im Blick darauf, dass so vieles, was in ihr getan wird, 
vergeblich getan und wie gegen eine Wand geredet zu sein scheint, und Fragen im 
Blick auf das vielfältige Versagen der Kirche, ob sie jetzt etwa Steine statt Brot bietet 
und ob sie ihr Licht unter den Scheffel stellt. In solchen Anfechtungen darf die 
Kirche nicht auf den falschen Trost bauen, dass die Menschen, auch wenn sie sich 
nicht mehr zur Kirche halten, doch noch ein religiöses Beharrungsvermögen zeigen. 
In solchen Anfechtungen kann die Kirche nicht genug ihr Vertrauen auf den setzen, 
der ihr Haupt ist. Und tut sie das, dann darf sie getrost sein und sagen, mit Luther: 
Fluctuat, sed non mergitur (sie wankt zwar, aber sie versinkt nicht)1. Oder wie Luther 
anderwärts sagt: „Wir sind es doch nicht, die da könnten die Kirche erhalten, unser 
Vorfahren sind es auch nicht gewesen, unser Nachkommen werdens auch nicht sein, 
Sondern der ist es gewesen, ist es noch, wird es sein, der da spricht, Ich bin bei euch 
bis an der Welt Ende.“1 2 Dass er das Haupt der Kirche ist, das ist zum anderen eine

1 WA 39 II, 28,26.

2 WA 54, 470.

76 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



DAS VERSTÄNDNIS DER KIRCHE

Mahnung. Ist er ihr Haupt, so darf sie nicht eigenmächtig verfügen über das, was sie 
ist und hat, was sie sagt und tut. Der Maßstab bei allem sind nicht an sie herange­
tragene Bedürfnisse, sind nicht Rücksichtnahmen auf Geldgeber, sind nicht Ängste 
vor dem Verlust von Chancen und Privilegien. Die Kirche könnte so leicht zum 
Tummelfeld von allerhand Fremdinteressen werden, die fremd sind, auch wenn sie 
uns gut scheinen. Der ausschlaggebende Maßstab ist aber auch nicht, was man in ihr 
selbst als wünschenswert empfindet. Die Kirche könnte so leicht zum Konkurrenzplatz 
von verschiedenen Egoismen werden. Den ausschlaggebenden Maßstab hat Augustin 
formuliert: „In der Kirche gilt nicht: das sage ich, das sagst du, das sagt jener, sondern: 
So spricht der Herr.“3 Oder noch besser so, wie es Jesus sagt: „Trachtet zuerst nach 
dem Reich Gottes, so wird euch alles übrige zufallen.“ Die Fortsetzung dieses Satzes 
zeigt an, dass darüber die Frage nach unseren Wünschen nicht zu kurz kommt. Aber 
diese Frage kommt zu ihrem Recht nur, wenn sie darin eingeschlossen ist, dass die 
Kirche zuerst nach dem Reich Gottes zu trachten hat. Denn sie gehört nicht sich 
selbst, sondern dem, der ihr Haupt ist. Er ruft sie zu sich: „Her zu mir, ich will euch 
erquicken.“ (Mt. 11,28)

3 Augustin, De unitate ecclesiae 3.

Dass Christus das Haupt der Kirche ist, das heißt drittens, dass er ihr eigentlicher 
Leiter, Amtsträger und Pastor ist, ihr „einziger Bischof1, wie Calvin sagt (Inst. 
IV,2.6). Er versammelt, schützt und erhält sie, sagt Art. 54. Vielleicht spielt das an 
auf die Lehre vom dreifachen Amt Christi, wie sie Art. 31 darlegt: er ist der Prophet, 
Priester und König seiner Gemeinde, ohne dass er die Ausübung dieser Funktionen 
an irdische Stellvertreter abgibt. Er ist selbst der Prophet, Priester und König seiner 
Gemeinde. Als der Prophet, der Gottes Willen von unserer Erlösung kundtut, 
versammelt er sich die Gemeinde. Als der Priester, der für uns Sünder eintritt, schützt 
er sie. Und als der König, der sie „mit seinem Wort und Geist“ regiert, erhält er sie 
- nicht unbedingt als äußerlich stabile Größe, auch nicht unbedingt auf gewohnten 
Geleisen, aber er erhält sie, indem er sie festhält bei seinem Evangelium. Unter und 
trotz dem, was Menschen in der Kirche tun, darf ich glauben, dass der Sohn Gottes 
hier sein Werk tut.

2. Die Kirche als Leib Christi.

Kirche heißt sodann Gemeinschaftsleben. Religiöse Überzeugung en kann man für 
sich allein pflegen. Christlichen Glauben haben wir in der Gemeinschaft der Kirche. 
Privatchristentum ist ein Widerspruch in sich selbst. Privatchristentum wäre auch 
eine Kirche nach Art einer Gastwirtschaft, in der Kunde n an lauter Einzeltischen 
sitzen, deren Wünsche einige hin und her huschen de Kellner zu stillen suchen, 
weil die Konsument en dafür zahlen, dass sie hier bekommen, was sie sich bestellt 
haben. Privatchristentum wäre auch eine Kirche nach Art eines Vereins, in dem 
ich mich mit anderen aufgrund gleicher Interessen zusammenschließen . Besteht 
„mein Trost“ nach Art. 1 darin, dass ich nicht „mein eigen“ bin, dann gibt es keinen 
Trost für mich, ohne dabei meinem Kreisen um mich selbst entnehmen ommen 
zu werden. In der Kirche kommt eine Erlösung in Sicht, die nicht mich bloß als 
Individuum erlöst, sondern die mich erlöst auch von meinem Individualismus.

Die Gemeinschaft der Kirche kommt also nicht so zustande, dass sich einzelne 
Individuum en miteinander verbinden, sondern so, „dass der Sohn Gottes aus 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 77



Eblrhard Busch

dem ganzen Menschen-Geschlecht sich eine auserwählte Gemeinde“ beruft. Er 
versetzen t sie damit aus einem bisherigen in einen neuen Zusammenhang. Seine 
Berufung in seine Gemeinde ist ein Ruf heraus aus den falschen Bindungen des 
„Menschengeschlechts“ - faktisch ein Bruch mit dem Respekt vor dem Goldenen 
Kalb, vor Goliath, vor Mammon. Angesichts des Schwunds der Selbstverständlichkeit, 
dass ein abendländischer Mensch ein Christenmensch ist, beginnen wir heute wieder 
etwas von solchem Bruch zu verstehen und davon, dass er von uns beantwortet sein 
will auf der Linie, in der die Jünger Jesu auf den Ruf Jesu reagierten: „Sie verließen 
alles und folgten ihm nach“ (Lk. 5,11). Der neue Zusammenhang aber, in den er uns 
beruft, ist die Gemeinschaft, in der er die von ihm Berufenen zusammenfuhrt und 
zusammenfügt. Das erläutert Art. 55. Er sagt zuerst, dass alle Christen „Gemeinschaft 
an dem Herrn Christus“ und seinen Gaben haben. Denn an ihm entspringt die 
Selbstverständlichkeit, dass christliches Leben Leben in Gemeinschaft ist. Er ist ja 
der Immanuel, die Verbürgung Gottes dafür, in der Gemeinschaft mit uns Menschen 
Gott zu sein. Und Jesus Christus ist die Erfüllung des Doppelgebots der Liebe, in 
der die Gott-Mensch-Beziehung und die Mensch-Mitmensch-Beziehung unlöslich 
verknüpft sind. Setzt uns der Heilige Geist zu diesem Christus in Beziehung, so heißt 
Glaube: „Gemeinschaft an dem Herrn Christus“. Und in Gemeinschaft mit ihm 
kommen wir damit auch in Gemeinschaft mit allen, mit denen er Gemeinschaft hält. 
Wir können nicht im Heiligen Geist Kind Gottes werden, ohne in das Miteinander 
mit anderen Kindern Gottes gestellt zu werden, die sich gegenseitig als Geschwister 
entdecken dürfen und sollen.

Dass „der Sohn Gottes“ die Kirche „versammelt, schützt und erhält“, das macht 
ihre Glieder nicht zu unmündigen und passiven Objekten seines Tuns. Sein Wort und 
Werk beruft sie, darauf in Wort und Tat zu antworten. In Verbindung mit Christus, 
ihrem unsichtbaren Haupt, geben sie diese Antwort sichtbar in der Verbindung von 
Menschen zu einer Gemeinde. Die Gemeindeglieder sind dafür verantwortlich und 
haben dafür zu arbeiten, dass die Kirche in ihrer Gestaltung ihr geistliches Haupt 
bekennt. Wenn sie das unterlässt, dann wird sie auf dem Feld des Sichtbaren ihr 
Licht unter den Scheffel stellen und allerlei Fremdeinflüssen Tür und Tor öffnen. Ihre 
sichtbare Gestalt kann und soll Zeugnis geben von der Gemeinschaft „an dem Herrn 
Christus“. Und sie gibt davon Zeugnis, indem sie ihre Einrichtungen so ordnet, dass 
dadurch bezeugt wird, dass der Sohn Gottes sie versammelt, schützt und erhält.

Das heißt 1.: Dem, dass er sie versammelt, folgt sie damit, dass sie sich versammelt 
- nämlich um den, der sie verbindet „durch seinen Geist und sein Wort“, wie Art. 
54 sagt. Sie wird versammelt durch die in der Schrift bezeugte und in Predigt und 
Sakramenten verkündigte Botschaft. In seinem Geist bedient sich Gott dieser 
Botschaft, um sich Menschen verständlich zu machen, ja, um sich mit ihnen und 
sie mit sich zu verbinden. Das bewegt Menschen, ihrerseits sich zu versammeln zu 
einer Gemeinde. Das hier verkündigte Wort fügt sie zusammen zur „Einigkeit des 
wahren Glaubens“. Und sie bekundet diese Einigkeit damit, dass sie sich einfindet 
zu einer Versammlung, in der das verkündigte Wort im Zentrum steht. Die Urgestalt 
sichtbarer Kirche ist für reformierte Erkenntnis daher die konkret „versammelte 
Gemeinde“. Diese Erkenntnis macht kritisch gegenüber einer Vorstellung von Kirche 
als Dachorganisation, die solche „versammelte Gemeinde“ als ihr Filiale betrachtet, 
statt von dieser her alle gesamtkirchlichen Einrichtungen zu verstehen.

78 SAROSPATAKI Fu/f n K 2012/3-4



Das Verständnis der Kirche

2. Dass Christus seine Gemeinde schützt, heißt, dass er sie schützt vor dem Bösen, und 
das tut er damit, dass er sich ihnen in Liebe zu wendet. Diese Liebe wirkt ansteckend, 
so wie es Art. 55 beschreibt: Sie werden dadurch zu einer Gemeinschaft, in der „jeder 
seine Gaben willig und mit Freuden zum Wohl und Heil der anderen“ gebraucht. 
Mit Joh. 13,35: „Daran wird jedermann erkennen, dass ihr meine Jünger seid: so ihr 
Liebe untereinander übt.“ Es gehört also zur Grundordnung der Kirche, dass sie eine 
geschwisterliche Gemeinschaft ist. Ihre Einheit des wahren Glaubens bedeutet keinen 
Uniformismus. Sie vollzieht sich in der Gemeinde in einer lebendigen Vielfalt der 
Erkenntnis und Praxis des Glaubens, in concors varietas, wie es Johann a Lasco 
schön formuliert hat, in „versöhnter Verschiedenheit“  und so in der Gegenseitigkeit 
des Austauschs der Gaben. Niemand, der sich hier nur bedienen lassen dürfte. Und 
niemand, der nicht Gaben hätte, um sie in den Dienst der anderen zu stellen. Dabei 
haben nicht alle die gleiche Funktion zu versehen. Aber die Verschiedenheit der 
Funktionen darf kein Vorwand zur Aufhebung der geschwisterlichen Ordnung 
sein. Sie alle entsprechen ihrem einen, unsichtbaren Haupt genau darin, dass sich 
hier niemand zu einem weiteren Haupt aufwirft. „Dienet einander, ein jeder mit 
der Gabe, die er empfangen hat!“ (1. Petr. 4,10). „Der Größte unter euch soll euer 
Diener sein!“ (Mt. 23,11). Es gehört deshalb zur Grundordnung der Kirche, dass sie 
diakonische Gemeinschaft ist.

4

3. Dass der Sohn Gottes sich eine Gemeinde erhält „von Anbeginn der Welt bis ans 
Ende“, das ist keine bloße Bestandes-Sicherungs-Garantie. Das sagt auch, dass er 
dafür sorgt, dass er auch da Kirche werden lassen will, wo noch keine ist, ja, dass 
er aus Steinen dem Abraham Kinder erschaffen kann (Mt. 3,9). Dem entsprechen 
die Gemeindeglieder darin, dass sie im freudigen Gebrauch ihrer Gaben zum Wohl 
und Heil der anderen immer wieder hinausgehen über den Kirchenraum, um sich 
weiteren anderen zuzuwenden, anderen am Rande der Kirche und Gesellschaft, und 
das nicht von oben herab, sondern solidarisch neben diesen anderen, nicht um sie zu 
beherrschen, sondern um ihnen zu dienen, ein jeder mit der Gabe, die er empfangen 
hat. Deren Nützlichkeit bemisst sich immerhin daran, dass sie dem Wohl und Heil 
der anderen dient. So wenig sie in Gleichschaltung mit der übrigen Welt leben dürfen, 
so wenig dürfen sie in Isolierung von ihr leben. Sie dienen diesen anderen allerdings 
in der Hoffnung und Zuversicht, dass sie in ihnen geheime Brüder und Schwestern 
Jesu und so ihre eigenen künftigen Brüder und Schwestern begrüßen dürfen.

4 J. a Lasco, vgl. die Abhdlg. Die Ekklesiologie bei a Lasco und Calvin, Anm. 75.

Noch eines, was nicht im Katechismus steht, aber was von Calvin her typisches 
Element der reformierten Kirchenordnung ist: Dem, dass Christus als der Prophet, 
Priester und Prophet das Haupt seiner Gemeinde ist, entspricht, dass es in der 
Gemeinde eine Leitung der Gemeinde gibt. Sie tritt nicht so an seine Stelle, dass 
man sich mit ihm verwechseln kann. Was sie tut, tut sie in seinem Dienst. Es ist 
darum der Sache nach nichts anderes als das, wozu die Gemeinde im ganzen berufen 
ist. Darum geht es in Ordnung, dass die Gemeinde ihrerseits die Personen wählt, 
die sie im Dienst Christi zu leiten haben. Und sie leiten sie dann recht, wenn sie in 
ihrer Gemeindeleitung das prophetische, priesterliche und königliche Amt Christi 
abbilden. Wiederum, dass es sich in ihrer Gemeindeleitung nur um Dienst handelt, 
bekundet sich darin, dass diese drei Ämter nicht in einer Hand vereint sind, wie im 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 79



Eberhard Busci i

Anspruch des Papstes, sondern kollegial verwaltet werden. So wird deutlich, dass die 
Gemeindeleitung nicht Amt über der Gemeinde, sondern in ihr ist, nicht dazu da, 
der übrigen Gemeinde ihre Gesamtverantwortung abzunehmen, sondern sie darin 
zu fördern. Nicht eine Person leitet allein die Gemeinde, sondern eine Gemeinschaft 
in nuce, und zwar eine, in der die prophetischen, priesterlichen und königlichen 
Aufgaben der Leitung auf verschiedene Hände und Köpfe verteilt ist Es entlastet ja 
auch alle, wenn die Gemeindeleiter wissen, dass ein jeder nicht alles zu tun hat. Dem 
prophetischen Amt Christi entspricht das Verkündigungsamt, das verantwortlich 
ist für die schriftgemäße Ausrichtung der Botschaft in Predigt, Sakrament und 
Unterweisung. Die Gemeinde setzt dafür die verbi divini ministres, die „Diener am 
Wort Gottes“, ein, und tut das auf das Geheiß Christi, damit die Gemeinde in ihrer 
Versammlung das geistliche Zentrum habe. Dem königlichen Amt Christi entspricht 
die Einsetzung von Ältesten, mit der Aufgabe der Episkope, der Aufsicht über den 
Gottesdienst und das gottesdienstgemäße Leben der Gemeinde. Nach klassischer 
reformierter Auffassung hat darin der Pastor grundsätzlich nicht den Vorsitz. Und 
dem priesterlichen Amt Christi entspricht - nicht etwa das Pastorenamt, das ja nicht 
in Konkurrenz zu dem einen Mittler auch zwischen Gott und Mensch zu vermitteln 
hat; sondern dem entspricht die Leitung der diakonischen Aufgabe der Gemeinde. 
Diese drei Amtsträger zusammen bilden die Gemeindeleitung.

3. Die Beteiligung an der Kirche.

Art. 54 sagt zuletzt: Ich glaube, „dass ich ein lebendiges Glied dieser Gemeinde bin 
und ewig bleiben werde.“ So wie ich an Christus nicht glauben kann, ohne dass ich 
glaube und verstehe, dass ich ihm zugehöre, so kann ich nicht den Glaubenssatz 
„Kirche Christi“ sagen, ohne damit meine Zugehörigkeit zu ihr auszusprechen. 
„Man kann sie nicht erkennen und anerkennen und sich gleichzeitig selbst von 
ihr distanzieren.“ (W. Kreek)5 Das schließt die Erkenntnis ein, dass es in der 
Gemeinschaft der Kirche auf jeden ankommt. Von Kardinal Suenens stammt der 
wichtige Satz: „Es braucht mehrere, um intelligent zu sein.“6 Kann ich Christ sein 
nur in Gemeinschaft, so ist sie nur dann echt e Gemeinschaft, wenn in ihr jedes 
Glied in eigen er Mündigkeit mitbeteiligt ist. Sonst würde der einzelne darin zu 
einem von irgendeiner Instanz bevormunden en, „versorgen ten“, „betreuen ten“ 
Objekt, statt ein freier Christenmensch zu sein. Gott erlöst uns in Christus nicht 
nur vom Fehlweg eines Privatchristentums, sondern auch von dem eines Masse 
nchristentums.

5 W. Kreek, Grundfragen der Ekklesiologie, München 1981,34.

6 Kardinal Suenens, Die Mitverantwortung in der Kirche, Salzburg 1968, 81.

7 So etwa das 1. Helvetische Bekenntnis, nach: E. F. K. Müller, aaO 105, 1.

Art. 54 und 55 erwähnen nicht das Pastorenamt. Gewiss bestreiten sie es nicht.7 Aber 
es fällt wohl nicht aus dem Rahmen der in der Gemeinde einem jeden zugesprochenen 
Berufung heraus. Damit stehen diese Kirchen-Artikel gegen ein Bild von Kirche, in 
dem die Kirche mit den Amtsträger im Pfarramt gleichgesetzt wird. Und die religiöse 
Aktivität des Kirchenvolks ist dabei darauf reduziert, je und dann bei biographischen 
„Schwellenerfahrungen“ religiöse Bedürfnisse zu haben, deren Befriedigung sie sich 
dann bei den Pastoren besorgen können. Das ist nicht in Ordnung so. Denn wenn 

80 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



DAS VERSTÄNDNIS DER KIRCHE

es im Werk des Heiligen Geistes um die Gotteskindschaft eines jeden geht, dann darf 
es dabei wohl Gotteskinder mit verschiedenen Gaben und Aufgaben geben. Aber 
dann darf es nicht so sein, dass sich einige wenige als „hauptamtliche“ Gotteskinder 
verstehen, während alle anderen unmündige Laien-Kinder sind. Dann sind alle zur 
mündigen Ausübung ihrer Gotteskindschaft berufen.

Art. 31 sagt: Als der mit dem Heiligen Geist gesalbte Messias ist Christus der eine 
Prophet, König und Priester. Art. 32 fährt fort: durch den Glauben bin ich ein 
Glied Christi und habe Anteil an seiner Salbung. Diese Salbung, d.h.8 die Taufe ist 
die Berufung, ja, die Ordination aller zur Teilnahme am dreifachen Amt Christi. 
Grundbegriff ist der des prophetischen Tuns, das im Bekennen des Namens Christi 
vor den Menschen besteht (vgl. Mt. 10,32). Dieses Bekennen hat die beiden 
Gestalten von „Widerstand und Ergebung“ Es geht um Aufstand nicht gegen 
gewisse Personen, sondern gegenüber der Quelle des Bösen, die zuerst in uns selbst 
sprudelt. Und es geht um Hingabe, unter Einsatz seiner selbst. Jener Aufstand ist 
das königliche Tun, vollzogen „mit freiem Gewissen“, und diese Hingabe ist das 
priesterliche Tun, vollzogen in Dankbarkeit. Beides zusammen ist die Doppelgestalt 
¿/«Tuns, in dem wir uns bekennen zum Namen Jesu und zu der in ihm vollbrachten 
Erniedrigung und Erhöhung, zu seiner Hingabe und zu seinem Aufstand. Es 
dürfen und sollen sich alle Glieder der Gemeinde in eigener Mündigkeit an diesem 
Bekennen des Namens Jesu Christi beteiligen. Die Ausübung solcher Mündigkeit ist 
ihre angemessene Teilnahme am Leben der Kirche.

8 K. Barth, KD IVM (Fragment), S. 221.

9 In: Die Marburger Theologen und der Arierparagraph in der Kirche, hg. von H. Liebing, Marburg 
1977, 17.

Wir stoßen hier auf eine Theologie des Laientums. Dabei ist das Wort Laie in 
seinem starken Sinn zu verstehen, abgeleitet von laos, Glied des Volkes Gottes. Gibt 
es wohl Unterschiede in dem Volk Gottes, dann dürfen sie doch keine sein, durch 
die die mündige Betätigung aller Glieder dieses Volks gemindert oder behindert 
wird. Mit Gal. 3,28: „Hier ist nicht Jude noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, 
nicht Mann noch Frau; denn ihr seid alle einer in Jesus Christus“! Das legten 
1933 deutsche Neutestamentler so aus, dass die auch von uns anzuerkennenden 
menschlichen Unterschiede nur im reinen Glaubensbereich der Kirche aufgehoben 
seien.9 Das trifft aber nicht die Sache. Das Problem liegt für Paulus nicht in den 
da angesprochenen menschlichen Unterschieden. Das Problem liegt in dem „Oben 
und Unten“, das Menschen aus jenen Unterschieden ableiten; und das ist dann 
so stabil, weil es als die Wahrheit in jenen Unterschieden ausgegeben wird. Diese 
nur scheinbar richtige Wahrheit ist jedoch in Christus aufgehoben. In der von ihm 
regierten Gemeinde kann in den Unterschieden zwischen den Menschen sowohl 
die Bevorzugung der einen wie die Benachteiligung der anderen nicht fortbestehen. 
Dem wird „in Christus“ jede Berechtigung entzogen, und das so sehr, dass die­
ses Missverhältnis nunmehr völlig grundlos wird. Dass dieses Missverhältnis auch 
außerhalb der Gemeinde grundlos ist, kann die Gemeinde nicht besser bezeugen als 
so, dass sie dessen Aufhebung innerhalb der Gemeinde selbst exerziert.

Wichtig für alle weiteren Unterschiede: Wenn Gott in seiner Güte nicht bloß 
den Menschen geschaffen hat (Gen. 2,18), sondern ihn „als Mann und als Frau“

2012/3-4 SÄROSPATAKI FÜZETEK 81.



Eberhard Busch

(Gen. 1,27), wie sollte dieser Unterschied in der Gemeinde nicht erst recht zu Eh­
ren kommen? Aber was in der Gemeinde nicht stattfinden darf, ist die aus diesem 
Unterschied abgeleitete Konsequenz einer Ordnung, in der der Mann redet und 
die Frau schweigt, der Mann befiehlt und die Frau folgt. Gilt in der in Christus 
gegründeten Gemeinde die Gegenseitigkeit im Verhältnis zueinander und die 
Mündigkeit aller Glieder, dann widerspricht diese Konsequenz ihrem Haupt Jesus 
Christus. Dann müssen wir sagen, wie es Calvin in seinem Brief an Frauen unter 
Berufung auf Gal. 3,28 schrieb, die wegen ihres Glaubenszeugnisses inhaftiert waren: 
„Da es Gott gefallen hat, Euch zu berufen so gut wie die Männer ..., so müsst Ihr 
auch Eure Pflicht tun und dürft nicht feige sein. Da wir alle zusammen unser Heil 
haben in ihm, müssen wir einmütig, Männer wie Frauen, seine Sache führen.“10 11 
Die Erkenntnis von der gleichen Berufung von Frauen wie Männern war in der 
Kirche allzu lang verdunkelt. Die Sache hat in Christus keinen Grund. Wenn das 
in unseren Tagen endlich einmal begriffen wird, dann ist das wegweisend für den 
Umgang mit all den anderen Unterschieden, zwischen den Klassen und Rassen.

10 J. Calvins Lebenswerk in seinen Briefen, übers, von R. Schwarz, Neukirchen 1962, 915.

11 H. Berkhof, Theologie des Heiligen Geistes, 2. Aufl., Neukirchen-Vluyn, 1988, S. 38f. 45.

82 S tRQSI’ATAKI FÜZEU K 2012-3 4

Aber vielleicht beginnt auch dies zu dämmern, was in Art. 32 angelegt ist: 
Christsein heißt, in irgendeiner je bestimmten Weise eine Aufgabe, ein Amt zu haben. 
Der reformierte Theologe Hendrik Berkhof hat gezeigt, dass alle Versammlung der 
Gemeinde zugleich ihre ausrüsten ung zu ihrer Sendung ist.11 Gemeindeleitung und 
Pfarramt sind wahrhaftig nicht überflüssig Ich denke, dass die Gemeindeleitung 
und das Pfarramt ihre unverzichtbare Bedeutung haben im Zusammenhang 
solcher Sammlung und Ausrüstung. Aber sie dürfen nicht wie so oft ein Hindernis 
bedeuten, sondern sie haben zu stärken und zu fordern, dass es zu solcher Sendung 
kommt. In deren Zusammenhang haben jene so genannten Laien ihre Aufgabe. 
Und um ihre Aufgabe wahrnehmen zu können, ist es nötig, dass sie eben mündige, 
auskunftsfähige Christenmenschen sind. Vielleicht ist unser Kirchenbild noch zu 
sehr vom Mittelalter geprägt, in dem das Gegenüber von Christengemeinde und 
übriger Gesellschaft identisch war mit dem Gegenüber von Amt und sogenanntem 
Kirchenvolk. Das hatte den Nachteil, dass dabei die Mündigkeit der Laien einfach 
fehlen konnte; ferner wurde der Bruch, den der Übergang vom alten Menschen zum 
Gotteskind bedeutet, vernebelt; und schließlich wurde das Wissen um die Sendung 
aller Christen in den Alltag der Welt erdrückt. Es ist zu hoffen, dass der Schwund der 
Selbstverständlichkeit, als Mensch des Abendlands zugleich ein Christenmensch zu 
sein, diesen Nachteil korrigiert. Dann wird man sich in der Kirche des Gegenübers 
von Christengemeinde und Bürgergemeinde bewusst und so der Sendung der 
Christengemeinde in allen ihren Gliedern in die übrige Gesellschaft. Das 21. 
Jahrhundert müsste eine Zeit werden, in der es in unserem Kirchenverständnis zu 
einem Wandel kommt: Weniger Kirche, an deren Vertreter ich mich wende, wenn 
ich zuweilen für mich etwas brauche, um ansonsten nicht vermisst zu werden, und 
mehr Kirche, an der ich beteiligt bin, weil mir wie alle anderen Christen darin das 
Bewußtsein vermittelt wird, dass alle Glieder darin gebraucht werden und dass sie 
vermisst werden, wenn sie sich dazu nicht rufen lassen.

Und nun sage ich kurz: Glaubst du, dass der Sohn Gottes heute in unserer 
konkreten Kirche sich eine Gemeinde versammelt, schützt und erhält, so hast du



DAS VERSTÄNDNIS DER KIRCHE

die Verheißung, dass diese Kirche das sein und werden darf: eine Gemeinschaft in 
diakonischer Solidarität und in mündiger Teilnahme aller ihrer Glieder. Und hörst 
du diese Verheißung, so wirst du für eine solche Gemeinschaft nüchtern, aber 
unverdrossen beten und arbeiten: für eine Gemeinschaft, deren sichtbare Gestalt ihr 
geglaubtes Haupt bezeugt.

Absztrakt

Az egyház értelmezése a Heidelbergi Káté tanítása szerint

Az egyház feje

Az 54. kérdés provokatív módon beszél az egyházról, mert lényegében nem is az 
egyházról szól. A kérdést, hogy mit hiszel az egyházról, nem követi semmiféle olyan 
definíció: az egyház ...., hanem egy választ kapunk, mely meglepő ugyan, de mégis 
tárgyszerű: Hiszem, hogy Isten Fia...; és azután Ö marad az egész egyházról szóló 
kijelentés alanya. Az egyházzal kapcsolatos kérdés Jézus Krisztus mellett tesz hitet, s 
csak utólagosan vall az egyházról. Az, hogy az egyház Jézus Krisztusé, azt jelenti, hogy 
egyetlen helyére lépő klerikális csoport sem uralhatja.

Az egyház mint Krisztus teste

Az egyház egy közösség élete. Vallási meggyőződése mindenkinek lehet, melyet 
önmagában is vallhat. Keresztyén hitünk csak az egyház közösségében lehet. A privát 
keresztyénség önmagában véve nem más, mint ellentmondás. A privát keresztyénség 
jellegét tekintve olyan mint egy vendéglő, ahol a vendégek egyedül ülnek asztaluknál, 
s kívánságaikat megpróbálja néhány tovasuhanó pincér sietve teljesíteni, mert ott a 
fogyasztó azért fizet, hogy azt kapja, amit megrendelt. A privát keresztyénség csupán 
egy olyan egyesület, melyhez én magam is másokhoz hasonlóan csupán azonos 
érdeklődésünk alapján tartozom. Az egyház látóterében ott van az a megváltás, mely 
szerint nem egyszerűen én magam részesülök individuálisan megváltásban, hanem 
saját individualizmusomtól szabadulok meg. Az egyház közössége tehát nem úgy 
jön létre, hogy egy-egy ember lép szövetségre a másikkal, hanem úgy, hogy Isten Fia 
hív el a maga számára az egész emberi nemzetségből egy kiválasztott gyülekezetét. 
Ö maga plántál át bennünket egy korábbi kapcsolatrendszerből egy merőben új 
összefüggésbe. Az Ö gyülekezetébe való hívása azt jelenti, hogy kihív az emberi 
nemzetség hamis kötődéseiből, ami valójában szakítást jelent az aranyborjú előtti 
leborulással, a Góliáttól való félelemmel, a Mammon tiszteletével.

Az egyházban való részvétel

Az 54. kérdés azt mondja: Hiszem, hogy ennek a gyülekezetnek élő tagja vagyok, 
és örökre az is maradok. Amint nem hihetek anélkül Krisztusban, hogy elhiszem 
és megértem, mit jelent hozzá tartozni, ugyanúgy nem beszélhetek a Krisztus 
egyházának hittételéről anélkül, hogy azzal az én vele való személyes kapcsolatomat 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 83



Ebikhakd Busch

meg ne vallanám. „ Ezt nem ismerhetjük el és nem fogadhatjuk el úgy, hogy közben 
magunkat attól távol tartjuk.12 Ez magában hordozza azt az ismeretet, hogy az 
egyház közösségében mindenki számít. Suenens bíborostól származik a fontos tétel: 
Többekre szükség van ahhoz, hogy intelligensek legyünk.13 Ha igaz az, hogy csak 
közösségben lehetek keresztyén, altkor az is nyilvánvaló, hogy az a közösség csak 
akkor igazi, ha annak minden tagja a maga nagykorúságának megfelelően vesz 
részt abban. Egyébként minden ember csak valakinek a fennhatósága, gyámsága 
alatt állna az ellátás, gondozás tárgyaként, anélkül, hogy szabad keresztyén lenne. 
Isten nem csupán a privát keresztyénség hamis htjától vált meg bennünket, hanem 
a tömegkeresztyénség csapdájából is. A református teológus Hendrik Berkhof 
kimutatta, hogy a gyülekezet minden összejövetele egyben a maga saját küldetésére 
való felkészülése is.14 A 21. században azt a kort kellene megélnünk, amikor egyre 
kevesebb olyan egyház létezik, melynek képviselőihez csak akkor fordulok, ha 
valamire nekem olykor szükségem van, mert ellenkező esetben nem hiányoznék, de 
egyre több olyan egyház létezne, melyben részt veszek, mert úgy én, mint a többi 
keresztyén azzal a szemlélettel szembesülök, hogy benne minden tagra szükség van, 
és mindenki hiányzik, ha nem enged az őt erre felszólító hívásnak.

12 W. Kreek, Grundfragen der Ekklesiologie, München 1981, 34.

13 Kardinal Suenens, Die Mitverantwortung in der Kirche, Salzburg 1968, 81.

14 H. Berkhof, Theologie des Heiligen Geistes, 2. Auf!., Neukirchen-Vluyn, 1988, S. 38f. 45.

84 SAROSPATAKl FÜZETEK 2012/3-4



Martien E. Brinkman

God's Transcendence 
of Our Concepts of 
Righteousness and Evil

Predestination

E
specially in the Calvinist tradition the doctrine of predestination plays a huge 
role as pointer to God’s sovereign choice to save or to damn people. Because 
of these two options one speaks sometimes of a ‘double predestination’: some 
people are predestined to be elected, other to be damned. Although predestination is 

thus not the same as election—election is the positive site of this double predestination- 
often both terms are equated in Calvinism, even with Calvin him self.
Within the history of Calvinism this doctrine has been a bone of contention. It has 
been fiercely contested, for example, by the most well-known Reformed theologian 
of the twentieth century, the Swiss theologian Karl Barth. The core of his criticism 
of this doctrine was the assumed arbitrariness of God and its lack of Christological 
references.1

1 Barth, Karl: Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach Reformatorischer Lehre: 20 Vorlesungen über das 
Schottische Bekenntnis von 1560. Zürich: Zollikon, 1938. Engi. Transl. Barth, Karl: The Knowledge of 
God and the service of God according to the teaching of the Reformation. London: Hodder and Stoughton, 
1938. 94-103.
2 Oberman, Heiko: Two Reformations: The Journey of the Last Days to the New World. New Haven: 
Yale University Press, 2003. 156-165 (“Election”). 157 and Oberman, Heiko: “Europe Afflicta: The 
Reformation of the Refugees” Archive for Reformation History 83 (1992): 91-111.

Instructive is the way the Dutch church historian Heiko Oberman placed this 
doctrine in its historical setting. According to him this doctrine has to be understood 
against the backdrop of the ‘Reformation of the refugees’, namely a Calvinism in 
the diaspora of sixteenth-century Western Europe. In his latest book, The Two 
Reformations, published posthumously two years after his death in 2001, he deals 
with the Lutheran and the Reformed Reformation and epitomizes in a undoubtedly 
deliberate, modern terminology the kernel of the Reformed idea of predestination 
as following: “For those who had no permanent place of residence, not even a fixed 
stone on which to lay their heads, neither a valid passport nor a residence permit, 
predestination became their identity card”.1 2

Predestination meant in those days: being led by God’s hand. Predestination 
teaches us-so Calvin underlines-to put our trust in the free mercy of God, to exalt 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 85



Martiin e. Brinkman

God’s glory and to foster sincere humility. It makes clear that ‘our salvation comes 
about solely from God’s mere generosity.’ (III.21.1.)3 Oberman points out how a 
number of biblical verses out of Paul’s second letter to Timothy, Calvin’s favorite 
letter, became key phrases for his doctrine of election like II Timothy 2:19: “The 
Lord knows them that are his.”4 That means: he will not forsake the work of his 
hands.5

3 Klooster, Fred: Calvins Doctrine of Predestination. Grand Rapids: Baker Book House, 1977. 2nd 
ed.(1961). 13-20.
4 Parker, T.H.L.: Calvins New Testament Commentaries. Grand Rapids: Baker, 1964. Latin: Corpus 
Reformatorum 80, 370. 316-317.
5 Oberman: Two Reformations. 162-165.
6 Oberman: Two Reformations. 164-165.

Outside of this historical context, however, so Oberman proceeds, “Calvin’s 
doctrine of election is not only abhorrent but also ungodly”. But within this horizon 
of experience it is for him “a precious experiential asset which churches subject to 
persecution can only dispense with to their great detriment and which we, for as long 
as we may live under the protective canopy of our democratic rights, must keep alive 
and pass on to prepare ourselves and our children for the things which are coming.”6 
So, it is not the intention of the doctrine of predestination to divide humanity into 
two parts, chosen and damned people. The focus of predestination is salvation. 
Therefore, predestination has always an asymmetrical character. God is not in the 
same way involved into our damnation as He is into our salvation. He is not the 
cause of our damnation like He is of our salvation. More than in the case of salvation 
we can speak about synergism (cooperation) in damnation. Damnation can be 
considered as the divine confirmation of the results of our evil acts and of our refusal 
to show repentance, while salvation goes far beyond our righteous acts and faithful 
intentions. Oberman showed that in Calvinism, divine predestination precedes 
human faith, the sola fide, and is meant as consolation in times of oppression and 
apostasy, when everything, even our own faith, has become uncertain. Damnation is 
the potential flip side of the coin. It is more or less the logical opposite of salvation, 
but can never be conceived of as the necessary, other half of a symmetrical world order. 
Then indeed, God would be the cause of evil. In sum, our ideas of righteousness and 
evil have only in a very limited sense something to do with God’s predestination. 
And there is a remarkable asymmetry between our ideas of righteousness and evil 
and God’s as well. Our ideas of evil approach God’s ideas of evil more than our ideas 
of righteousness.

Covenant
Even though the deepest intention of the Reformed doctrine of election is to endorse 
God’s loyalty to us (Psalm 138:8 and 146:6) and not our loyalty to Him, yet this 
divine loyalty demands a reaction of humans. This is why in the Reformed tradition 
election and covenant are closely connected. As to the relation election-covenant we 
are used to discern between two different approaches within the Reformed tradition. 
In the first approach the covenant constitutes the road along which election is realized 
in the history of salvation. Christ is just the confirmation of divine election. In the 
second approach faith in Christ within the context of the new covenant in him is 

86 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



God's transcendence of Our Concepts

the most important indication of being elected. So, he who believes in Christ, may 
consider himself as part of the covenant and may be assured of divine election. Christ 
is the foundation of the covenant and that implies election in him. Representatives of 
the second approach are Zwingli and especially Bullinger, representatives of the first 
Calvin and even more Beza. In the first approach the covenant is subordinated to 
the election. In the second approach the election is subordinated to the covenant. In 
the second approach is considerably more place for the human answer. And also the 
dynamics of human history can be incorporated in a more satisfying way.

The idea of the covenant sought to understand the whole history of salvation 
and divine-human relationships in terms of a bond or agreement between God and 
humankind, first in a covenant of works and then, after that failed, in a covenant of 
grace. “In its developed form”, so the Canadian church historian William Klempa 
summarizes its meaning and impact succinctly, “covenant theology represented a 
significant reaction against a mechanical version of the Calvinistic doctrine of 
predestination. Instead of locating the work of salvation solely in the divine decree, 
covenant theology sought to provide a distinctly biblical and dynamic understanding 
of God’s dealings with humanity in successive stages of human history, thus furnishing 
a formula for the Christian interpretation of history.”7 Covenant theology became 
the ruling orthodoxy of the Reformed churches in the seventeenth century as can be 
recognized in chapter 7 of the Westminster Confession of 1647 that discerns between 
two covenants: a covenant of works made with Adam and his posterity on the 
condition of perfect obedience and a covenant of grace made in Christ with believers, 
offering them the gift of salvation on the condition of faith in him. Sometimes 
the discernment between different covenants is more detailed and encompasses first 
the covenant of God with Adam, then with Noah and further with Abraham, with 
Moses and finally in Christ. The main characteristic of all these covenants is that 
God takes always the initiative. So, they have always an one-sided, unilateral begin, 
although the intention, of course, is to function two-sidedly, bilaterally. Hence, most 
of them are not unconditional, only in the case of the covenant with Noah and 
the covenant in Christ they are. Even when we defy the covenant, God will not 
repeat the flood and even when we betray Christ, God will not withdraw his offer 
of salvation in Christ. And even in the case of the conditional covenants like those 
with Adam, Abraham and Moses in which God announces his punishments for the 
trespassers, it is clear that He will never withdraw his offer of human life in the image 
of God to Adam, his announced blessing to the posterity of Abraham and his gift of 
the Ten Commandments to Moses. Therefore, even when the intention is outspoken 
bilateral, the unilateral initiative is kept up.

7 Klempa, William: “The Concept of the Covenant in Sixteenth and Seventeenth-Century Continental 
and British Reformed Theology.” In: D.K. McKim (ed.): Major Themes in the Reformed Tradition. 
Grand Rapids: Eerdmans, 1992. (94-107). 94.

Especially the covenants with Adam and Noah are important for the explanation 
of the meaning of the idea of humans as images of God. They signify a breakthrough 
of the exclusive annotations often connected with the concept of the covenant. They 
endorse the universal intentions of all the covenants. From the very first they were 
open to the whole of humanity, not in the sense that all were automatically members 
of it but in the sense that it was made for all and that it is the destiny of all to 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 87



Martien E. Brinkman

become members of it. The covenants with Adam and Noah point to our common 
destiny as images of God. Later on, not only in Judaism but also in Christianity 
this idea of a common destiny as implication of the covenant was quickly obscured, 
if not obliterated, although even in the covenant with Abraham the universal 
annotations can be heard. God’s choice for Abraham remains an inclusive choice. 
It is a clear indication of the biblical rule that particularity is not the opposite of 
universalism but the way along which a common destiny can be reached. Even when 
God puts conditions to the covenants, we saw that eventually God’s grace is not 
conditional upon human obedience. The original meaning of the covenant is God’s 
own unconditional binding to the human partner and is not bound to any idea of 
legalism.

As such, as sign of God’s reliability, the Reformed fathers were able to interpret 
human history in a dynamic way. They held together God’s sovereignty and human’s 
responsibility, God’s intention and our freedom. Provided its interpretation in the 
given biblical context, covenant theology represents a move in the direction of a 
more inclusive and universal understanding of God’s work of salvation.8 Biblically 
speaking, it has never an exclusive, ethnical, racial or national context, but always a 
moral and faithful context. It has to be interpreted in its pars pro toto character, one 
or some for all. And therefore, its Christological interpretation is the most adequate 
one. One of the indispensable corollaries of the Reformed use of the concept of 
covenant is that biblically speaking, all people are allowed, even expected to consider 
themselves as chosen people, provided that they understand their election in Christ 
as a calling, a vocation, to be a blessing for all according to the values of the Kingdom 
of God. The biblical references correct here clearly many too strict theological 
distinctions.

8 Klempa: “The Concept of the Covenant”, 106.

) Westermann, Claus: Genesis 1-11: A Commentary. Minneapolis: Augsburg Publishing House, 1984. 
(148-158). 158.

In the case of the predestination, it is God’s grace that transcends our 
righteousness and evil. In the case of the covenant, it is God’s loyalty that transcends 
our un-loyalty and our self-made borders and again, also here, there turns out to be 
the same asymmetry: our ideas of evil resemble more God’s ideas than our ideas of 
righteousness.

Image of God
Election and covenant presume each other at the basis of our destination as image of 
God. In Old Testament scholarship the image of God is generally no longer situated 
in a certain aspect of human existence or associated with certain capacities, but 
connected with human existence as such coram deo, referring to a divine creator and 
to humans deriving their identity from Him.9 Here we touch on one of the most 
important, anthropological insights of theology, namely that the complete human 
person fotus homo) cannot be taken in by an individual human person except Jesus 
Christ. We are only partly the product of our own activities. Our ‘self’ is only partly 
self-made. Primarily our ‘self’ is the result of a divine gift, offered to us in Jesus 
Christ. Later on I shall return to this ‘gift’- character of our identity.

What the Bible has to say about the image of God always has the character of 

88 S A RO S PATA KI F U ZETE K 2012/ 3-4



God’s transcendence of Our Concepts

an ellipsis with two focal points. One points to the origin of human existence, our 
common past, and one to our destiny, our common future. In retrospect we can ask 
what makes up our humanity and in prospect we can ask to what that humanity 
is destined. The fact that these two questions together form an ellipsis means that 
they cannot be approached separately. Our destiny is given in our past and our past 
is focused upon our destiny. Every judgment of the value of what is humane will 
therefore always depends on the question what that humane is destined for and 
every view of that destiny is always more or less implied in the potentialities that 
are already given in the creation of humankind. Hence the Canadian philosopher 
Charles Taylor can speak of the “given ontology of the human”, thus expressing both 
the given character of the human and the initially normative.10 11

10 Taylor, Charles: Sources of the Self The Making of Modern Identity. Cambridge MA: Harvard 
University Press, 1989. 5.

11 Brinkman, M.E.: The Tragedy of Human Freedom. The Failure and Promise of the Christian Concept of 
Freedom in Western Culture. Amsterdam-New York: Rodopi, 2003. 27-36.

God’s words “Let us make man in our own image” (Gen. 1:26) are quite the 
opposite of the religious projection theory, which always tends to make humans 
absolute and hence to deify them. A theological anthropology will always avoid that. 
‘We are not God’, is its first adage. ‘Human destiny, our real identity, has to be 
revealed’, is its second adage. The concept of the image of God can be considered 
the main pointer to that destiny. In the reference to humans as image of God the 
real human person appears to be a theomorphic person. Therefore, Christ is his full 
incarnation.11

In sum, we may say that in the biblical references to the image of God humans 
are given their place (their origin and their destination) by God. They are not God. 
That is the one side of the coin. The flip side is that the reference to humans as God’s 
image not only shows us our place in a restrictive sense, but also in a ‘glorifying’, 
aggrandizing sense. To be God’s image constantly reminds us not to think too little of 
ourselves. It is the guarantee of our inviolability. In Gen. 9:6 this inviolability is not 
argued from some human quality, but from the fact that humans are theomorphic, i.e. 
created in God’s image (Psalm 8:5). This ‘ontologically given’ (Taylor) fact creates 
an enormous latitude ^responsibility) which is constantly explored with ups and 
downs in the Bible. Here again, our God-given past and future as image of God, 
eventually revealed in Christ, transcends all our ideas of human value.

Calling (vocatio)
The idea of humans as image of God lies at the basis of the biblical idea of calling 
(vocatio). I would be inclined to define this idea of calling as the preparedness to take our 
responsibility as images of God. Understanding our calling means then: responding 
to what our destination demands, behaving responsible, being accountable for our 
own acts. Every reference to human responsibility is in the Bible always anchored 
in the awareness to be the image of God. It is from this awareness that every person 
is made to choose between righteousness and evil and that his attention is drawn 
to the consequences of a wrong choice. Biblical legislation, just like all forms of 
legislation, presupposes that human beings can make choices. The Bible, however, is 
thoroughly conscious of our penchant for evil and the concomitant inability to do 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 89



Martien E. Brinkman

God’s will. The stories of the fall (Gen. 3:1-24), the flood (Gen. 6:5-9; 7) and the 
tower of Babel (Gen. 11:1-9) are striking examples. There is repeated evidence of 
the awareness of the small space that humankind has actually been given. However, 
the Bible’s undisguised realism never leads to pessimism. It does never lead to the 
acceptance of human evil as an inevitable fate. Nor is evil attributed to an existing 
power competing with the God of creation, like in Manichaeism or Gnosticism. 
In church history that idea has undeniably time and again had a certain appeal, for 
instance when Marcion speaks of an evil creator-demiurge.12

12 Blackman, E.C.: Marcion and His Influence. London: SPCK, 1948.

13 Brinkman, M.E.: Sacraments of Freedom: Ecumenical Essays on Creation and Sacrament — Justification 
and Freedom. Zoetermeer: Meinema, 1999. 11-18.

Marcion confronts us with the question of the integration of the dark sides of 
created reality into the Christian concept of salvation. Marcion teaches us never to 
underestimate the bitter mystery of the capricious creation.13

Unlike him we shall, however, have to maintain that God never abandons His 
creation. That is the kernel of the doctrine of predestination, the covenant and the 
image of God, as we saw. God is not only the one who creates difference between 
righteousness and evil, between ‘life and death’ as Deuteronomy 30:15 and 19 calls 
it, but also the one who encompasses that often inextricable complex of good and 
evil. The biblical authors knew about forces of nature which at times assumed a 
demonic shape and they were also aware of their own inner malevolence like Paul 
in the letter to the Romans expresses. This awareness, however, came never to 
the detriment of their responsibility, their calling as image of God, although any 
simple, unproblematic reference to human responsibility is foreign to the Bible. The 
experience of God constantly appears to break through our concepts of righteousness 
and evil. Sometimes God may even be depicted as the one who is surrounded by 
spirits and angels and among them is sometimes even a spirit of evil, Satan, who 
incites human beings to evil. In those cases the authors do their utmost not to identify 
that evil with God in order to keep up even then our responsibility, our calling.

Epilogue
We can conclude that it is impossible for us humans to come to a clear distinction 
between righteousness and evil. Preferably we would be inclined to put God purely at 
the side of our ideas of righteousness. Often, however, we fail to manage that because 
- so is often our experience — His thoughts are not ours and our ways not His. 
Against the backdrop of the broad range of biblical experiences of God’s revelation 
an exclusive identification of God with what we experience as righteousness, seems 
to be too rigorous a reduction. Before we know it, the argument may be turned 
around: something can only be called God if we experience it as righteousness.

The ridding of the concept of God of all kinds of evil confronts us with the question 
that it places too heavy a burden on humans. Then a strong anthropologization of 
evil occurs, whereby all the suffering in the world is connected with human acts. That 
not only frequently proves to be psychologically unhealthy, but also to be contrary to 
the, in our experience often mysterious, origin of a lot of suffering.

However, it is also clear that the only alternative, the inclusion of our ideas of 
evil into our concept of God, certainly does not leave us with fewer problems. Then 

90 Sárospataki Fűzitek 2012/3-4



God's transcendence of Our Concepts

God must himself encompass the contrast between good and evil. In spite of all 
inherent tensions with which this inclusive concept of God faces us, I am inclined 
to state that such a concept is preferable. The Reformed doctrine of predestination, 
covenant, image of God and calling teach us that God’s righteousness will never be in 
line with our ideas of righteousness. God doesn’t fit into our ideas of righteousness. 
Rather He is a God 'beyond good and evil’, not in the Nietzschean sense that 
we can leave behind us the notions of good and evil as developed in Christianity, 
but in the sense of a deep Christian awareness that our righteousness not always is 
also God’s righteousness. Our ideas of righteousness have first of all to ‘die’ and to 
‘rise’ with Christ in the repeated celebration of baptism and the Lord’s Supper. In 
other words, they have to be put into the perspective of‘another world’, revealed in 
Christ’s proclamation of the coming Kingdom of God. Especially in the sacraments 
of baptism and the Lord’s Supper we are invited time and again to experience what 
it means our life experiences to bring to the border of the Jordan and to the foot of 
the cross. There we find our real identity. There, in our ‘lost self’, we find our ‘true 
self’. Immersed and crossed in Jesus’ death we are challenged to experience in his 
resurrection our own resurrection to a righteous, faithful life as a predestination to a 
covenant in which we interpret our responsibility as a corollary of the divine calling 
to be the image of God.

Abstract

The words of God, spoken by the prophet Isaiah that God’s thoughts are not ours, 
and that our ways are not His (Isaiah 55, 8), could according to the Reformed 
tradition adequately be applied to our concepts of righteousness and evil in relation 
to God. There is a huge gap between our ideas of righteousness and evil and an 
adequate qualification of God’s acts. That means that God is involved in our world 
in His own way.

In the following text I would like to illustrate this divine way as the key to Reformed 
issues as predestination, covenant, image of God and calling. The analysis of these 
issues will show that the God-human relation is so variegated and so inextricably 
tied together, that there is no point in adjudging this relation from an outsider’s 
perspective. Only when the observer himself is involved in an act of engagement 
in God’s core revelation in Jesus Christ, an adequate position is taken in to adjudge 
God’s acts. This engagement — so will be my final conclusion - can only happen 
in the participation in the sacraments of baptism and the Lord’s supper. Only that 
participation will really change our ideas of righteousness and evil.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 91





Martien E. Brinkman

AZ IGAZVOLTRÓL ÉS A 
GONOSZRÓL ALKOTOTT 
FOGALMAINK ISTENI 
TRANSZCENDENCIÁJA

Predestináció

A
predestináció tantétele főként a kálvinista tradícióban tölti be azt a szerepet, 
hogy Isten üdvözítő vagy kárhoztató szuverén választására mutat. Emiatt a 
két lehetőség miatt beszélünk „kettős predestinációról”: vannak, akik arra 
rendeltettek el, hogy kiválasztassanak, mások pedig, hogy elkárhozzanak. Jóllehet a 

predestináció nem ugyanaz, mint a kiválasztás - a kiválasztás a kettős predestináció 
pozitív oldala -, a kálvinizmuson belül - sőt magánál Kálvinnál is - gyakran egyen­
lőségjel kerül a két fogalom közé.

A kálvinizmus történelme során ez a tan sokszor váltott ki vitát. Hevesen támadta 
például a 20. század legismertebb református teológusa, a svájci Kari Barth. Bírála­
tának lényege a feltételezett isteni önkényesség és a krisztológai vonatkozások hiánya 
volt.1

1 Barth, Karl: Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach Reformatorischer Lehre: 20 Vorlesungen über das 
Schottische Bekenntnis von 1560. Zürich: Zollikon, 1938. Ang. Ford. Barth, Karl: The Knowledge of God 
and the service of God according to the teaching of the Reformation. London: Hodder and Stoughton, 
1938. 94-103.

Tanulságos az, ahogyan Heiko Oberman holland egyháztörténész történelmi 
környezetbe helyezi el ezt a tant. Szerinte a predestináció a „menekültek reformá­
ciójának”, azaz a 16. századi Nyugat-Európa diaszpóra kálvinizmusának fényében 
értelmezendő. Legutóbbi könyvében — The Two Reformations (A két reformáció), me­
lyet halála után két évvel jelentettek meg 2001 -ben - Oberman a lutheri és a kálvini 
reformációval foglalkozik. Ebben a művében egyértelműen a következő szándékos 
modern terminológiával fogalmazza meg a predestináció fogalmának lényegét: „Azok 
számára, akiknek nem volt állandó tartózkodási helyük, még egy állandó kő sem, 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 93



Martien E. Brinkman

amelyre lehajthatták volna fejüket, sem érvényes útlevelük vagy tartózkodási engedé­
lyük, a predestináció vált személyazonossági okmánnyá.”2

2 Oberman, Heiko: Two Reformations: The Journey of the Last Days to the New World. New Haven: Yale 
University Press, 2003. 156-165 (“Election”). 157. es Oberman, Heiko: „Europe Afflicta: The Refor­
mation of the Refugees” Archive for Reformation History 83 (1992): 91-111.

’ Klooster, Fred: Calvins Doctrine of Predestination. Grand Rapids: Baker Book House, 1977. 2. kiad. 
(1961). 13-20.
4 Parker, T.H.L.: Calvins New Testament Commentaries. Grand Rapids: Baker, 1964. Latin: Corpus Re- 
formatorum 80, 370. 316-317.

Oberman: Two Reformations. 162-165.
6 Oberman: Two Reformations. 164-165.

A predestináció abban az időben ezt jelentette: Isten keze által vezettetni. A pre­
destináció arra tanít bennünket - hangsúlyozza Kálvin hogy bízzuk magunkat Is­
ten ingyen kegyelmére, magasztaljuk Isten dicsőségét, és tanúsítsunk őszinte alázatot. 
A predestináció tanítása egyértelművé teszi, hogy „a mi üdvösségünk egyedül Isten 
merő jóvoltából származik”. (III.21.i.)3 Oberman rámutat arra, hogy PálTimóteus- 
hoz írt második levelének - Kálvin kedvenc levelének - számos verse hogyan vált 
kulcsfontosságúvá a kiválasztás tan megfogalmazásában. Ilyen például a 2Tim 2,19: 
„Ismeri az Úr az övéit”4 - ami azt jelenti, hogy Isten nem fogja elhagyni kezének 
munkáit.5

Oberman így folytatja: ezen a történelmi kontextuson kívül azonban „Kálvin ki­
választás tana nemcsak visszataszító, de istentelen is.” Ennek a megtapasztalásnak a 
horizontján azonban számára ez „olyan drága tapasztalati tőke, amelyet az üldözött 
egyházak csak saját kárukra nélkülözhetnek, és amelyet nekünk - miközben demok­
ratikus jogaink védő sátra alatt élhetünk — életben kell tartanunk és tovább kell ad­
nunk, hogy felkészítsük magunkat és gyermekeinket az eljövendő dolgokra.”6

A predestináció tanának tehát nem az a célja, hogy két részre ossza az emberiséget: 
kiválasztottakra és kárhozottakra. A predestináció középpontjában az üdvösség áll. 
Éppen ezért a predestinációnak mindig aszimmetrikus jellege van. Isten nem olyan 
módon része a kárhozatunknak, mint ahogyan része az üdvösségünknek. A kárho­
zatban inkább beszélhetünk szünergizmusról (kooperációról), mint az üdvösségben. 
A kárhozat tekinthető úgy, mint ami gonosz tetteink és a megtérésnek való ellenállá­
sunk isteni megerősítése, míg az üdvösség jóval fölötte áll igaz cselekedeteinknek és 
hívő szándékainknak. Oberman rámutatott, hogy a kálvinizmusban az isteni predes­
tináció megelőzi az ember hitét, a sola fidec és célja az, hogy vigasztalást nyújtson az 
elnyomás és hitehagyás idején, amikor minden - még saját hitünk is - bizonytalanná 
válik. A kárhozat az érme potenciális másik oldala. Többé-kevésbé az üdvösség logi­
kai ellenkezője, de soha nem foghatjuk fel, mint egy szimmetrikus világ szükségszerű, 
másik felét. Akkor valóban Isten lenne a rossz okozója. Összességében tehát az igaz­
voltról és a gonoszról alkotott fogalmainknak csak nagyon korlátozott értelemben 
van köze az isteni predestinációhoz. Jelentős aszimmetria áll fenn az igazvolt és a go­
noszság emberi és isteni fogalmai között is. A gonoszról alkotott fogalmaink közelebb 
állnak annak Istenéihez, mint az igazvoltról alkotott fogalmaink.

94 SA ROS PATA KI F U Z ETI K 2012/3- 4



Fogalmaink isteni transzcendenciája

Szövetség
Jóllehet a kiválasztás református dogmájának legmélyebb szándéka az, hogy Isten 
hozzánk való hűségét hangsúlyozza (Zsolt 138,8; 146,6), és nem a mi hozzá való hű­
ségünket, ez az isteni hűség mégis az ember válaszát igényli. Ezért kapcsolódik olyan 
szorosan össze kiválasztás és szövetég a református hagyományban. A kiválasztás-szö­
vetség kapcsolatának tekintetében kétféle megközelítést különböztetünk meg a refor­
mátus hagyományon belül. Az első megközelítésben a szövetség alkotja azt az utat, 
mely mentén a kiválasztás megvalósul az üdvtörténetben. Krisztus csak megerősítője 
az isteni kiválasztásnak. A második megközelítésben a Krisztusba vetett hit a legfon­
tosabb jele a kiválasztottságnak a Krisztusban való szövetség kontextusában. Tehát 
aki hisz Krisztusban, az a szövetséghez tartozónak tekintheti magát, és bizonyos lehet 
kiválasztottsága felől. Krisztus a szövetség alapja, és ez magába foglalja a benne való 
kiválasztottságot is. Ez utóbbi megközelítés képviselői közé tartozik például Zwingli 
és Buliinger, míg az előbbihez Kálvin és még inkább Béza. Az első felfogás szerint a 
szövetség alá van rendelve a kiválasztásnak. A másodikban a kiválasztás van alárendel­
ve a szövetségnek. Ez utóbbiban nagyobb tér jut az emberi válasznak, ill. az emberi 
történelem dinamikája is kielégítőbben összeegyeztethető vele.

A szövetség fogalmának az volt a célja, hogy az üdvtörténet egészét és az Isten-em­
ber kapcsolatát Isten és az emberiség közötti kötelékként vagy megállapodásként ér­
telmezze, először cselekedeti szövetségként, majd miután az kudarcot vallott, a ke­
gyelmi szövetségben. William Klempa kanadai egyháztörténész a következőképpen 
foglalja össze röviden a szövetség jelentését és hatását: „.. .fejlett formájában a szövet­
ségteológia a predestináció kálvinista tanának mechanisztikus változatával szembeni 
jelentős reakciót jelenítette meg. Az üdvösség művének az isteni elrendelésben való 
kizárólagos elhelyezése helyett a szövetségteológia célja az volt, hogy kifejezetten bib­
likus és dinamikus értelmezését adja Istennek az emberiséggel való kapcsolatának 
az emberi történelem egymást követő szakaszaiban, megalkotva ezzel a történelem 
keresztyén értelmezésének szabályát.”7 A szövetségteológia lett a református egyhá­
zak uralkodó ortodoxiája a 17. században, ahogyan az az 1647-es Westminsteri hit­
vallás 7. fejezetében is felismerhető, amely kétféle szövetséget különböztet meg: az 
Ádámmal és utódaival kötött cselekedeti szövetséget, melynek feltétele a tökéletes 
engedelmesség, és a hívekkel való kegyelmi szövetséget Krisztusban, amellyel az üd­
vösség ajándékát kínálja fel nekik az Őbenne való hit feltételével. Előfordul, hogy a 
különböző szövetségek közötti különbségtétel még árnyaltabb: szövetség Ádámmal, 
majd Noéval, majd Ábrahámmal, Mózessel és végül Krisztussal. A fő jellegzetessége 
ezeknek a szövetségeknek, hogy mindig Isten kezdeményez. Tehát mindig egy egyol­
dalú kezdettel rendelkeznek, jóllehet természetesen azzal a szándékkal, hogy kétolda- 
lúan működjenek. Éppen ezért legtöbbjük nem feltétel nélküli, kivéve a Noéval és a 
Krisztusban kötött szövetség. Még ha visszautasítjuk is a szövetséget, Isten nem fogja 
megismételni az özönvizet, és még ha eláruljuk is Krisztust, Isten nem fogja vissza­
vonni a Krisztusban felajánlott üdvösséget. Még a feltételes (Ádámmal, Ábrahámmal 
és Mózessel kötött) szövetségek esetében is - amelyekben Isten nyilvánvalóvá teszi 
a megszegők büntetését - világos, hogy Isten soha nem fogja visszavonni Ádámnak 

7 Klempa, William: „The Concept of the Covenant in Sixteenth and Seventeenth-Century Continental 
and British Reformed Theology.” In: D.K. McKim (szerk.): Major Themes in the Reformed Tradition. 
Grand Rapids: Eerdmans, 1992. (94-107). 94.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 95



Martien E. Brinkman

az istenképűséggel felajánlott emberi életet, az Ábrahám utódainak meghirdetett ál­
dást és a Mózesnek ajándékul adott Tízparancsolat áldását. Ezért még ha a szándék 
kimondottan a kétoldalúság is, az egyoldalú kezdeményezés továbbra is fennmarad.

Különösen az Ádámmal és Noéval kötött szövetség fontos az ember istenképűsé- 
gének megértéséhez. Ugyanos kitörést jelentenek a szövetség fogalmával kapcsolatos 
gyakori kirekesztő értelmezésekből. Minden szövetség egyetemes szándékát hangsú­
lyozzák. A szövetségek a kezdettől fogva nyitottak voltak az egész emberiség számá­
ra, nem abban az értelemben, hogy mindenki automatikusan szövetséges taggá vált, 
hanem abban az értelemben, hogy mindenki számára adattak, és mindenkinek az a 
rendeltetése, hogy szövetséges taggá váljon. Az Ádámmal és Noéval kötött szövet­
ség istenképűségünkből fakadó közös rendeltetésünkre mutat rá. Később nemcsak 
a zsidóságon, hanem a keresztyénségen belül is hamar elhomályosult vagy teljesen 
kitörlődött az a gondolat, hogy a szövetség közös rendeltetést is jelent, pedig már az 
Ábrahámmal való szövetségből is ki lehet hallani ezt az egyetemes jelentést. Ábrahám 
Isten általi kiválasztása inkluzív (befogadó) kiválasztás marad. Egyértelmű jele annak 
a bibliai szabálynak, hogy a partikularitás nem ellentéte az univerzalizmusnak, ha­
nem az az út, mely mentén a közös rendeltetés elérhető. Még ha Isten szab is feltéte­
leket a szövetségeknek, láttuk, hogy végső fokon Isten kegyelme nem az emberi enge­
delmességtől függ. A szövetség eredeti jelentése Isten feltétel nélküli elköteleződése az 
emberi partner iránt, amiben semmilyen törvényeskedésnek nincs helye.

Isten megbízhatóságának jeleként voltak képesek a reformátorok az emberi tör­
ténelmet dinamikusan értelmezni. Összekapcsolták Isten szuverenitását és az ember 
felelősségét, az isteni szándékot és az emberi szabadságot. Az adott bibliai kontex­
tusban értelmezve a szövetségteológia elmozdulást képvisel Isten üdvözítő munkájá­
nak egy inkluzívabb és egyetemesebb felfogása irányába.8 Bibliai megfogalmazásban 
ennek soha nincs kizárólagos, etnikai, faji vagy nemzeti kontextusa, hanem mindig 
csak erkölcsi és hűségi jelleggel bíró. Parspro toto értelemben kell értelmeznünk: egy 
vagy néhány az egészért. Ennélfogva a krisztológiai értelmezés lesz a legmegfelelőbb. 
A szövetség fogalom reformátori használatának egyik elengedhetetlen folyománya, 
hogy bibliai értelemben minden ember megteheti, sőt minden embertől elvárható, 
hogy magát kiválasztottnak tartsa, feltéve hogy Krisztusban való kiválasztottságukat 
elhívásként, vocarioként fogják fel: áldásnak lenni mindenki számára az Isten országa 
értékrendjének megfelelően. A bibliai hivatkozások egyértelműen helyre tesznek igen 
sok szigorú, merev teológiai különbségtételt.

8 Klempa: „The Concept of the Covenant”, 106.

A predestináció esetében Isten kegyelme az, ami fölötte áll igazvoltunknak és go­
noszságunknak. A szövetség esetében Isten hűsége az, ami fölötte áll hűtlenségünk­
nek és magunk alkotta korlátáinknak. Itt pedig ismét ugyanazzal az aszimmetriával 
találkozunk: a gonoszról való fogalmaink közelebb állnak az Istenéihez, mint az igaz­
ságról, igazvoltról alkotott fogalmaink.

Istenképüség
A kiválasztás és a szövetség az istenképűségünkből fakadó rendeltetésünk alapján fel­
tételezik egymást. Az ószövetségi tudományok szerint az istenképüség általában nem 
az emberi létezés valamilyen dimenziójában helyezhető el, és nem valamilyen képes­
séggel társítható, hanem a coram Deo emberi létezéssel áll összefüggésben, utalva ezzel 

96 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



Fogalmaink isteni transzcendenciája

egyrészt az isteni teremtőre, másrészt az identitásukat őbenne megtaláló emberekre.9 
Ezzel a teológia egyik legfontosabb antropológiai meglátását érintjük, nevezetesen, 
hogy a teljes embert fotus homo) nem foglalhatja magába egyetlen emberi lény sem, 
kivéve Jézus Krisztust. Mi csak részben vagyunk saját cselekedeteink produktumai. 
Énünk csak részben magunk alkotta. Énünk elsődlegesen a Jézus Krisztusban fel­
kínált isteni ajándék eredménye. Később még visszatérek identitásunknak ehhez az 
ajándékjellegéhez.

’ Westermann, Claus: Genesis 1-11: A Commentary. Minneapolis: Augsburg Publishing House, 1984. 
(148-158). 158.
10 Taylor, Charles: Sources of the Self The Making of Modern Identity. Cambridge MA: Harvard Uni­
versity Press, 1989. 5.
11 Brinkman, M.E.: The Tragedy of Human Freedom. The Failure and Promise of the Christian Concept of 
Freedom in Western Culture. Amsterdam-New York: Rodopi, 2003. 27-36.

A Szentírás istenképűségről való mondanivalójának mindig egy két gyújtópont­
tal rendelkező ellipszisjellege van. Az egyik gyújtópont az emberi létezés eredetére 
mutat, közös múltunkra, a másik pedig a rendeltetésünkre, közös jövőnkre. Vissza­
tekintve feltehetjük a kérdést, hogy mi alkotja az embervoltot, előretekintve pedig 
megkérdezhetjük, mi a rendeltetése az embernek. Az a tény, hogy ez a két kérdés 
együttesen alkotja az ellipszist, azt jelenti, hogy nem lehet őket külön-külön megkö­
zelíteni. A rendeltetésünk a múltunkban adatik, múltunk pedig a rendeltetésünkre 
összpontosít. Minden, az embervolttal kapcsolatos értékítélet éppen ezért mindig 
attól a kérdéstől függ, hogy mi a rendeltetése az embernek, és a rendeltetésről alkotott 
minden felfogás többé-kevésbé azokból a lehetőségekből adódik, amelyek eleve adot­
tak az ember teremtettségében. Ezért beszélhet Charles Taylor kanadai filozófus az 
„ember adott (természetes) ontológiájáról”, ezzel egyszerre kifejezve az ember adott 
természetét és annak kezdeti (eredetileg?) normatív jellegét.10 11

Isten szava .Alkossunk embert a képmásunkra...” (lMóz 1,26) éppen az el­
lenkezője a vallási projekció elméletnek, amely mindig hajlamos az emberi abszo­
lutizálására, következésképpen istenítésére is. A teológiai antropológia ezt mindig 
kerülni fogja. „Nem vagyunk Isten” - ez az első velős mondanivalója. „Az emberi 
rendeltetésnek, valódi identitásunknak kijelentésre van szüksége - ez a második velős 
mondanivalója. Az istenképűség fogalmát tekinthetjük úgy, mint ami legfőképpen 
erre a rendeltetésre mutat. Azzal, ha az emberre mint istenképre utalunk, a valódi 
embervolt Acöwoz/jelleget kap. Éppen ezért Krisztus ennek a teljes megtestesítője."

Összefoglalva tehát elmondhatjuk, hogy az istenképűségről szóló bibliai hivatko­
zásokban az ember Istentől kapja meg a helyét (eredetét és rendeltetését). Az ember 
nem Isten. Ez az érem egyik oldala. Az érem másik oldala az, hogy az embervolt isten- 
képűséggel való leírása nemcsak korlátozó, szűkítő értelemben mutat rá helyünkre, 
hanem egyfajta „felmagasztaló”, magasba emelő módon is. Az istenképűség folya­
matosan arra is emlékeztet, hogy ne gondoljunk túlságosan keveset magunkról. Az 
istenképűség sérthetetlenségünk záloga. Az lMóz 9,6-ban ez a sérthetetlenség nem 
valami emberi minőségből fakad, hanem abból a tényből, hogy az ember theomorf, 
azaz Isten képmására teremtetett (Zsolt 8,5). Ez az „ontológiai adottság” (Taylor) 
mint tény hatalmas mozgásteret (felelősséget) biztosít, mely folyamatos felfedezése 
magasságok és mélységek útján történik a Szentírásban.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 97



Martien E. Brinkman

Az Istentől kapott múltunk és jövőnk — istenképűségünk — végső fokon itt ismét 
Krisztusban jelentetik ki, és fölötte áll az ember értékéről alkotott elképzeléseinknek.

Elhívás (vocatio)
ember istenképűségének fogalma alkotja az elhívás (vocatio) bibliai fogalmának 

alapját. Az elhívást úgy definiálom, hogy Isten képmásaként készek vagyunk fele­
lősséget vállalni. Az elhívásunk megértése ebben az esetben azt jelenti, hogy válaszo­
lunk arra, amit rendeltetésünk megkövetel, felelősen viselkedünk, cselekedeteinkért 
felelősségre vonhatóak vagyunk. A Szentírásban az emberi felelősségre való minden 
hivatkozás az istenképűség ismeretében / tudatosításában gyökerezik. Ebből az isme­
retből / tudatból adódóan kell minden embernek választania igazvolt és gonoszság 
között, és ennek az ismeretnek / tudatnak köszönhetően fordul figyelme a rossz dön­
tések következményeire. A bibliai törvényfogalom, mint a törvény minden egyéb ér­
telmezése, feltételezi, hogy az ember képes döntést hozni. A Szentírás azonban végig 
tudatában van annak, hogy előszeretettel választjuk a rosszat, és képtelenek vagyunk 
Isten akaratát cselekedni. A bűneset (IMóz 3,1-24), az özönvíz (IMóz 6,5-9; 7) és 
a Bábel tornya (IMóz 11,1-9) szembetűnő példái ennek. Ismételten nyilvánvalóvá 
válik a felismerés: milyen kis teret kapott valójában az ember. A Szentírás leplezetlen 
realizmusa azonban soha nem pesszimizmushoz vezet. Soha nem vezet az emberi go­
noszság mint elkerülhetetlen sors elfogadásához. A gonoszt sem a teremtés Istenével 
harcoló önálló erőnek tulajdonítja - mint a manicheizmus vagy a gnoszticizmus. Az 
egyház történelme során voltak, akik tagadhatatlanul újból és újból ehhez a felfogás­
hoz folyamodtak — példa erre Marcion gonosz teremtő-demiurgosza.12

12 Blackman, E.C.: Marcion and His Influence. London: SPCK, 1948.

13 Brinkman, M.E.: Sacraments of Freedom: Ecumenical Essays on Creation and Sacrament-Justification 
and Freedom. Zoetermeer: Meinema, 1999. 11-18.

Marcion a teremtett valóság árnyoldalainak a megváltás keresztyén fogalmába 
való integrálásával szembesít. Marcion arra tanít meg, hogy soha nem becsüljük alul 
a kiszámíthatatlan teremtés keserű titokzatosságát.13

Vele ellentétben mi azonban fenntartjuk, hogy Isten soha nem hagyja magára 
a teremtését. Ahogyan azt láttuk, ez a predestináció, a szövetség és az istenképűség 
dogmájának a magva. Isten nemcsak az, aki különbséget teremt igazvolt és gonoszság 
között, „élet és halál” között - ahogyan az 5Móz 50,15.19 nevezi azt -, hanem Ö az, 
aki egybefogja jó és rossz gyakran megfejthetetlen összetettségét. A Szentírás írói előtt 
ismert volt a természet erejének olykor démonikus jellege, és ugyanígy tudatában 
voltak a saját magukban rejlő rossznak - ahogyan arról Pál a rómaiaknak írt is. Ez az 
ismeret azonban soha nem kisebbítette felelősségüket, istenképűségükből adódó elhí­
vásukat - jóllehet az emberi felelősségre való mindenféle leegyszerűsített, probléma­
mentes hivatkozás idegen a Szentírástól. Isten megtapasztalása folyamatosan áttöri az 
igazvoltról és gonoszságról alkotott elképzeléseinket. Istent úgy is le lehet írni, mint 
akit lelkek és angyalok vesznek körül, akik között időnként a gonosz lélek, a Sátán is 
megtalálható, aki a gonoszra sarkallja az embereket. Ezekben az esetekben a szentírók 
mindent elkövetnek annak érdekében, hogy ne azonosítsák azt a gonoszt Istennel, 
hogy továbbra is megmaradjon az ember felelőssége és elhívása.

98 SÁROSPATAKI Fl /! H K 2012/3-4



Fogalmaink isteni transzcendenciája

Epilógus
Összegzésként elmondhatjuk, hogy számunkra, emberek számára lehetetlen egyértel­
mű különbséget tenni igazvolt és gonoszság között. Inkább arra vagyunk hajlamosak, 
hogy Istent pusztán az igazvoltról alkotott elképzeléseink oldalára állítsuk. Ez azon­
ban gyakran nem sikerül — ezt gyakran tapasztaljuk is. Az Ö gondolatai nem a mi 
gondolataink, és a mi útjaink nem az Ö útjai. Isten kijelentésének sokszínű bibliai 
megtapasztalásával / lecsapódásával szemben eltúlzottan szigorú szűkítés lenne Istent 
kizárólag azzal azonosítani, amit mi tapasztalunk meg igazságként. Mielőtt még tu­
datára ébrednénk, az érvelés máris visszájára fordulna: csak akkor nevezhetünk vala­
mit Istennek, ha azt igazságként tapasztaljuk meg.

Ha meg akarjuk szabadítani az Isten-fogalmat mindenféle gonosztól, szembesül­
nünk kell azzal, hogy ez túlságosan nehéz terhet ró ránk. A gonosz erőteljes antro- 
pologizálásával van dolgunk, ahol is a világ összes szenvedése emberi cselekedetekkel 
hozható összefüggésbe. Ez pedig nemcsak lélektani értelemben bizonyul gyakran 
egészségtelennek, hanem ellentmond a - tapasztalatunkban gyakran titokzatos - sok 
szenvedés okának.

Ugyanakkor az is világos, hogy az egyetlen alternatíva - a gonoszról alkotott el­
képzeléseink integrálása az Istenről alkotott elképzelésünkbe — sem okoz kevesebb 
problémát. Akkor Istennek magának kell átfognia / felölelnie jó és rossz ellentétét. 
Minden ezzel járó feszültség ellenére, mellyel ez az inkluzív istenkép szembesít ben­
nünket, mégis inkább azt állítom, hogy ez az elképzelés a kívánatosabb. A predesti- 
náció, a szövetség, az istenképűség és az elhívás református dogmája arra tanít, hogy 
Isten igazsága soha nem egyezik meg a mi igazság fogalmainkkal. Isten nem fér bele 
az igazságról alkotott elképzeléseinkbe. Ö Isten „túl jón és rosszon” - nem abban a 
nietzschei értelemben, hogy magunk mögött hagyhatjuk a keresztyénség során kiala­
kult elképzeléseinket jóról és rosszról, hanem abban az értelemben, hogy keresztyén­
ként mélyen tudatában vagyunk annak, hogy igazságunk nem mindig Isten igazsága. 
Az igazságról, igazvoltról alkotott elképzeléseinknek mindenekelőtt meg kell halniuk 
és fel kell támadniuk Krisztussal a keresztség és az úrvacsora ismételt ünneplésében. 
Másképpen megfogalmazva: azokat „egy másik világ”, a Krisztus által meghirdetett 
Isten országa kijelentésének távlatába kell állítanunk. Különösen a keresztség és az 
úrvacsora sákramentumában kapunk arra meghívást újból és újból, hogy átéljük, mit 
jelent élettapasztalatainkat a Jordán partjához és a kereszt lábához vinni. Ott találjuk 
meg valódi identitásunkat. Ott, „elveszett énünkben” találjuk meg „igazi énünket”. 
Alámerülve és keresztülszegezve Jézus halálában arra kapunk meghívást, hogy az Ö 
feltámadásában tapasztaljuk meg saját feltámadásunkat egy igaz, hűséges életre, mint 
ami predestináció egy szövetségre, melyben úgy értelmezhetjük felelősségünket, mint 
ami az istenképűségből fakadó isteni elhívásunk következménye.

Absztrakt

Istennek azokat a szavait — melyek Ezsaiás próféta tolmácsolásában hangzottak el —, 
hogy Isten gondolatai nem a mi gondolataink, és a mi útjaink nem Isten útjai (Ézs 
55,8) a reformátori / református tradíció szerint helyesen alkalmazzuk az igazvoltról 
és a gonoszról alkotott fogalmainkra Istennel kapcsolatban. Hatalmas szakadék tá­
tong az igazvoltról és a gonoszról alkotott emberi fogalmaink és Isten tetteinek adek- 

2012/3-4 Sárospataki füzetek 99



Martien l Brinkman

vát minősítése között. Ez azt jelenti, hogy Isten szuverén módon bánik világunkkal.
A következő tanulmányban ezt az isteni módot / utat szeretném szemléltetni, 

mint ami kulcsfontosságú az olyan református kérdések megértéséhez, mint predesti- 
náció, szövetség, istenképűség és elhívás. Ezeknek a kérdéseknek az elemzése megmu­
tatja, hogy az Isten-ember kapcsolat olyannyira összetett és olyan elválaszthatatlanul 
összetartozik, hogy nincs értelme ezt a kapcsolatot egy kívülálló szemszögéből meg­
ítélni. Csak amikor a szemlélődő maga is elköteleződik Istennek a Jézus Krisztusban 
adott lényegi kijelentése iránt, akkor kerül megfelelő helyzetbe ahhoz, hogy Isten 
tetteit értékelje. Végső konklúzióm az, hogy ez az elköteleződés csak a keresztség 
és az úrvacsora sákramentumaiban való részesülésben történhet meg. Egyedül ez a 
részesülés változtatja meg valójában az igazvoltról és gonoszról alkotott fogalmainkat.

Fordította: Rácsok Gabriella

MAGYAR
TUDOMÁNYOS AKADÉMIA 

KÖNYVTÁRA
100 SÁRÓS PA 1 A KI F Ü / ( I E K 2012/3-4



Abraham van de Beek

He Came to his Own
On Christ’s Ownership 
of Creation

C
hristian faith is about Christ. Christ is the very core of Christian belief. And 
thus the earliest form of the Creed is a simple Christological statement: ‘Jesus 
is Lord.’ This basic confession is extended by refering to his birth, his death 
and his resurrection. In all classical creeds the Christological section is their core.

Soon, however, such Christological statements are preceded by an article about 
God the Creator. Nowadays, it may seem obvious to speak about God as Creator, 
but in antiquity that is not the case. The classical Greeks consider the world as being 
part of the Gods—or in more philosophical circles even as an expression of non 
being—because to them the material world consists of becoming and perishing. The 
world does not have a consistent being, and thus it participates in non-being. From 
such a perspective it is interesting to consider why it is that Christians so emphasized 
creation; even more so since Christ—as the focus of their faith-is said to have come 
as a judgment over the world.

1. Only a Creator is a true God

We find the first extensive discourse on the Creator in Christian literature in 
Athenagoras’ Plea for the Christians. Athenagoras argues that the gods of the Greek 
have a beginning. Zeus, who is born from Saturn and Ouranos, has a beginning as 
well.' It was common sense in Greek philosophy that what has a beginning has also 
an end. It is therefore Athenagoras’ argument that the gods of the Greek are not 
eternal. The gods are not being but belong to the sphere of becoming.1 2 They are part 
of the world of all phenomena that have an origin in time and an end in time.

1 ‘If Kronos is time, he changes; if a season, he turns about; if darkness, or frost, or the moist part of 
nature, none of these is abiding; but the Deity is immortal, and immoveable, and unalterable: so that 
neither is Kronos nor his image God. As regards Zeus, again: If he is air, born of Kronos, of which the 
male part is called Zeus and the female Hera (whence both sister and wife), he is subject to change; if 
a season, he turns about: but the Deity neither changes nor shifts about’ (A Plea for the Christians 22). 
See also Plea 17.
2 Athenagoras (Plea 6) assentingly quotes Plato: ‘Whatever is compounded can be dissolved.’

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 101



Abraham van de Beek

‘How can the constitution of these gods remain, who themselves are not self-existent, 
but have been originated?’3

3 Athenagoras, Plea 19.

4 ‘The multitude, who cannot distinguish between matter and God, or see how great is the interval 
which lies between them, pray to idols made of matter;’ but ‘we do distinguish and separate the 
uncreated and the created, that which is and that which is not...’ ‘They are at the greatest possible 
remove from one another—as far asunder as the artist and the materials of his art’ (Plea 15).
5 Athenagoras, Plea 4.

6 Christian theologians are more positive about Plato who not only stresses that true divinity is one 
and thus everlasting, but also once speaks about God as Creator. See Meijering 2004:187, 296f. 
Athenagoras refers also to other Greek philosophers and poets, who have at least some idea of what real 
divinity should be, ‘even against their will’ (Plea 7). ‘For poets and philosophers, as to other subjects so 
also to this, have applied themselves in the way of conjecture, moved, by reason of their affinity with 
the afflatus from God, each one by his own soul, to try whether he could find out and apprehend the 
truth; but they have not been found competent to apprehend it fully, because they thought fit to learn, 
not from God concerning God, but each one from himself’(/’/ea 7). See also Justin the Martyr, Dialogue 
with the Jew Trypho 5: ‘For God alone is unbegotten and incorruptible, and therefore is God, but all 
other things after God are created and corruptible.’
7 Cf. Athenagoras, Plea 10: ‘The Son of God is the Logos of the Father, in idea and in operation.’

8 Cf. Athenagoras. Plea 9.

Christians confess a God who is different. Their God is not a part of this world. 
This God is the Creator of the world.4 God has no beginning and will have no 
ending. God is eternal. Only a Creator who is totally different from the world can be 
everlasting and thus truly be God. We ‘distinguish God from matter, and teach that 
matter is one thing and God another, and that they are separated by a wide interval 
because the Deity is uncreated and eternal, to be beheld by the understanding and 
reason alone, while matter is created and perishable.’5 Thus the first interest of 
Christians in confessing the Creator is to guarantee God’s divinity, in contrast to the 
perishing pagan gods.6

The Creeds of the early church do not refer explicitly to the eternity of the 
Creator. Yet it is indicated by the word ‘Father’. Because Christ lived on earth, is 
born and has died, Christ could be considered to be one of the dying and reviving 
gods of the antique world, a mere expression of coming and leaving, leaving and 
coming as the world goes. The Creed says that Christ is the Son of the Creator of 
heaven and earth: He belongs to a different category. His coming is anchored in the 
eternity of the Creator of heaven and earth. Therefore his birth is not a beginning 
but an acting and coming. The confession of the Father is a guarantee for the belief 
that Christ is really God.7

Christians did not invent this idea of an eternal Creator. They lived with the Old 
Testament and the prophets of Israel already made the same claim about the God in 
Whom they believed.8 The gods of the gentiles are creations of human beings, even 
the handiwork of them. They cannot help human creatures because they are not 
gods. Only the almighty Creator who has no beginning or ending and who does not 
get tired is a true Savior.

102 SÁRÓSPATAK1 FÜZI I EK 201'2/3-4



He Came to his Own

2. God’s hands

If God is eternal and the world is becoming, how is it possible to say that both 
interact? How can an eternal Being even create transient beings? The problem of 
the relation of being and becoming has haunted Greek philosophy from its very 
beginning. The church father Irenaeus has a simple answer to this problem: it is 
because God is acting, for God has hands, namely the Son and the Spirit.9 God is 
not a Deus otiosus without any motion. On the contrary, acting belongs to God’s 
very identity. This God is the living God, as the prophets taught. Irenaeus likes the 
metaphor of the Son and the Spirit as God’s hands. They are the way God is acting. 
They are God’s own hands. Therefore they are not different beings, and thus there are 
not three Gods. When my hands act it is I myself who acts. When the Son and the 
Spirit act it is the very same God who is acting as the Father is acting. It is precisely 
because the Father is living and acting that they act.

The doctrine of Trinity is not an unsolvable mystery but an expression of the belief 
that God is a living God, who creates, cares, saves, makes alive. It is the translation of 
the belief of the prophets into Greek language. It is not a philosophical construct as 
the solution of the philosophical problem of being and becoming but an expression 
of the experience of Israel and early Christianity: God is acting, interfering in human 
affairs. God gives victory to his people, and God gives salvation through the death 
and resurrection of Christ, through his own coming into the world, and by his 
indwelling in human beings through his Spirit. Athenagoras stresses the eternity of 
God the Creator, and Irenaeus God’s acting in the Son and the Spirit. Both belong 
intrinsically together in Christian faith.10

3. To his own

Irenaeus pushes the Christological interpretation of creation further. Because 
Christ is God’s acting presence to the world, the world is Christ’s own creation. 
This becomes Irenaeus’ core argument against the Gnostics and against Marcion. 
Christian Gnostics taught that Christ saved people from a lower level existence in the 
material world, and Marcion considered Christ as a stranger God who saved human 
beings form the creation of a lower demiurge. If this were true, argues Irenaeus, 
Christ would be a thief.11 Christ would be taking creations of a demiurge for himself,
9 Irenaeus, Against the Heresies IV, Preface 4; IV,20,1; V,6,1; V,28,4.

10 Athenagoras refers to God’s acting in the Spirit and the Son also (Plea 10) and Irenaeus also claims 
God’s eternity in contrast to created transitory being (The Proof of the Apostolic Preaching 4; see also 
Fragment 33).
11 Against heresiesN,2,1: ‘And vain likewise are those who say that God came to those things which did 
not belong to Him, as if covetous of another’s property; in order that He might deliver up that man 
who had been created by another, to that God who had neither made nor formed anything, but who 
also was deprived from the beginning of His own proper formation of men. The advent, therefore, of 
Him whom these men represent as coming to the things of others, was not righteous; nor did He truly 
redeem us by His own blood, if He did not really become man, restoring to His own handiwork what 
was said [of it] in the beginning, that man was made after the image and likeness of God; not snatching 
away by stratagem the property of another, but taking possession of His own in a righteous and gracious 
manner.’ See also Against heresies 111,11,2; IV,18,4; V,18,l.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 103



Abraham van de Beek

those who were not owned by Him. That would not be justice and righteousness but 
a crime. Thus the salvation theory of Gnostics and Marcionites is a criminal doctrine 
about injustice. They confess an evil god, precisely when they claim to teach salvation 
of people by Christ.

Irenaeus confronts these ideas with orthodox Christian faith: because Christ is 
the Creator of the world Christ came to his own.12 Those powers who intruded upon 
the world and kept it in captivity are evil spirits and this Christ is faithful by coming 
and saving his own creatures from these powers. ‘The Word of God, powerful in all 
things, and not defective with regard to His own justice, did righteously turn against 
that apostasy, and redeem from it His own property, not by such violent means as 
the [apostasy] had obtained dominion over us at the beginning, when it insatiably 
snatched away what was not its own.’13

12 Against heresies IV,20,2. See also Proof 3: ‘God is not ruler and Lord over the things of another, but 
over His own.’
13 Against heresies V, 1,1,

14 John 1:1-3 (NIV).

15 John 1:11.

16 John 1:18. The greek tekst has monogenes theos. Most translations do not like this expression and opt 
for a minimizing translation.

Here Irenaeus comes to the core of his doctrine of salvation. We cannot play 
off creation and salvation, because salvation is liberation of Christ’s own creation. 
Because He created the world and He is faithful, He did not leave his people in the 
power of dark spirits, sin and death. Precisely because there is no injustice in God 
Christ has come and saved his own people. Christians confess this just and good 
God. Therefore they confess God as both Creator and Savior. Irenaeus does not get 
tired from stressing that the world is Christ’s own creation and that He saves his own 
handiwork.

It is in the conflict with the Gnostics and Marcion that Christian doctrine of 
creation reached its apex. The doctrine of creation and providence is not a mere 
general idea about the power of a caring or a capricious God, as it was often conceived 
in later times—especially in Reformed circles. Creation has to do with the legitimacy 
of salvation. Salvation would be injustice—and thus not salvation at all—if Christ is 
not the Creator and Owner of the universe.
Irenaeus did not invent this relation of Christ and creation. It is very much rooted 
in the New Testament and is broadly present in the main New Testament corpora. 
Because Irenaeus himself claims to stand in the Johannean tradition, it is obvious to 
first look in the Johannean corpus of the New Testament. This begins immediately 
with the theme of Irenaeus: ‘In the beginning was the Word, and the Word was 
with God, and the Word was God. He was with God in the beginning. Through 
him all things were made; without him nothing was made that has been made.’14 
John continues: ‘He came to that what was his own.’15 He is not a stranger, but the 
expression and revelation of the Father. ‘No one has ever seen God, but the only 
begotten God ... has made him known.’16

104 SarOSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



He Came to his Own

The expressive language of the Apocalypse tells us that only the Lamb is worthy 
to open the seals of world history and the identity of creation.17

17 Apoc. 5:5.

18 Irenaeus, Against Heresies V, 14,2. The concept of recapitulation occurs often in Irenaeus’ work.

19 Eph. 1:10 (ASV).

20 Col. 1:15-17.

21 Col. 1:20.

22 Is. 40:12-31.

23 Matth. 6:33.

24 Origenes, Commentary on the Gospel of Matthew XIV, 7: ‘For He is the King of the heavens, and 
as He is absolute Wisdom and absolute Righteousness and absolute Truth, is He not so also absolute 
Kingdom?’

However, it is not his reference to John that has become Irenaeus’ most famous 
theological contribution in the history of theology. That contribution is his concept 
of recapitulation. ‘For the Lord, taking dust from the earth, molded man; and it was 
upon his behalf that all the dispensation of the Lord’s advent took place. He had 
Himself, therefore, flesh and blood, recapitulating in Himself not a certain other, but 
that original handiwork of the Father, seeking out that thing which had perished.’18 
The idea of recapitulation finds its roots in the Pauline tradition, especially in 
Ephesians 1: It was God’s good pleasure ‘to sum up all things in Christ, the things in 
the heavens, and the things upon the earth.’19 Colossians 1 stresses the same theme: 
‘The Son is the image of the invisible God, the firstborn over all creation.16 For in him 
all things were created: things in heaven and on earth, visible and invisible, whether 
thrones or powers or rulers or authorities; all things have been created through him 
and for him. 17 He is before all things, and in him all things hold together.’20

The texts from Ephesians—and from Colossians even more—are often used 
as a locus probans for the theologoumenon of the cosmic Christ. As such, there is 
nothing against this concept. However, it does depend on the way it is elaborated. 
If it develops from a cosmic theory —into which Christ fits as the apex stone and 
as the human being that is the fulfillment of everything human beings are longing 
for—it is contrary to the New Testament argumentation. The latter is instead about 
Christ who came to save human beings, about Christ in Whom we have salvation 
by his death on the cross, in his blood.21 Subsequently the letters confess that He is 
the head of all, just like the prophet Isaiah argues that the salvation is certain because 
God is the almighty Creator.22 Salvation is first in the argument, and the cosmic 
power of Christ thereafter. It is not even about the guarantee of salvation but is the 
very expression of its comprehensiveness.

The synoptic tradition has the same sequence in a somewhat different perspective. 
Matthew relates the doctrine of creation to providence. Providence is not a general 
idea for him. Jesus says: ‘But seek first his kingdom and his righteousness, and all 
these things will be given to you as well.’23 24 The Kingdom comes first—and the 
Kingdom is Christ, the autobasileiaf4 First of all, people should be in Christ and 
follow Him—and the rest is a giveaway. In the Kingdom which is Christ nobody 
will be in want.

If we think about creation, it has to be in the perspective of salvation—or better 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 105



Abraham van de Beek

it is in the perspective of Christ. Because He is our Savior He is good and just. 
Christ is light and no darkness is in Him. The world is his own world and we belong 
legitimately to Him. When Christ shed his blood as a ransom for many25 was it not 
because the devil has any claim on us that Christ should have to pay. It is only for the 
sake of God’s own justice, because we were sinners. Therefore, Irenaeus speaks of a 
re-capitulation: the new creation is the restoration of God’s own creation.

25 Mark 10:45.

26 Iris remarkable that Augustine (£onfessionsYA-¥A\\) after his connection with the Manicheans reopens 
the debate on creation. He once again puts the question how an eternal God can create temporal beings.

In the confrontation with pagans, Christians argue for God as Creator, as the 
only true God, and they give a Christological and pneumatological deepening as an 
argument that this eternal God is able to create beings in time and space who are 
limited, with a becoming and an ending. In the confrontation with heretics they 
stress that the world is Christ’s own. So for the internal debate of the church, a 
Christological approach is essential in order to keep salvation and creation together. 
At the front-line in the second century were people who denied the good creation, 
while presently often an independent doctrine of creation is developed, without 
any Christological influence. Therefore it is urgent in our time to stress one again 
the unity of creation and salvation, and to consider that the doctrine of creation is 
developed from a soteriological (that means: a Christological) perspective. It is not 
about emphasizing creation as such, but about the world that God loved so much 
that he sent his one born Son for its salvation. If we speak about creation without 
taking the concept of recapitulation into consideration we get in great trouble. We 
then enter into the dark providence of an unknown God, or in a flat idealism of a 
caring Father—which does not at all fit the many dimensions of hard reality. It is 
in the perspective of Christ that the world gets its perspicuity: without Christ it is a 
dark mystery or an existence of mere coincidence.

4. The beauty of creation

The doctrine of creation entered a new phase in the fourth century. An apology 
against the pagans was no longer required after the Constantinian turn. Now the 
pagans themselves were in the defense. That God is the almighty Creator was no 
longer a contested matter of debate. Heretics continued to roam in the church but it 
was no longer creation that was the burning issue. It was now about Christ Himself. 
Gnostics and Marcionites were silenced during the third century when the cultural 
climate changed. Now that apology and refutation of heresies about creation were 
no longer urgent Christian theologians could reflect on creation in a more relaxed 
atmosphere.26 It is this approach that we find in the catechetical lectures of Cyril of 
Jerusalem in de middle of the fourth century. Cyril’s lectures display mainstream 
orthodox theology of that time, summarizing earlier Christian thought for a new 
generation of Christians. He is a major source for discovering what Christians of the 
first centuries thought and taught when they were not challenged by fierce external 
or internal debates. It is an expression of a relaxed orthodox Christian faith—the 
good life of Christians in the community of Christ.

Cyril’s ninth lesson deal with creation. He tells his catechumens about the beauty 

106 Sárospataki Fűzetek.2012/3-4



Hi Came to his Own

of plants and animals and the wonders of nature. It is as if he goes into the fields with 
them and points to flowers and birds: ‘Look at that!’ ‘Observe, I pray you, the spring, 
and the flowers of every kind in all their likeness still diverse one from another; the 
deepest crimson of the rose, and the purest whiteness of the lily: for these spring from 
the same rain and the same earth, and who makes them to differ? ... Admire also 
the great thickness of the knots which run round the reed, as the Artificer has made 
them. From one and the same earth come forth creeping things, and wild beasts, and 
cattle, and trees, and food; and gold, and silver, and brass, and iron, and stone. The 
nature of the waters is but one, yet from it comes the substance of fishes and of birds; 
whereby as the former swim in the waters, so the birds fly in the air.’27 We can hardly 
imagine a better guide on an excursion with young people to make them interested 
in nature.

2 Cyril of Jerusalem, Catechetical Lecture 9,10. See also 9,11-13.

28 Catechetical Lecture 9,14.

29 Gen. 1:31.

30 Catechetical Lecture 3.

31 Catechetical Lecture 4, heading.

What the observations of Cyril make specifically Christian is the context of his 
teaching. It is teaching about God. When he points to a rose or a bird, he points 
to God at the same time. ‘Look at that, how wonderful God made it!’ ‘Is not then 
the Artificer worthy the rather to be glorified?’28 The admiration of nature urges to 
adoration of the Creator. We do not live in a neutral nature with beautiful things 
but in a wonderful work of a Maker. Enjoying his work is enjoying Him. It gives 
a profoundness to dwelling in the fields that no atheist can understand. Though I 
am fully part of the community of all created beings, they are also given to me as a 
wonderful gift of God—and we believe that Godself also enjoys this creation. ‘God 
saw all that he had made, and it was very good.’29

The context of Cyril’s teaching on creation is his teaching about God. It 
is, however, even more specific: it is about God in Christ. Before Cyril gave his 
lesson on creation he taught about baptism.30 Baptism is at the beginning of all his 
teaching. It is only in the perspective of living in the community of the body of 
Christ that one can discern what is best. When Cyril continues his teaching after 
the lesson on baptism he begins by quoting Colossians 2:8: ‘Beware lest any man 
spoil you through philosophy and vain deceit, after the tradition of men, after the 
rudiments of the world.’31 That is also the case for the doctrine of creation. We 
cannot develop it without the wisdom of Christ. Cyril is fully in line with his famous 
predecessors such as Paul, John and Irenaeus. We look to the world through the 
lenses of Christology and in the reality of a new being through baptism. The teaching 
of Cyril is an expression of this approach. It breathes the sphere of freedom which is 
characteristic for Christian life.

At this point Cyril can give us a major contribution to present day theology of 
creation—much like Paul and John and Matthew, and Irenaeus can do also. Recent 
theology of creation is often in the perspective of responsibility. Stewardship is a core 
concept. This creates stress for people. They are responsible for being good stewards, 
and do not know how to do it—or they are not willing to do so and feel guilty.

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 107



Abraham van dl Beek

Responsibility has to do with the law—and the law makes us guilty, for one does 
never attain the goals that the law requires. Nobody is able to secure the integrity of 
creation. The very existence of any human being contributes to the overpopulation 
of the globe and to exhausting its resources. Modern theology of creation lacks the 
relaxed atmosphere of Cyril’s lessons. Is this due to his naivety? I do not think so. 
It rather has to do with his basic paradigm: being baptized into Christ. It is the 
freedom about which Luther writes in his On the Freedom of a Christian. Luther 
states: ‘A Christian man is a perfectly free lord of all, subject to none. A Christian 
man is a perfectly dutiful servant of all, subject to all.’32 That is not only in relation 
to human beings but also with regard to all living and non living beings. Stewardship 
is a burden, freedom is enjoyment. That makes all the difference. It is the difference 
someone can experience when taking care of flowers. I could be asked to take care of 
the plants of neighbors who are on holiday—or it can even be my job to do so as a 
gardener. I am responsible for the plants doing well. Actually, I cannot enjoy them 
because I am always in fear that they might decay-—due to lack of water or too much 
water, or to too much sun or shadow. I am relieved when the owners return from 
their journey—or happy when the owner praises me for the garden doing well.

32 Luther, On the Freedom of a Christian 1.

33 Cyril, Catechetical Lecture 9,14.

There is also a different perspective of caring for flowers. My partner may have 
given them as expression of love and unity. She will never blame me if the plants 
will decay, for it was not about the plants but about the gift. She gave love, and love 
cannot decay. The flowers were merely an expression of it. In giving herself she has 
already given me everything. The flowers are just additional—a donum superadditum. 
Nothing depends on them. In talking care for the flowers I enjoy the love of the 
giver—which does not change when the flowers inevitably decay. And precisely 
therefore, I try to keep them as long as possible, for I love them because I love the one 
who brought them. That is the way Cyril enjoys nature and teaches his catechumens 
to enjoy it. They live in the Kingdom of God, and much is added to it by Him who 
created the world and saved the world. He created us in a garden and we dwell in a 
garden that reflects his glory.

Cyrill’s considerations are not naive. If we dwell in creation in the paradigm of 
Christ we are not shocked by death and broken flowers. We live in the world that 
the Crucified One created. It is his own and displays Christ’s love: through death, 
through the thorns of his crown. We see beauty, not only in the crimson of the rose, 
but also when its petals fall away, for that is the beginning of the fruit—and when 
the pruner cuts the branches, or the frost kills the shrub, we know that new life will 
grow from death. That is life—that is life in the paradigm of Christ. It is a view on 
creation wherein even the behavior of a shrike does not surprise us, for it belongs 
to the creation of the One who was nailed on the wood. We do not understand the 
meaning of all beings but we enjoy them as creations of our good Lord.33

Conclusion

Why is the article on creation added to the basic confession of Jesus as Lord? It is 
not in order to have another avenue to God and to play off Christology over against 

108 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



He Came to his Own

creation. It is added in order to express that Christ is the eternal God who saves his 
own and gives them freedom and joy—and signs of his love all along the way that 
Christians go in God’s creation.

Absztrakt

Az övéihez jött
Krisztus teremtési tulajdonjogáról

A keresztyén hit Krisztusról szól. Krisztus a keresztyén hit középpontja, ily módon 
a hitvallás legkorábbi formája egy egyszerű krisztológiai kijelentés: Jézus Úr. Ezt ez 
alapvető hitvallást kibővíti Krisztus születése, halála és feltámadása. Minden klasszikus 
hitvallás szívét a krisztológiai rész képezi.

Ilyen krisztológiai kijelentéseket azonban közvetlenül megelőz a hitvallásokban 
egy cikkely a teremtő Istenről. Napjainkban természetesnek tűnhet, ha Istenről mint 
teremtőről beszélünk, az ókorban ellenben ez nem így van. Az ókori görögök a világot 
az istenek részének - filozofikusabb körökben a nem létező megnyilvánulásának - 
tartják, mivel számukra az anyagi világ a valamivé válásból és az elmúlásból áll. A 
világnak nincs konzisztens létezője, ebből következően osztozik a nem létezőben.

Ebből az álláspontból érdekes elgondolkozni afelett, miért olyan hangsúlyos a 
keresztyének számára a teremtés. Még inkább így van ez Krisztusra nézve - aki a hitük 
középpontja -, akiről azt mondjuk, hogy világ feletti ítéletként jött el.
A Teremtő Isten lehet egyedül igaz Isten, aki nem oldható fel a világban. 
Örökkévalóságában és mindenhatóságával teremti meg a világot. Látványos 
különbségek vannak a pogány istenségek, a görög filozófiai megközelítések és a 
keresztyén Istene fogalom között.

Az örökkévaló egy Isten cselekvő Isten. Ezt támasztja alá igen szemléletes módon 
az ireneusi szentháromság modell: a Fiú és a Lélek a cselekvő Isten karjai. A teremtés 
szépsége ezekből a trinitástani megfontolásokból adhatja a keresztyén közösségek 
értékrendjét a teremtett világban. Erre láthatunk számos példát a keresztyén 
tradícióban (szinoptikusok, János, Ireneus, Cyril). A teremtett világért hordozott 
felelősségünk kerül itt előtérbe. Krisztus megváltó halála és feltámadása a teremtett 
világban olyan paradigma, amelyen keresztül szemlélve a teremtés a cselekvő jó 
Istenre mutatást erősíti.

A teremtés hitcikkelyének összekapcsolása a Jézus mint Ür alaphitvallással 
kifejezésre juttatja, hogy Krisztus az örök Isten, aki megmenti az övéit, szabadsággal 
és örömmel ajándékozza meg őket, továbbá szeretetének jeleit adja végig azon az 
úton, amelyen a keresztyének mennek Isten teremtésében.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 109





Juhász Tamás

Kép ÉS BÁLVÁNY
A MÁSODIK PARANCSOLAT
AZ IGE EGYHÁZÁBAN

T
ételem: Ha az egyház az előregyártott képek mai kultúráját követi, nemcsak 
megtagadja a képzésen alapuló igazi szellemi kultúrát, de elköveti a „kárhozatos 
bálványimádás” vétségét is. Ezt a tételt négy lépésben fogom levezetni. I.

Először leírom a képzést, mint lelki-szellemi folyamatot. II. Másodszor utalok az 
előre gyártott képek posztmodern kultúrájának néhány vonására. III. Harmadszor 
a második parancsolat teológiai jelentőségét húzom alá. IV. Végül - jelzésszerűen 
- megemlítek a második parancsolattal kapcsolatos, és egyházi gyakorlatunkban 
tapasztalható néhány visszaélést.

I.

Erdélyben a Királyföld (szász-föld) egyik kapuja Szászsebes. Nyugat felől a városba 
érkező utazónak azonnal szembetűnik a (már évtizedek óta lakók nélkül maradt) 
szász evangélikus gimnázium homlokzatán ma is olvasható felírás: Bildung ist Kraft - 
a képzés hatalom. A képzés az emberi lélek olyan alakítása-alakulása, amelynek során 
az ember belső tartalmakat és tartást nyer ahhoz, hogy saját életét és az emberiséget 
lelki-szellemi értelemben alakítsa és befolyásolja. Hadd idézzem a képzésnek olyan 
meghatározását, amely az említett iskolaépülettel és a benne alakult szellemiséggel 
körülbelül egyidős: száz éves. „A képzés során olyan szellemi-lelki tartalmakat 
sajátítunk el, amelyek az emberiség szellemi életének és szellemi érdekeinek összességét 
jelentik.” - „A képzettség a belső ember teljesen kifejlett alakja. Az a tanulással és 
gyakorlattal szerzett képesség, amelynek segítségével közelebbről saját népünk, 
általánosan pedig az egész emberiség szellemi életében részt veszünk.” - „A képzés 
az a képességünk, amelynek segítségével az önmagában holt tudásmennyiségből 
életművet és szellemi alkotásokat tudunk kihozni.”1

1 Rudolf Eisler, Bildung címszó a Wörterbuch der philosophischen Begriffe I. kötetében, Berlin 1904, 
155-156.

A képzés szónak a töve a kép. A körülöttünk tapasztalható való világnak és 
tárgyainak teremtésünk, emberré válásunk során kialakul egy lenyomata, gondolati 
képe. Ez a fogalom, amelyből a kommunikáció képességével és eszközeivel, a fogalmak 

2012/344 Sárospataki Füzetek H l



Juhász Tamás

egymáshoz viszonyításával létrejön a hang, a szó, a mondat, a beszéd. Ha ezt az alapvető 
lelki nyilvánulást a lélek jól meghatározott utakon (módszerekkel) tovább rendezi 
(meghatározza, felosztja őket, következtetéseket von le belőlük, igazukat bizonyítja 
és rendszerezi), akkor ő - azaz maga az ember, aki ezeket a folyamatokat tudatosan 
végzi és megéli -, képzett lesz, vagyis az előbbi meghatározásokban említett képesség 
birtokában szellemi életet él és a világ szellemi alakításában, befolyásolásában részt is 
vesz.

A képzésről szóló előbbi gondolatokat kolozsvári tanítóimnak bölcseleti és 
teológiai enciklopédiáján nevelkedve fogalmaztam. A kolozsvári bölcseleti iskolának 
(Böhm Károlynak) az arisztotelészi—kanti formális logika volt egyik alappillére. E 
közismert bölcseleti bevezetés szerint a lélek három alapvető tevékenységéből, a 
gondolkodásból, a képzeletből és az akaratból fejlik ki az egész emberiség szellemi 
élete és kultúrája, a maga három területén: a tudományban, a művészetben és az 
erkölcsben.

Sajnos, ez a kiváló bölcseleti iskola rosszul ítélte meg — valamilyen helytelen 
protestáns analógia entis alkalmazásával - az áhítat, kultusz és az abból „kifejlő’” vallás 
helyét és szerepét. A kultúra három területe — a tudomány, a művészet és az erkölcs 
— illetve az ezeket létrehozó három szellemi érték: az igazság, a szépség és a jóság 
ritkán, a lélek magasztos pillanataiban, valamilyen emelkedett állapotában egymásra 
tevődik, eszményi szintre jut, és hármójuk együtteséből létrejön egy negyedik érték, 
a szentség, s annak nyilvánulási területe: a vallás.

Olyan ez a vallás-felfogás, mintha az újkantiánus érték-teológiában visszajönne 
az óegyházi-tomista séma: gratia non tollú séd presupponit et perficit naturam. A 
kijelentés közvetítette kegyelem nem rombolja le a természetet, tehát „a lélek életét 
es javait semz

II.

Kérem, ne botránkozzék meg senki azon, hogy ilyen messziről érkezem 
tulajdonképpeni tárgyamhoz, a mai képi kultúra bírálatához. A lélek belső élete, és 
belső emberi öntudatosodásunk folyamata ugyanis képekből, a külvilág képeiből 
indul el, s ezért további fejtegetéseimben nem tagadni kívánom a képek jelentőségét, 
a velük való érzéki tapasztalás, gyakorlás és ismédés fontosságát messzemenően 
elismerem.
Alapvetően nem lehet és nincs is semmi kifogásom a képek ellen. Mint ahogy a 
református (zürichi, genfi és heidelbergi) reformációt sem valamilyen elvi művészet- 
ellenesség motiválta a szentképek eltávolításakor. Csak felületes vagy ellenséges 

112 Sárospataki Füzetek 2012/3 4

2 Makkai Sándor, A vallás lényege és értéke. Az Erdélyi Református Egyházkerület kiadása, Torda 
1923; A lélek élete és javai. Az Erdélyi Református Egyházkerület kiadása, Cluj—Kolozsvár, 
1922; Vő. Wolfhart Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Vandenhoeck 
und Ruprecht, Göttingen 1983.). Előbb való a kultúra, mint a kultusz?! A huszadik századi 
magyar erkölcsbölcselet nagyjai - Várkonyi Nándor, Kodolányi János, Hamvas Béla, 
Karácsony Sándor, Dobai István - alaposan cáfolták ezt az analógia entist, és tanították a 
kultusz elsőbbségét a kultúrával szemben. (Ennek a bibliai hitelességű gondolatnak ma már 
régészeti alátámasztását jelentheti Göbekli Tepe, a törökországi Anatólia területén, a szír határ 
közelében feltárt 12-13 ezer éves [!] kultuszhely. Vö. A. Schart és Jutta Krispenz szerk. Die 
Stadt im Zwölfprophetenbuch BZAW 428, Berlin/Boston: W. de Gruyter, 2012. 4-5.



KFP és bálvány, a második parancsolat az ige egyházában

ítélkezés címkézi Zwingli, Buliinger és Kálvin követőit képrombolónak. A Heidelbergi 
Káté újabbkori magyarázói - köztük például Eberhard Busch - a második parancsolat 
kapcsán határozottan elhárítják az ilyen címkézést.3 Alfréd de Quervain svájci 
református teológus a második parancsolat teológiai jelentőségéről írt tanulmányában 
a képekre vonatkozóan Luthert idézi: „Mit bánom én a képet, ha egyszer a szívem 
nem azon csügg! ... Viszont ha azon csüggne a mi szívünk, és azt vélnénk, hogy más 
fánál és kőnél többre valók ők, s azt gondoljuk: ha tiszteljük azokat, vele Istennek 
teszünk jót, nos, akkor nem csak pénzünktől lennénk megfosztva, hanem a lelkünk is 
rámenne. Ám mert nem így van, hát ne törjük kezét-lábát, ne üssük agyon a képeket - 
miközben a szívünk ugyanolyan tisztátalan maradna, mint azelőtt - hanem neveljük 
az igével az embereket arra, hogy ne bízzanak a szobrokban és képekben, mintha azok 
segíthetnének rajtunk, vagy mintha általuk Istennek tennénk jó szolgálatot. Mert a 
szívnek tudnia kell, hogy semmi más nem táplálja a kegyességet, csak Isten kegyelme 
és jósága.” 4

3 Eberhard Busch, Dér Freiheit zugetan. Christlicher Glaube heute - im Gesprdch mit dem Heidelberger 
Katechismus, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener, 1998, 253-259.
4 (Alfréd de Quervain, Das zweite Gebot in dér dogmatischen Arbeit. In: Emse Wolf szerk. Theologische 
Aufidtze. KariBartb zum 50. Geburtstag, Chr. Kaiser München 1936, 191-201. 192.).

Másodszor azért tértem ki olyan részletesen a lélek értékeinek gondolkodásban, 
alkotásban és cselekvésben történő létrejötte kérdéseire, azért hangsúlyosom a képekből 
kialakuló kép-zés és kultúra jelentőségét, mert ezen a lelki-szellemi tevékenységen áll 
vagy bukik az ember embersége. Lelki habitusunk alakulási folyamatában a külvilág 
képeit bensővé tesszük, feldolgozzuk, raktározzuk, majd további előhívás, rögzítés, 
tisztítás, retusálás stb. Után válnak használható értékké. A világszínvonalon álló 
magyar agykutatás és idegélettan tudói sokat és szakszerűbben tudnának erről regélni.

Az előre gyártott és mozgó képek mai kultúrája azonban megfosztja az embert 
attól, hogy a gondolkodás, a képzelet és az akarás szuverén tevékenységét maga 
végezze, és az igazság, szépség és jóság szellemi értékeit megalkossa. Ahol a legtöbb 
információ képi formában jut el hozzánk, készen feldolgozva, ráadásul színesen, gyors 
mozgásban, csillogva és viliódzva a tévé, a számítógép, „lapító“ (lap top), okostelefon 
stb. képernyőjén vagy vetítővásznon, ott ezek a lelki tevékenységek lelassulnak, 
elsorvadnak, vagy éppen feleslegessé válnak és megszűnnek. A gondolkodó, 
képalkotó, emlékező, emléző és akaró ember néhány nemzedék után ellustul: kép­
telen lesz gondolkodni, fantáziátlanná és akarat nélkülivé válik. Egyenruhás lélek 
lesz belőle, előre gyártott fabábu, akit a világ legboldogtalanabb alakjává, konzum- 
idiótává tettek. Ahogy Czakó Gábor Kossuth-díjas közírónk mondta nemrég: „A 
mongol-idióta lehet boldog, a konzum-idióta sohasem lesz boldog”.

Meglepő, hogy a képi kultúra veszélyeire milyen rég felfigyeltek a szakemberek, 
de a társadalom mégsem hallgatott prófétai szavukra. Hatvan évvel ezelőtt, amikor 
mi Erdélyben még nem is ismertük a televíziót, az RGG harmadik kiadásában (1958- 
ban!) már ehhez hasonló volt olvasható: A televíziózás gyors elterjedése felszínre hozta 
annak a családi nevelésre jelentett veszélyeit. Kiderült, hogy a képernyőn mozgásban 
megjelenő történés vonzó-bénító ereje arra csábítja a gyermekeket, hogy a műsort 
folyamatosan, a fizikai kifáradás határain túl is figyelemmel kövessék, még akkor 
is, ha nem értik, mit látnak. Ráadásul a folytonos meredt nézés látás-sérülésekhez 
is vezethet. A felkínált tartalmak és formák ellenőrizetlen befogadása nemkívánatos 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 113



Juh asz Tamás

koraérést eredményez, amelynek következtében az érzelmek eltompulnak, a 
folyamatos ingerlés miatt az öntevékeny (spontán) képzelet (fantázia) és az önálló 
gondolkodásra való készség beszűkül.5

5 G. Hausmann, Fernsehen 2. Pädagogisch, RGG’ Bd 2., J.C.B.Mohr/Paul Siebeck Tübingen, 1958, 
902-903. hasáb
6 A rengeteg digitális információ és cikk közül ez csak egy példa, vö. http://elib.kkf.hu/edip/D_14471. 
pdf

Azóta sok más veszélyre is fény derült. Például, hogy a televíziós öngyilkossági 
hírek, ismeretterjesztő előadások, valamint az öngyilkosságról szóló speciális 
történetek sugárzását követően az öngyilkosságok aránya a serdülőknél jelentős 
emelkedést mutatott. A fiataloknak alacsony a tűrőképessége, azért reagálnak 
ilyen egyértelműen. Mintegy az ötletet kapják meg az öngyilkosság elkövetésének 
módjához.

Közismert az is, hogy napjainkban a gyermekeket és a serdülőket jóval több 
szexuális vonzatú inger éri a külvilágból, mint bármikor ezelőtt. Ezek az ingerek a 
gyermek intellektuális és érzelmi feldolgozóképességét erősen meghaladhatják, ami 
miatt még a normális nemi kapcsolat is torz formában raktározódhat a gyermek 
gondolatvilágában. Ezek a feldolgozatlan élmények a szexualitást a szeretet helyett 
az agresszióval kapcsolhatják össze, és így félelemkeltő borzalommá, vagy az erőszak 
egyfajta kiélési módjává válhat a képzeletükben.

Nyilvánvaló, hogy a tévé és társai okolhatók a fiatalok olvasási eredményeinek 
hanyatlásáért és a koncentráció gyengeségéért. Nem akarom bántani saját 
anya-intézményemet, de a kolozsvári teológián szomorúan kellett egy-két éve 
megállapítanunk, hogy a teológiára érkező - érettségi vizsgát tett! — jelöltek jelentős 
százaléka funkcionális analfabéta.

A reklámok, hirdetések fizikai-lélektani hatását sokan írták le. A kicsik a lényeget 
nem értik, így könnyen lehet rájuk hatni.

A filmek szereplőinek viselkedése is befolyásolja a tévéző gyermekek magatartását. 
Gondoljunk csak a főszereplők alkoholfogyasztására, autóvezetési stílusára, 
öltözködésére stb. Azt mondják, Magyarországon a Linda című sorozat megjelenése 
után rengeteg serdülő leányka akart rendőrnek menni és karatézni.

A hiperaktív, vagy ellenkezőleg: szorongó, gátolt, vagyis magatartási betegségre 
hajlamos gyermekek, a konfliktusos családi légkörben élő, a családból kiemelt 
gyermekek intenzívebben élik át a szereplők érzelmeit, azonosulási készségük nagyobb, 
ugyanakkor a műsornézés ideje alatt feledhetik saját kiszolgáltatott helyzetüket és 
magányukat. Ennek többféle káros következménye van, amelyek külön-külön is a 
személyiségfejlődés torzulásához vezetnek.6

III.

A képzelet helyett, a képalkotás helyett a képfogyasztás kultúrája alakult ki vagy van 
kialakulóban, s ezért a második parancsolat tükrében teológiailag is vizsgálnunk kell 
ezt a kérdést.

A.) Mi a második parancsolat teológiai relevanciája? Először is le kell szögeznünk, 
hogy nemcsak az első parancsolat tiltja a bálványimádást, hanem a második is. Ursinus 
ezt írja erről: „Az első parancsolatban más bálványimádás van tiltva, tudniillik amikor

114 Sárospataki Füzetek 2012/3-4

http://elib.kkf.hu/edip/D_14471


KÉP ÉS BÁLVÁNY. A MÁSODIK PARANCSOLAT AZ IGE EGYHÁZÁBAN 

más Istent tisztel valaki, a másodikban ismét más, tudniillik amikor az igaz Istent 
másképpen tiszteli, mint ahogy kell. ... Ezért, akik vétkeznek a második parancsolat 
ellen, vétkeznek az első ellen is, mivel akik az Istent másképp tisztelik, mint ahogy ő 
akarja, azok azzal a más eljárással más Istent képzelnek el. így nem az Istent tisztelik, 
hanem a saját agyvelejük koholmányát, mivel meg vannak győződve arról, hogy a 
tiszteletükkel azt illetik.”7

7 Ursinus Zakariás, Explicationes Catecheticae sive Corpus Doctrinae Christianae, Ed. Dávid Pareus, 
Heidelberg 1604. Magyar nyelvre fordította Szabó András, Székelyudvarhely 1940. Gépelt kézirat 316.
8 Vő. Fekete Ágnes és Németh Pál beszélgetése, MR1, A Református Egyház Félórája 2006. február 22.

9 Alfréd de Quervain, i.m. 194. Az 1936-os Barth-emlékkönyvet, amelyben az idézett tanulmány 
megjelent, cenzúrázták. A szerző nem írhatta le, de az „utóbbi három évvel” a Hitler uralomra jutása 
óta eltelt időre célzott, és arra, hogy a német protestánsok jelentős része behódolt a német keresztyének 
mozgalmának, s egy olyan ideológiának, amely a Führerben történelmi messiást látott.

A képek készítése és tisztelete tilalmának van egy általánosabb vallási háttere az 
Ószövetségben, amelyre most részletesen nem térhetünk ki, csak röviden utalunk. 
Arról a félelemről és rettegésről van szó, amely altkor fogja el a vallásos embert, 
amikor a kiábrázolhatatlan Istent és Isten képmását az embert vagy az ember lelkének 
tükrét (az arcát) valamilyen tisztelet céljából ábrázolni próbálják. Az ortodox zsidók 
és a hithű mohamedánok még fényképet sem engednek magukról készíteni. Ide 
kapcsolható az a babonás népszokás, hogy a halál - Isten látogatása - és a gyász 
óráiban faluhelyen letakarják a tükröt és a képeket a falon. Ehhez az általánosabb 
vallási vetülethez tartozik az a nemrégiben történt hisztéria, amelyet a Mohamed- 
karikatúrák az iszlám világban kiváltottak. Az ő világukban száz évvel ezelőtt az is 
vitát váltott ki, hogy szabad-e fényképes útlevelet készíteni. Az a vita úgy fordult 
az útlevél javára, hogy a fénykép nem több, mint a tükörkép, tükörbe nézni pedig 
szabad.8

B.) A második parancsolat teológiai jelentősége kapcsán Alfréd de Quervain 
már említett dolgozatának néhány tanulságát érdemes ma is - hetven év távlatából 
— szemügyre venni. Az elberfeldi holland gyülekezet akkori lelkipásztora, később 
berni teológiai tanár három ponton bírálta a második parancsolat protestáns — ahogy 
ő mondja: romantikus - félremagyarázását: 1) a protestáns analógia entis tannal 
kapcsolatban, 2) a bibliai képes beszédnek, vagyis a példázatoknak és hasonlatoknak 
(különösen a sákramentum-tanban történő) helytelen értelmezésével kapcsolatban, 
és 3) arra a helytelen módra vonatkozóan, ahogy a protestánsok a prédikációban és 
az erkölcsi nevelésben a példaképeket eltúlozzák.
1) Isten megismerése szempontjából az analógia entis az a tiltott képmás, amely Isten 
képmása, a Fiú, a testté lett ige mellé tolakszik, azt értelmezi és az emberek felé 
közvetíti. A protestáns teológia újabb kori eszmélése ma (1936!) kevésbé a római 
katolikus, mint a protestáns analógia entis-siA van bajban, azzal az analógia-tannal, 
amely az utóbbi három évben oly mélyen hasított az egyházi és a teológiai létünkbe.9

2) A következőkben a svájci teológus éles kritikával illeti a bibliai példázatok 
egy bizonyos értelmezését, amellyel gyakran találkozni a protestáns igehirdetésben, a 
modern sákramentum-felfogások némelyikében és az erkölcsi cselekvésben. Arra az 
értelmezésre utal, amely szerint a bibliai példázat vagy hasonlat Isten megismerésére 
vezető eszköz, amely a hitetlent hívővé teszi s általában az embert Istenhez 
emeli. Az a modern protestáns világnézet igyekszik erre a bibliailag nem adekvát 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 115



Juhasz Tamás

kísérletre, amelyik elébe helyezi a természetet és a történelmet Isten kijelentésének. 
Ez a világnézet még a bibliai történet eseményeit is példázatnak tekinti az ember 
Istenhez vezető útján. Az ismert dolgokhoz kapcsol az ilyen szemléletű példázat és 
közvetíti az eltévedt embert az ismeretlen Istenhez. Tudjuk, hogy a Heidelbergi Káté 
a 98. kérdés-felelettel elutasítja a képek istentiszteleti használatát. De Ursinusék 
korántsem gondolták, hogy a feszület, és a szentképek puszta eltávolítása megoldja 
az istentisztelet teológiai kérdését (lásd a fentebbi Luther idézetet). Azt utasították el, 
hogy bármilyen istentiszteleti kép vagy hasonlat viheti azt a közvetítő szerepet, ami 
egyedül csak Krisztust illeti meg.

Még eklatánsabb a képpel és a hasonlattal való visszaélés a sákramentumok 
esetében. A természetes elemek, a víz, a kenyér és a bor példázata (nem a velük 
való példálózás) teszi a sákramentumot sákramentummá, hanem maga az Úr, aki 
azzal tette az elemeket kiváltságossá, hogy általuk önmagát adja nekünk. Ha a 
sákramentum jelentőségét az elemek (víz, kenyér, bor) belső szimbolikus erejéből 
(Symbolkráftigkeit des Elements) vezetjük le, ahogy Paul Tillich tette, de nem 
rendeljük a szimbólumot — vagyis a hasonlatot, a példázatot - a jegy alá, akkor a 
sákramentum elveszíti egyedülálló, Krisztustól nyert jelentőségét. Akár növelni 
is lehetne a sákramentumok számát, mert nem a „hathatós jegy” (signum efficax — 
Kálvin) érvényesül, hanem a bármihez köthető „sákramentum-jellegű ige”.

3) A prédikációban Isten ismeretét nem az analógia entis, hanem a hit analógiája 
útján szerezzük meg. A sákramentumban sem a mennyei dolgoknak földiekkel való 
összehasonlító szemlélése, hanem a sákramentumi jegy a fontos. Nos, az erkölcsi 
világban, a tettek világában ugyanígy állunk a példaképpel. Nem a példakép, nem 
az ideál (eszménykép) fontos, hanem Isten parancsa, Krisztus főségének primátusa 
a tagokkal szemben. Cselekedeteinkre nézve ő uralkodik, mi engedelmeskedünk. 
Idézem Alfréd de Quervaint: „A példaképpé emelt személy iránti tiszteletből könnyen 
lesz túlzó tisztelet, egyfajta „szentek tisztelete”. A szent pedig - vagy, ahogy profán 
szóhasználatban mondanánk: a vezér, a Führer [sic!] - egy személyben példakép 
és közbenjáró. Amikor pedig a hívő ember közbenjáróra, közvetítőre szorul, vagy 
ilyenhez folyamodik, megszűnik az egyház fejével való közvetlen kapcsolata, a szent 
tisztelete pedig meghiúsítja az Isten parancsa iránti engedelmességét.”  1011

10 I. m. 198.

11 Tavaszy Sándor, Világnézeti kérdések, Torda 1925.

IV.

Az előre gyártott képek miatt szellemi kultúránk elsekélyesedése és az analógia entis 
káros hatása egyházunkban is megfigyelhető. Befejezésül, szemléltetésképpen néhány 
az egyházi életben mutatkozó fonákságra hívom fel a figyelmet. Három fogalomkör 
szerint csoportosítom őket, amelyeket részben Tavaszy Sándortól kölcsönöztem. A 
kolozsvári teológus egyik korai írásában három „-izmustól” féltette a református 
egyházat: a biologizmustól, a pszichologizmustól és a szocializmustól.11 A harmadik 
kevésbé tartozik ide, ezért másik „-izmussal”, a liturgizmussal helyettesítettem.

A.) A képeket fogyasztó kultúra mai helyzetében a biologizmust az egyházban ott 
látom, ahol — a külvilág divatjának hódolva - a testiséget túlzottan előtérbe helyezik: 
1) az öko-teológia túlhajtásaiban és 2) az egyházi gasztro-kultúrában.

116 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



Kép és bálvány, á második parancsolat az ige egyházában

A „zöld teológiának” is nevezett környezetvédelmi gondolkodás addig jár helyes 
úton, amíg a bibliai teremtéstan és gondviseléstan értelmében mind az ember 
felelősségét, mind a teremtett világ alárendeltségét egyensúlyban látja. A baj ott 
kezdődik, ahol ezt az egyensúlyt megbontják. Nyugati tanulmányúton járt diákunk 
írt tanulmányi beszámolójában egy különös istentiszteletről. A „teremtett világ 
megőrzése” jegyében mindenki magával vihette a templomba kedves háziállatát, s az 
istentisztelet végén a lelkipásztor rendre megáldotta az elébe vitt kutyákat, macskákat

Egyházi gasztro-kultúrán pedig azt értem, hogy mivel környezetünkben az evés- 
ivás, sütés-főzés elburjánzó divatja árad reánk mind a valóságos, mind a virtuális 
világban, az egyház is átvette ezt a szokást, amely már nem annyira konyha-kultúra, 
mint az evés kultusza. Ma már nem „belevaló” presbiter vagy gyülekezeti gondnok az, 
aki ilyen-olyan ünnepi rendezvényen nem tud bográcsgulyást készíteni. Van, ahol a 
lelkipásztor maga jeleskedik ezzel a „tudománnyal”. (Hollandiában vettem részt olyan 
böjti [!] szeretetvendégségen, amely a szép gótikus templomban rendezett vacsora 
volt. A presbiterek és a gondnokok maguk főzték — a barcasági reformátusoktól 
tanult recept szerint [!] — a füstölt hússal, kolbásszal jócskán dúsított borsólevest... )

B.) Pszichologizmuson a lélektani és mélylélektani módszerek igehirdetésben, 
nevelésben és lelki gondozásban való alkalmazásának túlhajtásait értem. Ilyenkor az 
történik, hogy a bűnt lelki sérüléssé fokozzuk le, belőle az ember nem megváltást, 
hanem emberileg lehetővé vált gyógyulást keres. A lelkipásztor lélekgyógyásszá 
magasztosulhat, aki az egyetlen üdvözítő helyett vagy mellett csalhatatlan, egyedül 
üdvözítő praktikákat tud.

Ismét holland példát említek. Lelki gondozással foglalkozó szakkönyvben 
olvastam a „gyász feldolgozása” című fejezetben. Az özvegyasszony álmatlanságban, 
súlyos levertségben szenvedett meghalt férje kínzó emléke miatt. A lelkipásztor 
biztatására és annak társaságában egy este kivitte férje fényképét és egy kedves 
emléktárgyat a csatorna partjára. Ezeket ott együtt „ünnepélyesen” meggyújtották, 
végignézték, ahogy elhamvadnak, majd a hamvakat a csatorna vizébe szórták ,..12

12 M. S. Nieuwkoop, De drempel over. Magánkiadás, Zwolle 1997.

Erdélyi egyházunkban, ahol környezetünkben a görögkeleti pópák, és a hozzájuk 
közel álló javasemberek gyakran a fentihez hasonló lelki ráhatást, szemfényvesztő 
„hókuszpókuszt” végeznek, még veszélyesebb, ha a református lelkigondozó ezekre 
a vizekre téved.

C.) A liturgizmus az előbbieknél ismertebb és súlyosabb visszaélés. Olyan 
istentiszteleti kiegészítő vagy éppen a bevett formákat helyettesítő elemekre gondolok, 
amelyeket szemléltetés, „lazítás”, otthonos érzés végett vezettünk be. Gyakran 
félreértett ökumenizmus készteti a gyülekezet felelőseit arra, hogy római katolikus 
vagy más nem-református hatást kövessenek. Adventi koszorúk, karácsonyfák, 
gyertyák már rég szinte bevett „kellékei” ünnepeinknek. Ezekben is vannak fokozatok. 
Van, ahol időben és térben visszafogottan, kevésbé tolakodóan használják őket. De 
vettem részt olyan református istentiszteleten, ahol a gondnok a kezdő ének előtt 
szertartásosan elhelyezett az úrasztalán egy nagy templomi gyertyát, meggyújtotta, 
majd az istentisztelet végén, az áldás után - ugyanolyan szertartásosan - kifújta.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 117



Juhász Tamás

Van, ahol az igehirdetést szemléltető pannót, vetített képet, „power-point-os” 
bemutatót alkalmaznak.

Nem csak kiegészítő „kellékek”, hanem a megszokott istentiszteleti eszközök 
túlzóan „szertartásos” használata is felkeltheti a gyülekezet érdeklődését, és elterelheti 
figyelmét a lényegről. A palástot - ha már viseljük - lehet egyszerűen hordani, de 
„paposán” suhogtatni is. A sákramentumi jegyeket és a klenódiumokat használni, 
kezünket áldásra emelni, stb. lehet egyszerűen is, de lehet teátrálisan is.

Míg a biologizmus és a pszichologizmus veszélye leküzdhető, mert olyan 
vakvágányai egyházi életünknek, amelyek céltalanságát fel lehet ismerni, és el lehet 
kerülni, addig a liturgizmus — úgy látom - belülről kezdi ki az igén és az igehirdetésen 
tájékozódó egyházi kultúránkat. Nem a vadhajtásokat nehéz nyesegetni, hanem azokat 
a jelenségeket felismerni, amelyek bibliai hátterük, keresztyén hagyományokhoz való 
kötődésük miatt kedvező elbírálást nyertek, de valójában károsak és idegenek, mert 
ellentmondanak a reformáció nagy vívmányának, az egyetemes papság elvének: 
odatolakszanak Isten közé és a hívő ember közé.

Abstrakt

Bild und Götzenbild

Das zweite Gebot in dér Kirche des Wortes

These: Orientiert sich unsere Theologie und kirchliche Praxis nach der heutigen Kultur 
der fertigen Bilder so ist das nicht nur Verrat an der Bildung, sondern auch „vermaledeite 
Abgötterei“.

An der Hauptfront des ehrwürdigen (leider längst außer Betrieb gesetzten) säch­
sischen Gymnasiums in Mühlbach, Siebenbürgen ist der Wahlspruch dieser Schule 
in großen Lettern noch heute zu lesen: BILDUNG IST KRAFT.

Was ist Bildung? Ich zitiere einige Definitionen, die so alt und ehrwürdig sind, wie 
das erwähnte Gymnasium: „Aneignung desjenigen geistigen Inhalts, welcher die Ge­
samtheit des geistigen Lebens der Menschheit und ihrer Interessen ausmacht (Laza­
rus).“ - „Die zu vollendeter Entwicklung gelangte Gestalt des inneren Menschen. Sie 
erscheint in der durch Unterricht und Übung erworbenen Fähigkeit zur lebendigen 
Teilnahme an dem geistigen Leben zunächst eines Volkes, zuhöchst der Menschheit 
(Paulsen).“ - „Die Fähigkeit, aus dem an und für sich toten Wissensstoff Werke des 
Lebens und des Geistes gestalten zu können (Volkmann).“13

13 Siehe: Rudolf Eisler, Bildung In: Wörterbuch der philosophischen Begriffe, Band I., Berlin, 1904, 155- 
156.

Die Wurzel des Wortes ist „Bild“, und das ist nicht von ungefähr. Bildung ent­
steht — wie wir hörten — in einem geistigen Prozess im Selbstbewusstsein des Men­
schen. In diesem Prozess werden die Bilder der Welt, der uns umgebenden Wirklich­
keit in die Seele geprägt, und werden daraus Begriffe. Begriffe verwandeln sich mit 
Hilfe unserer kommunikativen Fähigkeit und der spezifischen Kommunikationsmit-

118 Sárospataki Fu/i i i k mo-< 4



KEP ÉS BÁLVÁNY. A MÁSODIK PARANCSOLAT AZ IGE EGYHÁZÁBAN

teln des Menschen in klingende oder geschriebene Worte, Mitteilungen, Sätze. In 
diesem komplizierten Prozess werden die drei Hauptaktivitäten der Seele - Denken, 
Phantasie und Willen - in Erscheinung treten. Diese geäußerten Aktivitäten formen 
zusammen die drei Gebiete der Kultur: Wissenschaft, Kunst und Moral.Ich verweise 
auf diese - aus philosophischen oder theologischen Enzyklopädien allgemein be­
kannten — Grundwahrheiten um zu zeigen:

Erstens haben wir nichts gegen Bilder, die ja die Quelle allen Wissens und aller 
Bildung sind. Neuere Ausleger des Heidelberger Katechismus unterstreichen betont 
diese Tatsache gegenüber oberflächliche Kritiker der „Reformierten als Bilderstür­
mer“.14 Alfred de Quervain - den ich weiter unten ausführlicher zitieren werde - 
verweist in dieser Hinsicht auf Luther: „Was hindert mich ein Bild, wenn mein Herz 
nicht daran hängt? Nun muss man solchen Bildern nicht Hals und Bein brechen, sie 
zerschlagen, ... sondern man muss das Volk mit dem Wort dahin bringen, dass sie 
kein Zuversicht haben zu den Bildern, als könnten sie ihm helfen oder als wollten 
sie Gott einen besonderen Dienst damit tun. Denn das Herz muss wissen, dass ihm 
nichts frommet noch hilft, denn Gottes Gnade und Güte allein.“15

14 Wie z. B. Eberhard Busch in: Der Freiheit zugetan. Christlicher Glaube heute - im Gespräch mit dem 
Heidelberger Katechismus, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener, 1998, 253-259.

15 Zittert aus Das zweite Gebot in der dogmatischen Arbeit. In: Ernst Wolf (Hrsg.), Theologische Auf- 
saetze. Karl Barth zum 50. Geburtstag, Chr. Kaiser München, 1936, 191-201.

Zweitens möchte ich mit dem Verweis auf diese Gedanken zum Begriff „Bildung“ 
um die - für mich ungeheuer wichtige — Stellung der geistig-geistlichen Entwicklung 
des Menschen und seiner Kultur in ihrer gesamten Spannweite zu unterstreichen. 
Denn Bilder werden im Bewusstsein des Menschen im Prozess der Bildung verin­
nerlicht, geistig verarbeitet (gespeichert) und ein „gebildeter“, mündiger Mensch 
verwaltet sie auf souveräner Weise im Denken, Wollen und Schaffen. Bekommt er 
dagegen diese Bilder ständig wiederholt, und in ständiger Bewegung sogar auf dem 
Bildschirm, fertig vorgeprägt, wird er ein Faulenzer: unfähig zum Denken, phan­
tasielos und willenlos. Eine uniforme Marionette, fabriziert zu Konsumidiotismus. 
Und wie der ungarische Schriftsteller Czakó Gábor neulich sagte: „ein Mongol-Idiot 
ist glückseliger als ein Konsum-Idiot“

Darum ist es von Bedeutung die theologische und kirchliche Relevanz des zwei­
ten Gebotes immer wieder vor Augen zu halten.

Bei der Schilderung der theologischen Relevanz des zweiten Gebotes geht es im 
folgenden Referat um ein neues Mitlesen des schon erwähnten Aufsatzes aus 1936 
von Alfred de Quervain über Das zweite Gebot in der dogmatischen Arbeit - mit ei­
nigen nötigen Ergänzungen. Alfred de Quervain kritisiert an drei Punkten den pro­
testantischen (er sagt: „romantischen“) Missbrauch des zweiten Gebotes: (1) in der 
protestantischen Analogielehre, (2) in einem verkehrten Gebrauch der Gleichnisse 
im Kultus (vor allem in der Sakramentslehre) und (3) in der Übertreibung der Rolle 
von Vorbildern in der Predigt und im ethischen Handeln.

Ich rede davon in Gestalt eines freien Kommentars zu den einschlägigen Aus­
führungen im Heidelberger Katechismus von 1563, dessen 450. Jubiläum uns bev­
orsteht.

2012/3-4 Sárospataki füzetek 119



Juhász Tamás

„Für die Erkenntnis Gottes ist die analogía entis das verbotene Bild, das neben 
Gottes Ebenbild, neben den Sohn, neben das fleischgewordene Wort tritt und dieses 
Wort deutet, dem Menschen vermittelt. Die Neubesinnung in der Theologie hat 
es zunächst ... mit der neuprotestantischen Analogielehre zutun, mit dieser Analo­
gielehre, die in den letzten drei Jahren [sic!] so tief in das kirchliche und theologische 
Leben eingegriffen hat.“16

16 de Quervain, 194. Hervorhebung von mir: JT.

1 de Quervain, 197.

18 de Quervain, 198.

„Wird das Sakrament auf die Symbolkräftigkeit des Elementes gegründet 
(Paul Tillich), anstatt dass das Symbol, das Gleichnis dem Zeichen sich unterordnet, 
so bleibt die Frage der Vermehrung der Sakramente offen ... und verlieren die beiden 
eigentlichen Sakramente ihre Bedeutung und bleibt allein das Wort mit sakramenta­
lem Charakter übrig.“17
Beim dritten Punkt sagt de Quervain zunächst lapidar: „Nicht Vorbild und nicht 
Ideal, sondern Gebot Gottes, Herrschaft des Hauptes über die Glieder.“ Und dann 
ergänzt er: „Die Achtung vor dem Menschen als Vorbild verwandelt sich in Heili­
genverehrung. Der Heilige, oder im profanen Sprachgebrauch der Führer [sic!], ist 
Vorbild und Vermittler zugleich. Die Unmittelbarkeit des Gliedes der Gemeinde zu 
seinem Haupt ist zerstört, die Verehrung des Heiligen vereitelt das Hören des göttli­
chen Gebots.“18 (198).

Im letzten Teil des Referates geht es um praktisch-kirchliche Bräuche und Miss­
bräuche in verschiedenen ,,-ismen“: Biologismus, Psychologismus, Episkopalismus, 
Liturgismus usw., um Gebiete unserer kirchlichen Wirklichkeit, wo rechte Gotteser­
kenntnis und Gottesverehrung im Sinne des zweiten (aber auch des ersten) Gebotes 
ernstlich gefährdet sind.

120 SÄR0SPATAK1 FÜZH EK 2O12/3A



Keresztes Hajnalka

A MAGYARY-KOSSA1 CSALÁD

1 A családnak a nevét többféle módon olvashatjuk, például Magyarinak is. Dolgozatomban a leginkább 
eredetinek tartott Magyary formában használom többnyire. Publikációkban mindkét írásmód elfogad­
ott.
2 Az előadás elhangzott 2012. augusztus 22-én Révkomáromban, a Doktorok Kollégiuma Egyház­
történeti Szekciójának ülésén.

ÉS GYÖNK KAPCSOLATÁRÓL

200 ÉVVEL EZELŐTT KERÜLT ÁT NAGYSZÉKELYBÖL 
Gyönkre a Gyönki Református Gimnázium 
őse 1 2

E
lőadásom témájának megválasztásában egy évek óta gyakorolt logikát követ­
tem: Először is kapcsolódjék valamiképpen a vendéglátó egyházhoz, jelen eset­
ben az egykori Felső-Dunamelléki Református Egyházkerülethez, ezzel is meg­
köszönve a szívélyes fogadtatást. Másrészt, hogy maradjak hű a több mint egy évtizede 

kutatott témámhoz, a Tolna megyei német reformátusság hitéletének vizsgálatához. 
A harmadik szempont pedig az volt, hogy legyen aktualitása azáltal, hogy valamely 
évfordulóra emlékezhetünk ebben az évben.Felvetődhet a kérdés, hogy milyen mó­
don hozható kapcsolatba egy ősi magyar család a német reformátusokkal, mi köze 
van a komáromi egyházmegyének a tolnaihoz, illetve, hogy mi köze van egy csalló­
közi nemesi családnak a Tolna megyei Gyönkön működött egyházi gimnáziumhoz.

Mivel három fonálból szövődik mondanivalóm szála, reménykedem, hogy itt is 
igaz lesz, amit a Szentírás a hármas kötélről kijelent, tudniillik, hogy nem szakad el. 
így a három szál összefonódásából megerősödhet és érthetővé válhat egy település 
reformátusságának és gimnáziumának, valamint a pártfogó család összetartozásának 
történelmi gyökere.

1. A Magyary- Kossá családró
A család eredeti nevén Nagysarlói Magyary-Kossa. Régi csallóközi nemes család, 
melynek eredeti okmánya a pozsonyi káptalanban keletkezett 1381-ben. „A család, 
hol Kossá, hol Magyari néven fordul elő. K. Albert 1599. április 1-én nyert újított czíme- 
reslevelet Rudolf királytól.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 121



Ki:kiszles Hajnalka

Nemességét a család 1699- márczius 10-én hirdette ki Komárom vármegyében. ’s

' Magyarország Vármegyéi és Városai, Komárom vármegye nemes családai, írták: A Komárom megyei 
helyi munkatársak, föszerk. Borovszky Samu, Bp. Országos Monográfiái Társaság 57O.p.
4 Magyarország Vármegyéi és Városai, Bars vármegye községei, Bp. OMT 73. p.

5 Magyarország Vármegyéi és Városai, Pest vármegye nemes családai, Bp. OMT 469. p.

6 Nagy Iván: Magyarország családai címerekkel és nemzedékrendi táblázatokkal, Pest, 1860. 242. p.

7 Megjegyzés: A könyv szerzője nem azonos a Gyönki Gimnázium életében nagy szerepet játszott Ma­
gyary-Kossa Sámuellel, aki a család másik ágához tartozott, és korábban élt.
8 Magyary-Kossá Sámuel: A Nagysarlói Magyary-Kossa család története, Budapest 1925. 8. p.

A családnak több megyében is volt birtoka, mert ott találjuk a Bars vármegyé­
hez tartozó Szénásfalu* 4 5 6 7 8 tulajdonosai között, valamint Pest vármegye nemesi családjai 
között is. A Pest megyei nemes családok közötti felsorolásban sokkal bőbeszédűbb 
a tudósítás. A fentieken kívül azt is megtudjuk, hogy K. Albert után az I. Rudolftól 
nyert nemesség örökösei lettek fia, Gergely, testvérei, Pál és János, valamint leánya, 
Zsuzsanna. „A család e testvérek után három ágra szakadt ésjelenleg Jász-Nagykún-Szol- 
nok, Tolna, Komárom, Heves és Pest vármegyékben volt birtokos és részben ma is az. Ne­
mességét Barsban 1600-ban, Komáromban 1699-ben és 1727-ben, Veszprémben 1758- 
ban, továbbá Heves-, Tolna és Fejér vármegyékben hirdették ki.5

Nagy Iván leírásából még szélesebb képet kapunk a családról: „E család törzs őse 
Kossá Albert volt, máskép Magyary-nak vagy nagy-sarlói Kossának is íratott. Nevezett 
Kossá Albert E.-újvárban katona, saját, úgy fia Gergely, és apái testvérei Pál és János 
részére 1599- april 1-én Prágában kelt czímeres nemes levélben nemesíttettek meg Rudolf 
királytól. A nemes levél 1666-ban Nyitra megyében kis Tapolcsányban hírdettetett ki. ”6

Magyary-Kossa Sámuel7 a családról írt könyvében kifogásolja ezeket az adatokat, 
úgy vélekedik, hogy csak röviden említi a családot, és adatai többnyire tévesek. Nem 
csoda — írja —, hogy egy ilyen óriási munkába, mint Nagy Iváné, hibák csúsznak be, 
ha maga az illető család nem adott annak idején felvilágosítást. A könyv szerzője 
igyekszik ezeket a hibákat kiigazítani vagy kiegészíteni.8 A családról a leghitelesebb és 
legtalálóbb jellemzést egy családtag adhat, a fent említett könyv szerzője, aki így ér­
tékel: „A Magyary-Kossa család azok közé tartozik, melynek levelei (sajnos csak részben) 
megöriztettek a mai napig. A család nem tartozik azok közé a ragyogó családok közé, 
melyek történelmi nevezetességű eseményekben vezérszerepet vittek, nem lett világhírűvé, 
talán nem is akart azzá lenni. Egyszerű, de becsületes magyar táblabíró familia volt, mely 
nem csinált nagy zajt, de mégis az ország nagy részében ismeretes és egyes tagjai részint 
mint közhivatalnokok szerepeltek, részint és különösen a protestantizmus terjesztése, il­
letve ápolása és a szomorú emlékű üldöztetések alatt védelmezése körül nem kis tevékeny­
séget fejtettek ki, leginkább a Dunán túl, Komárom és Tolna megyében. ”A „Kossá” név 
eredetére vonatkozóan semmi biztosat nem tudhatunk, több feltételezés él, hogy a 
régi időben mit jelenthetett. Lehetett akár személynév is, de egy Trencsén megyei te­
lepülés hasonló hangzású községéhez is lehet köze: Koseca, Koszsza, a térképen Kossá 
néven is szerepel. Esetleg a névadó egy Kosa nevű puszta Jász - Nagykun - Szolnok 
megyében, Csépához közel. De nem kizárt a Kassa név nyelvjárási változataként Kos- 
sává módosult kiejtés sem.

122 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



A MAGYARY-KOSSÁ CSALÁD ÉS GYÖNK KAPCSOLATÁRÓL

Sokkal inkább egyértelmű a Magyary név eredete: a Pozsony megyei Nagy és Kis 
magyar községekből ered.9

91. m. 9. p.

10 Presbiteri jegyzőkönyv I. 1810-1884. Gyönki Református Egyházközség

11 A Gyönki Magyar és Németh Ekklézsiáknak első kezdetétől és azoknak folytában való állapotjáról a 
mostani Időkig. Ráday Levéltár G39
12 Fényes Elek: A Magyar Birodalom statisticai, geographiai és történeti tekintetben. Pest I. 97. p.

13 Köblös-Kránitz szerk.: A Dunántúli Ref. Egyházkerület prédikátorai és rektorai I. 1526- 1760, Pápa 
2009.497. p.

Talán többet megtudhatnánk a név eredetéről és a családnak a korábbi idejéből, 
ha 1755. április 29-én az egész Aranyos községet érintő tűzvészben nem pusztult 
volna el az egyik levelesláda. A ház asszonya, Magyary Kossá Istvánné, Roffi Borbély 
Zsuzsanna is áldozatul esett.

2. A Gyönki Református Egyház és a Magyaryak

A család nevéhez tulajdonképpen két református gyülekezetnek a megalapítá­
sa és létének, működésének biztosítása, növekedése is fűződik Gyönkön: egy magyar 
és egy német ajkú egyházközségé.

a. A magyar református gyülekezet

A gyönki magyar egyház történetéből az első presbiteri jegyzőkönyvben10 11 ol­
vashatunk, amikor a templom centenáriumának ünnepségére Széki Elemér, a Gyönki 
Református Gimnázium tanára összeállította a gyülekezet múltjáról szóló előadását. 
Ebből az alábbiakat tudhatjuk meg:

A magyar gyülekezet kezdeteit Gyönkön az 1705-ös évre teszi, amely a település 
elpusztulását követő újrakezdés esztendejével esik egybe. Ennek a vidéknek a földes- 
ura a Sándor család volt. Sándor Judit feleségül ment Magyari Péter református le­
lkészhez. A továbbiakban arról szerezhetünk tudomást, hogy Széki Elemér feljegyzése 
értelmében 1705-ben telepedtek meg a magyarok itt Magyari Kossá Péter „ácsai le­
lkész és szuperintendens” védelme alatt. Ez az adat került a Báthory Gábor nevéhez 
köthető egyházlátogatási jegyzőkönyvbe is: „Ez a Gyönki Reformata mater Ekkla 
fundáltatott 1705dik esztendőben ezen Helységnek akkori örökös Földes Ura, Feö Tiszt 
és Tekintetes Nagy Magyari Kossá Péter Superintendens Úr által és a közönséges isteni 
tisztelet minden megszűnés nélkülfolytatódott.

Az egyházkerület történetét feldolgozó munka nem tud arról, hogy Magyary-Ko- 
ssa Péter ócsai lelkész lett volna, hanem a csallóközi Ekei nevű település lelkésze 
volt ő. Nevével úgy kerülhetett kapcsolatba Ócsa, hogy a csallóközi Nemesócsán 
bírt földesúri joggal.12 Magyary-Kossá Péter neve mellett a következő szolgálati he­
lyeket sorolják fel: Ekei, Aranyos, Komárom megyei esperes 1702 és 1711 között, 
Felső-Dunamelléki Egyházkerület püspöke 1711 -1720-ig, haláláig.13 A véres ellenre­
formáció korában különösen nevezetes eseménynek számított az 1713. április 2-ára 
Kocsra meghirdetett zsinat alkalmával, hogy Magyari Pétert püspökké avatták. Már 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 123



Keresztes Hajnalka

1711-ben hívta fel a gyülekezeteket a püspökválasztásra Rimaszombati Kiss István 
tatai esperes. A 34 esztendőig tartott néma veszteglés időszakának vetett véget ez 
a zsinat, és megkezdődött a Felső-Dunamelléki Egyházkerület helyreállítása. Ezzel 
összefüggésben kerülhetett megörökítésre Gyönk vonatkozásában az alábbi mondat: 
„Alapította ezen helységbeli ref ekklé’siát 1705-ben Magyart Kossá Péter, a komáromi 
vagy felsödunamelléki egyházkerület superintendense, és ekli lelkipásztor, mint Gyönk 
földesura. ”wMagyary-Kossá Péter szuperintendenssé választásának és tevékenységének 
írásbeli dokumentumai, levelezéseinek fennmaradt példányai ma is fellelhetők a 
Pápai Református Gyűjteményben.* 15

Polgár Mihály szerk.: Egyházi Almának MDCCCXLII-dik évre — A helv. val. tételt tartó Dunamelléki 
Egyházkerület részéről szerkesztette Polgár Mihály, egyházkerületi főjegyző, Kecskemét, 1842. 74. p.
15 DREN Pápa, Kézirattár 0.977 III/c.7.

16 Keresztelési-házassági- és halotti anyakönyv I. 1735-1769. magyar Gyönki Református Egyházközség 
irattára
17 A későbbiekben olvashatunk arról, hogyan lettek árvák István gyermekei.

18 Felhő Ibolya szerk.: Az úrbéres birtokviszonyok Magyarországon Mária Terézia korától, Dunántúl. 
Akadémiai Kiadó, Bp. 1970. 256. p.
12 A Kántor-Darvas házaspár a gyönki egyháznak úrvacsorái edényeket és keresztelési edényeket 
adományozott 1768-1769-ben.
20 Kempelen Béla: Magyar nemes családok, Bp. 1918. VII. 25. p.

A Gyönkre betelepülő magyar családok nevei az 1735-ös keresztelési anyakönyv­
ben állnak előttünk: Elek István Erzsébet nevű leányát keresztelték ekkor, rajta kívül 
még öt gyermeket: a Szitay, Szabó, Veres, Balog családok gyermekeit. A keresztszülők 
a Pósa, Kis, Bálint, Nagy családokból kerültek ki. A gyülekezet tagjai nagyrészt job­
bágyok lehettek. A nemesek közül a jegyzőkönyv felsorolja a Magyary-Kossa, Csúzi, 
Szombathy és Kántor családokat azzal a megjegyzéssel, hogy többen is lehettek. 16A 
később betelepített nemesi családok közül név szerint közli még a dokumentum a 
Sárközy, Hajós, Vizsolyi és Halász családokat, hozzáfűzve azt a megjegyzést, hogy egy 
kivételével már mind elköltözött Gyönkről 1877-re.

Ha egybevetjük a fentieket a Mária Terézia korabeli úrbéres birtokviszonyok­
kal, akkor azt láthatjuk, hogy a következő földesurak birtokolták Gyönköt: „Cseh 
Csuzi József, Kántor József Magyari József, Magyari István árvái,'7 18 Magyari Péter özv­
egye, Mensáros Dániel. ”ÍSEzek közül a családok közül szinte kivétel nélkül mindegyik 
rokonságban állott a Magyary- Kossá családdal. Kántor József, Kántor Gábornak és 
Magyary-Kossa Évának egyetlen életben maradt gyermeke volt, tehát ő a szuperin­
tendens Magyary Péternek az unokája. A szülők nagy-nagy örömére feleségül vette 
Darvas Klárát. 19Szintén házasság által került kapcsolatba a Cseh Csúzy család is a 
Magyaryakkal: Magyary-Kossa Zsuzsanna férje volt Cseh Csúzy János.20

A Cseh Csúzy család megérdemel egy kis figyelmet, mert igen tekintélyes volt a 
jelenlegi Dunántúli Egyházkerület életében. Cseh Csúzy Jakab a Komáromi Egyház­
megye esperesi tisztét is betöltötte. Tanulmányait Pápán végezte, majd Utrechtben 
megszerezte a doktori fokozatot. Egyike volt azon kiváltságos prédikátoroknak, akik 
hitüket önként vállalt szenvedéssel pecsételhették meg 1674-ben, amikor a pozsonyi 
vértörvényszék elé idézték őket. Gályarabságra ítéltetvén, kis híja volt, hogy nem 
került a nápolyi gályákra /váltságdíj fejében a csapatot kísérő parancsnok szaba-

124 Sárospataki Füzetek2012/3-4



A magyary- kossá család és Gyönk kapcsolatáról

dón bocsátotta, és Svájcon keresztül tért haza, ismét elfoglalva Losoncon a lelkészi 
állást/.21 Dunántúli szuperintendens volt és Pápán fejezte be földi életútját. Két fia 
közül Józsefnek János nevű fia házasodott be a Magyary- Kossá családba, nőül vévén 
Magyary-Kossa Zsuzsannát.22

21 Zoványijenő: Magyarországi protestáns egyháztörténeti lexikon, Bp. 1977. 130. p.

22 Magyary-Kossa Sámuel: i. m. 99-100. p.

23 Kempelen Béla: Magyar nemes családok, Bp. 1913. VII. 26. p.

24 Nagy Iván: Magyarország családai, VII. 1860. 242-243. p.

25 Polgár Mihály: Egyházi Almanach i. m. 74-75.p.

26 GYRE Vegyes jegyzőkönyvek VII.

27 Ráday Levéltár G39

A Mensáros családnévvel Magyary-Kossa Judit házassága kapcsán találkozunk, 
aki 1744-ben Mensáros Györgyhöz ment feleségül. Szinte valamennyi, a dokumen­
tumokban Gyönk vonatkozásában szerepet játszó család a Magyary-Kossákkal történt 
összeházasodással került a településsel kapcsolatba.

II. Magyary Péter lányának, Klárának a férje volt: nádasdi Sárközy Gábor. Ug­
yancsak II. Péter lányának, Zsófiának a férje volt dórjai Hajós Sámuel. III. Péternek 
a fia, IV. Péter nádasdi Sárközy Ágnest vette feleségül, Erzsébet nevű lánya nádasdi 
Sárközy Kristófhoz ment nőül, Anna lánya pedig dabasi Halász Sámuel neje lett.  
A családfa  alapján teljesen egyértelművé válik, hogyan kerültek az okiratokban sze­
replő családok Gyönk és a református egyház történetébe. A szálak minden esetben a 
Magyary-Kossa családhoz vezetnek.

23
24

b. A német helvét hitvallású gyülekezet

A XVII. század első évtizedeiben német reformátusok érkeztek a településre. „Ma­
gyarokból állott eleinte az egyház, de 1714-ben németek — leginkább Hessen Casselböl 
valók - telepedtek itt meg, és 1744 táján külön építettek magoknak, iskola és imaházat, 
az iskolamester lévén az elökönyörgöjök. ”25 A német egyház német nyelvű jegyzőköny­
vében ennél bővebben adja elő a németek idejövetelét, és nem egyezik meg az itt 
leírtakkal. A betelepülők először Kismányokra kerültek, ágostai és helvét hitvallásúak 
voltak. Mivel nem tudtak megegyezni a papválasztás kérdésében, ezért a helvét hit­
vallásúak Nagyszékelybe mentek 1721-ben. Mivel itt nem kaptak megfelelő lehető­
ségeket, és nem volt számukra elegendő földterület, II. Magyary-Kossa Péter hívására 
érkeztek meg Gyönkre 1722-ben.26

3. A gyönki református templom, lelkészlak és a Magyary-Kossák

Az istentisztelet tartásának helyére szolgáló templomokról a Báthory Gábor püspök 
nevével jelzett egyházlátogatási jegyzőkönyv27 azt közli, hogy ebben az időpontban a 
harmadik templom áll a gyönki reformátusok rendelkezésére hitéletük gyakorlására. 
Ma is ez a templom van használatban. A két előzőről annyi tudható, hogy ezek is a 
parókia telkére épültek, fából. A pontos építési időpontot nem ismertjük, mindössze 
annyi tudható, hogy Magyary-Kossa István, a szupperintendens legfiatalabb fia az 
1752. esztendő március havában Bécsben járt, hogy a gyönki református templom 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 125



Kérészi es hajnalka

építésére engedélyért folyamodjon. Ez az út végzetessé lett számára, mert áthűlt és 
súlyos betegségbe esvén 1753. július 2-án befejezte földi szenvedéseit.28 29 A második 
templomról annyi ismeretünk van, hogy a presbiteri jegyzőkönyv leírása szerint 
1762-ben a „mennykö megütötte”, de teljesen nem pusztult el, csak a fedelét emésztet­
te meg a tűz. Az időpont vonatkozásában némi eltérés mutatkozik egy levéltári adat­
tal összevetve, melyben így értesülünk az eseményről: „1761-ben folyamodást nyújtot­
tak be a vármegyéhez a kálvinisták, melyben engedélyt kérnek arra, hogy az augusztus 
10-én éjjel villámcsapás miatt leégett templomuk tetejét kijavíthassák. A harmadik 
templomnak a fundamentumát 1775-ben tették le királyi engedéllyel, mely esemény 
előzményeiből az alábbiakat tartjuk érdemesnek figyelemre. Túlzás nélkül állítható, 
hogy a gyönki reformátusok között az egyre inkább erősödő német ajkú hittestvére­
iknek nagy szerep jutott abban, hogy Mária Terézia engedélyezte számukra a temp­
lom építését. „111. Károly és Mária Terézia türelmesebb magatartást tanúsított azokkal 
a protestánsokkal szemben, akik külföldről új telepesként érkeztek a törököktől visszavett 
területekre. ”30 Ez azzal magyarázható, hogy az államérdek azt kívánta, az uralkodó 
a német protestáns fejedelmekkel ne kerüljön ellentétbe, mivel a német alattvalók 
az „anyaországukban” már a westfáliai béke óta szabad vallásgyakorlatot élveztek. 
Magyarországi viszonylatban ritkaságnak számít a gyülekezet mai templomának to­
rony alatti bejárata fölé beépített kőtábla, amelyen Mária Terézia engedélyező okirata 
olvasható 1770. szeptember 7. dátummal. A családi krónika feljegyzése értelmében 
a Magyary-Kossa családból József volt az, aki egyháza érdekében mindent elkövetett 
a templomépítés megvalósításáért. Volt idő, amikor egy hónap alatt háromszor járt 
Bécsben Ekeiből, Csallóközből. O vitte véghez, hogy Aranyoson, Ekelen, Gyönkön 
megengedték a református templom építését.31 32 A gyönki reformátusok templomának 
felszentelésére 1777. május 25-én, Szentháromság vasárnapján került sor. A gim­
názium tanárának feljegyzése erről az eseményről ekképpen tudósít: „Épült pedig a 
templom a 6 ágra szétágazott helyben lakó Magyari Kossá család költségén, mindegyik 
500frtaljárulván annak költségeihez. "i2 A költségekhez mind a magyar, mind a német 
ajkú hívek is hozzájárultak, valamint közmunkával támogatták a szent ügyet.Még 
most is lelkészlakásként használják azt az épületet, amely eredetileg a Magyary-Kossa 
család tulajdonában volt. A helyi hagyomány, illetve a gyönki egyházközség irattárá­
ban fellelhető anyag arra enged következtetni, hogy e hajlék már a templom építése 
/1777/ előtt is állt.33 Ez a földszintes, boltíves szobákkal rendelkező ház a Magya­
ry-Kossa család kúriája volt. Pontos építési dátuma nem ismert, de valószínűsíthető, 
hogy ez volt Magyary-Kossa II. Péternek a XVII. század közepén épített úri háza.34 
Az azonosítást megerősíti egy conscriptio is, amely az aprólékos pontossággal be-

28 Magyary-Kossa Sámuel: i. m. 108. p.

29 Székely Ferenc: Régiségek - Adatok a Tolna megyei reformátusok történetéhez. - Gyönk. PEIL 
1896. 33. szám 525. p.
30 Bucsay Mihály: A protestantizmus története Magyarországon 1521-1945, Bp. 1985. 145. p.

31 Magyary-Kossa Sámuel: i. m. 76. p.

32 Széki Elemér történeti vázlata, Presbiteri jegyzőkönyv I. GYRE

33 Végh József - Ördög Ferenc - Papp László (szerk): Tolna megye földrajzi nevei. 1981. 136. 22.sz.

34 Magyary-Kossa Sámuel: i. m. 51. p.

126 Sáros faiak] Fűzitek 2012/3-4



A Magyary-kossá család és Gyönk kapcsolatáról

mutatott épületet a „Régi kastély” néven említi.35 Miután elkészült a Gyönki Refor­
mátus Gimnázium nagy mecénásának, Magyary-Kossa Sámuelnek kétszintes, ma is 
álló kastélya, ebből a boltíves épületből előbb kasznárház, majd református lelkészlak 
lett.36 Ezt a kétszintes, már-már csaknem teljesen tönkrement épületet éppen most 
kezdték el megmenteni az enyészettől az utókor és a település számára.

35 MOL. p 483. (A Magyary-Kossa család levéltára) 30. csomó/I. fase. (Gyönk) XIX. jelz. ms. füzet 
(dátum nélkül, valószínűleg a XIX. sz. első feléből) pp. 25-27.
36 Sonkoly Károly: A gyönki Magyary-Kossa-kastély, Műemlékvédelmi és Építészettörténeti Szemle 
1993. 4. sz.
37 Prima Matrikula Gymnasii Centrális Gyönkinum Nagy Székelyino translati Nomine (Gángol 
István iskolatörténete. „A Külső Somogyi Egyház megye Nagy-Székelybenn helyheztetett Helvétziai 
Vallástételű Centális Oskolájának első kezdetétől fogva való Históriája” Kiliti, 1812.) Kézirat Tolnai 
Lajos Református Gimnázium irattára, Gyönk /továbbiakban: Prima Matricula/
38 Nagyszékelyben ekkor két református egyházközség működött önállóan: egy német és egy magyar.

33 Kálmán Dezső: A gyönki ev. ref. gymnázium története 1806-1900., Szekszárd, 1905. 6. p.

4. A gimnázium és a Magyary család

a. Kezdetek

A gyönki református gimnázium gyökerei Nagyszékelyben erednek. „ Hogy Nagy-Szé­
kelyben deák Oskolalégyen, annak első gondolására alkalmatosság vala az, hogy Csítsvay 
András Ságvári Prédikátor Úr és azon idöbenn Tractualis Nótárius Nagy-Székelybe vi- 
vén fiát német szót tanulni, midönn esztendeig ott tanulna, a’ deák nyelvre is kelle már 
tanittani. Mivel pedig Tiszteletes Keck Dániel Nagy-Székelyi német Prédikátor úrnak, 
és azon időben Traktus’ Prosseniorának is két tanulni való fijai valának: arról kezdőnek 
pondolkodni és beszélni egymás közéit 1805ik Esztendöbenn martiusbann, hogy egy deák 
Tanítót kellene Nagy-Székelybenn tartani, és egy kis Oskolát állítani, remélvén, hogy 
mások is igyekeznek annak hasznát venni, és segíteni fogják azt a 'német nyelv’ kedviért. 
Mellyre nézve az említett Tractualis Nótárius Úr egy Plánuot készített, egy olly Tanító 
tartásról. Ezen Planum a Motsoladi Consistoriumban 1805dik Esztb. augusztus 6ik 
napjánn fel is olvastatott... ’57

Történt ezt követően, hogy Laky István úr, aki Debrecenben tanult, hazajött 
özvegy édesanyját meglátogatni, és a nótárius úr 1805. év októberében felfogadta fia 
mellé instructornak a saját házához, aki latinra tanította gyermekét. Ajánlotta Keck 
Dániel nagyszékelyi német lelkész úrnak3“ is Laky Istvánt, illetve, hogy tartsák meg 
kerten a tanítót gyermekeik mellett. Csitsvay András ságvári prédikátor elvitette kisfi­
át Laky István instructorral együtt Nagyszékelybe 1806 januárjában. így állt össze 
egy kis magániskola három tanítványból és egy tanítóból. A „deák iskola első három 
növendéke: Csitsvay András, Keck Antal és Keck Dániel voltak. ”

A kezdeti nehézségeket követően szép eredmények mutatkoztak a tanítványok 
és az iskola életében. „ Tanítóik tanitgattak szorgalmatossan 1806ik Esztendöbenn is: de 
mégis ebben az esztendöbenn Tanitványkáiknak gyenge és kevés voltja miatt, közönséges 
Examanbenn nem mutathatták Szorgalmatosságjoknak jelét, hanem a’következő 1807ik 35 36 37 38 * 

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 127



Kérész i es Hajnalka

Esztb. September 9-ik napján, olyan ditséretes Exament tettek, melly is legelső volt; hogy 
annak hallására, tsakhamar azután, annyira nevekedett a Tanulók száma, hogy a’ miatt 
az 1808dik Esztb., Kötstsén tartott Tract. Consistoriumnak egy Préceptorrúl kelle 
gondolkozni, a' ki a’ deák nyelv Tanítójának segítene,

Nem sokkal ezután Laky István Nagyberénybe került prédikátornak. Helyébe 
a Pápáról meghívott Mányoky József lépett, aki rendkívül tehetségesnek bizonyult. 
„Alig állhatom meg, többet nem írni az ö ditséretére annál, hogy az első examenjében, 
melyet fél esztendő múlva 1810dik Észt. Május első napjánn mutatott, Nagytisztele- 
tü Prossenior Csitsvay András Úr nem tartóztathatta magát, hogy minden jelen voltak 
hallatára. Professornak ne Proclamálja’*2- hangzottak róla az egyházlátogatáskor az 
elismerő szavak.

40 Prima Matricula

41 Kálmán Dezső: i. m. 10. p.

42 Keresztes Hajnalka: 200 éves a gyönki református gimnázium, Egyháztörténeti Szemle Vili/1. 2007. 
136. p.
43 Egyházkerületi és egyházmegyei gyűlések jegyzőkönyve, 1811-1832. Egyháztanácsi ülések 
jegyzőkönyve, 1811-1834. Német egyház, Nagyszékely. No. 45.

Mialatt a Külső-Somogyi Egyházmegye iskolája fennmaradásáért küzdött, az in­
tézményt nagy veszély fenyegette a nagyszékely! magyar egyház és a földesúr római 
katolikus gazdatiszti személyzete részéről. A magyar egyház ugyanis a már népiskolá­
jával összeforrottnak látszott gimnáziumot a népiskola telkén megtűrni nem akarta. 
Az egyházmegyei és egyházkerületi intések is hatástalanoknak bizonyultak és nem 
hoztak eredményt. A gazdatisztek pedig felekezeti gyűlölettel és türelmetlenséggel 
viseltettek a szépreményű iskola iránt, és minden eszközt megragadtak a megsemmi­
sítésére. Az uradalmi gazdatisztek még robot szolgálatra is kényszerítették az iskolát 
és tanítóit. Keck Dániel lelkész egy német polgár házában bérelt helyet az iskola 
számára, hogy ezzel megmenthesse az addigra már nélkülözhetetlen intézményt. Ö 
maga évente 50 forintot ajánlott fel, míg gyermekei itt tanulnak. A Külső-Somo­
gyi Egyházmegye 1810-ben vett egy házat 1200 forintért, amelyben eddig a német 
református lelkész lakott. Az oskola még ez év novemberének 14. napján a tanévet 
három oktatóval és 66 növendékkel a saját épületében nyithatta meg. 40 41 42 43 Már Keck 
Dániel nagyszékely! lelkész, esperes halálakor, 1809-ben felerősödtek azok az elkép­
zelések, melyek értelmében az iskolát Gyönkre kell áthelyezni. Az uraság tisztjeinek 
viselkedése miatt az egyházmegye elöljárói is az intézmény áthelyezéséről kezdtek 
gondolkodni, míg 1812-re végképp megérett a helyzet erre nézve.

A nagyszékelyi iskola már történetének ebben a szakaszában is élénken bekap­
csolódott a református oktatási intézmények vérkeringésébe. Bizonyságul idézünk 
egy bejegyzést 1811-ből, a német egyház iratanyagából: „Felolvastatott a Pápai T. Pro- 
fessoratusnak Levele, melyben kéri 1 őr Hogy a Pápai Oskola Seniorának engedtessék meg 
eszetendöben egyszer t. i. karátsonkor az ollyan Ekklaba való Pátens küldés, mellyekben 
Pápáról járnak Innepekre. 2or Hogy szüreti supplicatióra szabad legyen ifjaiknak ki­
menni. Végre Panaszsza, hogy a Külső somogyi Tractus, némely Innepi beneficiumokat 
elvenni, és a Nagy Székeli Centrális Oskolához igyekszik ragasztani.

128 SÁROS PA'I A KI FÜZETEK 2012/3-4



A MAGYARY KOSSÁ CSALÁD ÉS GYÖNK KAPCSOLATÁRÓL

b. A Gyünkre történt áthelyezést követően

Az iskola áthelyezéséről az 1812. február 4-én Gyönkön tartott gyűlés döntött. A 
gyönki földesurak tárt karokkal várták az intézmény áthelyezését. Elhatározták, hogy 
még abban az esztendőben megépítik az iskolát. Dórjai Hajós Sámuel, Tolna megye 
főügyésze felkérésére két helybeli házat becsültek fel, Klein Fülöp és Weil Adám la­
kosok tulajdonait, amelyek a „centrális oskola” otthonául szolgálhatnának. A szük­
séges hivatalos okmányt az 1812. március 24-én Felsőnyéken tartott egyházmegyei 
közgyűlés elé terjesztették. Abban állapodtak meg, hogy a továbbiakban az iskola 
közigazgatási viszonyait oly módon rendezik, hogy az ügyek intézését a Külső-So­
mogyi Egyházmegye és a pártfogoló gyönki földesurak közösen végzik. Hajós Sá­
muelt választották meg az iskola felügyelőjének, mintegy elismerve ezzel fáradozá­
sait a gimnázium nemes ügyéért. Még ugyanebben az évben, június 24-én a gyönki 
gimnázium első talpkövét saját kezükkel tették le: Dórjai Hajós Sámuel, Magyari 
Kossá Sámuel és hatéves fiacskája, József, továbbá az akkori lelkész, Sebestyén János. 
Az épület még ebben az évben, november 28-ára elkészült. A tanítványokkal együtt 
átköltöztek Nagyszékelyből prof. Mányoky József és corrector Vécsey László urak, 
akik 1813 pünkösd havának 4. napján tartották az első Gyönkön rendezett vizsgá­
kat.44 45 Mányoky József volt a gyönki iskolának a tulajdonképpeni megteremtője, aki 
később, mint kiváló képességű és képzettségű ügyvéd, nagy hírnévre tett szert.

44 Kálmán Dezső: i. m. 16. p.

45 A Gyönki iskola szerződése, 1812. Tolnai Lajos Gimnázium irattára, Gyönk

46 Felesége Kenessei Kenessey Anna volt.

47 Domonkos József: A Gyönki Református Gimnázium története a gimnáziumi értesítők tükrében 
1806-1948.. Szakdolgozat, 2003. Illyés Gyula Megyei Könyvtár, Helytörténet 373 D79

A jogutód, a Tolnai Lajos Gimnázium tulajdonában van az okirat, amely szerző­
désben a felek rögzítették 1812. augusztus 29-én a feltételeket. Megfogalmazói Ha­
jós Sámuel, Magyary- Kossá Sámuel, Komádi Nagy Mihály és Csekey János voltak. 
Szövege pedig a következő: „Mi Gyönki Földes Uraságok meggyőződtetvén arról, hogy 
kiváltképpen jó nevelés által tétetik az Ember alkalmatossá és tökéletessé a maga életének 
okos folytatására, az Emberi Társaságra, és a jó hazafiságra, sőt az isteni félelemre is, a 
jó nevelés pedig leginkább a rendes iskolák által müveltetik, - tapasztalván pedig azt, 
hogy a körüllevő vidéken csak egy jó rendes Nevelő Iskola is, amelybe az igyekvő szülők 
az ö gyermekeiket a jó neveléssel a tökéletességre készíthetnék, nem találtatik: ugyanazért, 
egyedül az emberiséghez és a hazához vonzó azon szeretetünkböl, hogy mi ezen szükséges 
jó nevelést tőlünk kitelhetöképpen előmozdítsuk, oly szándékba jöttünk, hogy Gyönkön 
a magunk helységünkben egy Német, Magyar és Deák Rhetorikáig inclusive tanítandó 
osokolát állítsunk fel, melyet a jövendő időkre is állandóvá tégyünk.

Az iskola támogatói voltak a későbbiekben is: Hajós Sámuel és felesége, Kálai 
Mária asszony, Magyary-Kossa Péter és felesége, Nádasdi Sárközy Ágnes, Magyary- 
Kossa Sámuel,46aki ekkor már özvegy volt, Nádasdy Sárközy István és felesége, Csapó 
Zsófia nagyasszony, mint Csury Csury József úr özvegye, Sári Julianna asszony, aki id. 
Magyary-Kossa Péter úrnak volt az özvegye, valamint Papi Vizsolyi János úr és felesé­
ge, Nádasdi Sárközy Erzsébet.47 A fentiek közül kiemelkedik dórjai Hajós Sámuel, 
aki 1756. július 23. és 1840. március 3. között élt. Végrendeletében, amely 1838. 
december 26-án, Gyönkön került lejegyzésre, 16 000 pengő forintot rendelt az iskola 

2012/344 Sárospataki Füzetek 129



Ki RÉSZI ES Hajnalka

számára.48 49 Az alapítványtevő nevével a családfán találkozhatunk, mint Magyary-Kos- 
sa II. Péternek Zsófia nevű lányától született unokájával. Édesapja, Zsófia asszony 
első férje ugyancsak a dórjai Hajós Sámuel nevet viselte, és nagyon korán meghalt. 
Végakaratának 14. pontjában a következőképpen rendelkezett a gimnáziumra nézve: 
„Mivel a jó nevelés formálja az emberiséget, hogy ebben én is segítségül lehessek, és közön­
ségnek tehetségem szerint használhassak evégre az Gyönki Gymnáziumnak, melynek egyik 
„felállítója” voltam és amelyet a jövendőre is mindeneknek, de kivált a gyönkieknek azért, 
hogy ebben az ö gyerekeiket helyben, szemnek előtt, kevés költséggel nevelhetik, kedvekbe 
és hajlandóságokba ajánlok, hogy állandó lehessen, a végre 16.000, azaz tizenhatezer 
pengő forintokat rendelek, és fiindálok, oly formán, hogy ezen „tökepénzek kamatjából 
az Tanítók évenként illendően fizettessenek”, az oskolaházhoz megkívánható könyvek 
szereztessenek, és az Oskolaháznak egyéb, mindennemű szükségei soroltassanak, ami 
pedig mindenekből megmaradna, az időről időre töke pénzzé tétessen, melyért is a 
tanítványoktól semmi készpénzbeli fizetség ne kivántasson, hanem a tanítók ingyen 
tanítsanak, főképpen pedig német nyelvre igyekezzenek.®

48 Dórjai Hajós Sámuel: Végrendelkezés, másolat, Tolnai Lajos Gimnázium irattára, Gyönk

49 Dórjai Hajós Sámuel: Végrendelkezés, 14. pont.

50 Domonkos József: i. m. 20. p.

51 MÓL P 483. 24. csomó

52 K. Balog János (szerk.): Évszázadokon át. Tolna megye történetének olvasókönyve. 1978. 451-452. 
461.
53 Szolár Gizella: A gyönki gimnázium irodalomtörténeti hagyományai, (szakdolgozat, Szekszárd, 
1981) Kézirat, Tolnai Lajos gimnázium, Gyönk

A végrendelkezőn kívül aláírták még: Magyary-Kossá Sámuel első alispán, Elek 
Ferenc főszolgabíró, Hollósi Filep László táblabíró, Magyary-Kossa József táblabíró, 
ifjabb Salamon Sándor megyei alispán.Dórjai Hajós Sámuel 1840-ben bekövetkezett 
halála után Vizsolyi Jánost bízták meg a hagyaték kezelésével, aki jó sáfárként 1864- 
ben bekövetkezett halálakor az alapítvány tőkéjét 21.000 forintra gyarapította.50 
Magyary-Kossa Sámuel megérdemel részünkről egy kicsit több figyelmet, bár több 
forrásban erős akaratú és kissé ellentmondásos személyiségnek tűntetik fel. Mindezek 
ellenére mind a megyei közélet, mind az egyházmegye életében jelentős szerepet ját­
szott, és munkássága több vonatkozásban méltó az elismerésre.

A Tolna megyei nemesi nemzeti ellenzéknek egyik prominens képviselője volt, 
amint ezt Kossuthnak és gr. Batthyány Lajosnak hozzá írott levelei is tanúsítják.51 
Fiával, Józseffel /1806-1859/ együtt részt vett az 1848-as eseményekben, mindket­
ten tisztséget is vállaltak.52

Irodalomkedvelő ember volt. Vendégei voltak - többek között - Berzsenyi, Cso­
konai és Petőfi is. Támogatta Fördős Dávid költőt, aki ekkoriban a Gyönki Reformá­
tus Gimnázium tanára volt.53 Fördős Dávid 1813 és 1817 között tanított Gyönkön, 
és köszöntő verset írt 1817-ben támogatójának.

„Gyertek Ti is Deákok! Meczenástok’ 
Kedves Neve-Napján kiáltsátok:

130 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



A MAGYARY-KOSSA CSALÁD ÉS GYÜNK KAPCSOLATÁRÓL

Hogy hervadhatatlan koszorúján 
Öröm lebegjen hold’ fogytán s ujján.”54

54 Fördős Dávid: Nagy Magyary-Kossa Sámuel Úrhoz Gyönkön. In. Különb-különbféle versek. Pest. 
1818.
55 Magyary-Kossa Sámuel: i. m. 108. p.

56 Egyházkerületi és egyházmegyei jegyzőkönyvek, a Nagyszokolyban 1831. év április 6-án tartott 
gyűlés jegyzőkönyve, 36. pont.
57 I. m. 35. pont.

58 Másolatának másolatát a Sárospataki Református Gyűjtemény Levéltára őrzi. Keltezés: 1684. 
november 2. C/LXXXVII/ 42,528./603-II.
59 RL A/6a Külső-somogyi egyházmegyei jegyzőkönyvek 1861-1866. 1863ik évi április 14. 15. nap­
ján, Gyönkön tartott gyűlés jegyzőkönyve.
60Mk4, 31

Magyary-Kossa Sámuel 1812-től haláláig hűséges mecénása volt a gimnáziumnak. 
Ö emeltette 1861-ben a gimnázium épületét is, amelyet azután kibővítettek és 
az 1970-es években átalakítottak.

Édesapjától örökölt egy könyvtárat, amelyet az 1815-16. években átvitt Gyönkre, 
és élete végéig gyarapított. Olykor jelentős könyvvásárlásokba is bocsátkozott. Két­
szintes kastélyában könyvtárszobát rendezett be, és hagyatékában a Gyönki Gimnázi­
umot jelölte meg könyveinek halála utáni elhelyezésére. Éremgyűjteményét is erre az 
iskolára hagyta. Ennek alapjait még nagyapjától, Magyary-Kossa Istvántól örökölte 
és folyamatosan gyarapította. Sajnos ezek nagy része halála után szétszóródott.55 56 Ás­
ványgyűjteményt is hagyott az iskolára. Asztalánál sok szegény sorsú diák étkezett. 
Egyházmegyei tisztségviselő is volt, aki többször látta vendégül a külső-somogyi egy­
házmegyei közgyűlést. „Egyházi Megyénk Tract. Cúrátora Tettes Magyary Kossá Sámuel 
Úr szokott Nemes és Kegyes szívüségből a Tractuális Gyűlés tagjait az asztaláról mint 
máskor mst is tartotta. Az élet ura, a Szent Isten tartsa meg a’ nemes famíliát. Ugyan­
csak feljegyzésre került, hogy az egyházmegyei közgyűlés köszönetét mondott Ma­
gyary-Kossa Sámuelnek az egyházi „ügyefogyott” személyek árváinak felkarolásáért, 
és azért, hogy őket 500 forint adományban részesítette.57 A debreceni és sárospataki 
kollégiumokra 1000-1000 forintot hagyott végrendeletében.58 A Magyary-féle Ala­
pítvány 600 forintos tőkével indult, melyről még 1862-ben a nyéléi egyházmegyei 
közgyűlésen szó esik. Erre hivatkozik egy későbbi jegyzőkönyv.59 Áz 1866-ban elhalt 
Magyary-Kossa Sámuel helyébe a felvilágosult és magasan művelt Vizsolyi Gusztáv 
lépett. Á későbbiekben ezeken felül még több kisebb alapítvány jött létre a gimnázi­
um támogatására.

Befejező gondolatok

A Gyönki Református Gimnázium történetébe tekintve Jézusnak a mustármagról 
szóló példázata visszhangozhat a lelkűnkben: „ A mustármag, amikor elvetik a földbe, 
kisebb minden magnál a földön, miután pedig elvetették, megnő és nagyobb lesz minden 
veteménynél, és olyan nagy ágakat hajt, hogy árnyékában fészket rakhatnak az égi mada- 
rak?60 Kicsiny kezdet volt Nagyszékelyben három tanítvánnyal a meginduló centrális 

2012/3- 4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 131



Keresztes Hajnalka

oskola. Az államosításig azonban hatalmas fává növekedett, melynek ágai átívelték az 
egyházkerületek határait, sőt az egyházon is túlnyúltak. Tanáraik és diákjaik kiváló­
ságai református egyházunk szolgálatában és Isten országa munkálásában maradandó 
értékeket adtak át. Nagy tudásukkal gazdagították a magyar közéletet és kultúrát.

Abstrakt

Der Familie Sándor wurde dieses Gebiet zugesprochen, das später durch Hei­
rat in die Hände der Familie Magyary-Kossa überging. Eigentlich begann die neue 
Geschichte des Dorfes mit der Familie Magyary-Kossa und blieb auch lange Zeit 
mit ihr verflochten. Sie hatten hier ein großes Gut mit Waldungen und Wiesen, 
aber es fehlten die Leute zur dessen Bearbeitung. Dies war eine Familie reformierten 
Glaubens. Es ist zu verstehen, dass der Gutbesitzer seine Besitzungen vor allem mit 
ungarischen reformierten Leuten besiedeln wollte.

Die Vorfahren der deutschen reformierten Gläubigen in Gyönk stammen aus 
dem Großherzogtum Hessen-Kassel. Die Spuren ihres Hereinkommens gehen bis 
1722 zurück.

Die erste reformierte Kirche in Gyönk wurde aus holz gebaut. Die zweite Kirche 
wurde im Jahr 1762 durch einen Blizschlag beschädigt. Der Grundstein der jetztigen 
Kirche wurde am 15. Juli 1775 gelegt. Die neue kirche wurde am 25. Mai 1777 (am 
Dreifaltigkeitssonntag) eingeweiht. Der Grundherr, die Familie Magyary-Kossa gab 
ziegeln und Geld zum Bau der Kirche. Die reformierten Menschen halfen mit ihrer 
Arbeit und beim Transport.

Die 1812 aus Nagyszékely hierher verlegte „Zentrale Schule helvetischer Kon­
fession” hatte eine weit über die Grenzen des Ortes reichende Tätigkeit. Der größte 
Patron des Gymnasiums war Samuel Magyary-Kossa. Aus den Schülern und Leh­
rern der Schule wurden viele aktive Teilnehmer und Soldaten im Freiheitkampf von 
1848/49.

132 Sárospataki Füzetek2012/3 4



Közlemények





Marjovszky Tibor

Egy bibliafordító válaszúton

A bibliafordításoknak is megvan a maguk kortörténete. Általában csak az eredményt 
látjuk, az odavezető útról nemigen van tudomásunk. Az itt közölt dokumentum ebbe 
nyújt bepillantást. Korkép is, amely sok mindenre rávilágít. Pákozdy László Mártonnak 
ez az írása - tudomásunk szerint - eddig nem jelent meg. Kommentár nélkül tesszük 
közzé, az olvasóra bízva a következtetések levonását. Az eredeti helyesírást megtartottuk. 
A közzététel a család hozzájárulásával történt. M. T.

A
 Magyarországi Református Egyház legutóbbi, áprilisi zsinati ülése ünnepélyes 
deklarációt fogadott el az új bibliafordítás ügyében. (Előterjesztés a Magyar 
Bibliatanács munkájáról, Református Egyház, 1964/16/5. 101-102. lap.) Ezt 
az előterjesztést a Zsinat tagjaként nem szavaztam meg, a szavazásban a Zsinatnak 

csak egy tagja tartott velem. Még el sem hagytam az üléstermet, amikor máris hozzám 
sietett egy kis „theologus küldöttség”, hogy megkérdezze: miért nem szavaztam meg 
a deklarációt? Nem feleltem a kérdésükre. Azóta alig múlik el nap - bármerre járjak 
is —, hogy föl ne tegyék ezt a kérdést. Hetek teltek el azóta, csak illetékes személy nem 
érdeklődött senki, hogy miért is tettem, amit tettem. Már-már magam is csipp-csupp 
magánálláspontnak venném, ha az ügy nem kötelezne, hogy nyilatkozzam, most már 
ápertén, persze csak azoknak, akiket érdekel, hogy másfél évtizedes munka után mi 
kényszerített megtorpanásra a bibliafordítás munkájában.

Út

1947 óta csináltam; kezdettől fogva ügyvezető titkára voltam az Ószövetségi 
Szakbizottságnak, 1957 óta pedig főtitkára a Magyar Bibliatanácsnak. Erről az 
utóbbi tisztségről - itt nem részletezett okokból - évekkel ezelőtt (1959) lemondtam, 
de lemondásomat a mai napig nem tárgyalta meg a Magyar Bibliatanács: úgy tért 
ki a kérdés elől, hogy 1963 decemberében megszüntette a főtitkárságot és helyette 
jegyzőt választott Dusicza Ferenc konventi tanácsos személyében. A február-március- 
áprilisi események óta heteken át tusakodtam, tekinthetem-e még ezt az ügyet csak 
a magam személyes ügyének, vagy pedig köteles vagyok elmondani véleményemet 
a bekövetkezett - nem túlzók — sorsfordulóról? Megérlelődött bennem az a 
meggyőződés, hogy tartozom vele a magyarországi evangéliumi egyházaknak, hiszen 
az ő bizalmukból végeztem ezt a munkát és végül is nekik tartozom a számadással, 
nem pedig egyeseknek, vagy alkalmi testületeknek.

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 135



MARIOVSZKY Ti BÚR

Mondanivalómat történeti visszapillantással kell kezdenem, hogy a sorsforduló szót 
megmagyarázzam. Majdnem 180 fokos fordulatról kell beszélnem, ha visszatekintünk 
a bibliafordítás (bibliarevízió) mostani szakaszának a kezdetére, 1947-re.

Az új magyar bibliafordítás - bibliarevízióként - az első világháború után indult 
el a Brit és Külföldi Bibliatársulat kezdeményezésére. (Az 1908-as revideált szöveg 
nyomdai matricalapjai erősen megkoptak; a Bibliatársulat azt szerette volna, hogy az 
új matricákat megújított szövegről készítsék el. A Református és az Evangélikus Egyház 
akkori vezetőivel egyetértésben Czeglédy Sándort és Raffay Sándort bízták meg a 
revízió elvégzésével. Munkájuk gyümölcseként 1938-ban megjelent a próbabiblia. 
Ezt a szöveget széleskörű munkatársi gárda — bibliai könyvenként legalább két-két 
(evangélikus és református) hozzáértő ember - kritikailag versről-versre felülvizsgálta.) 
Én tulajdonképpen a munkának már ebben a stádiumában beiktatódtam, mint bíráló, 
mégpedig nagy bibliafordítónk Czeglédy Sándor kérésére.) A két tudós, fölhasználva 
a bírálatokat, tovább birkózott a szöveggel. A második világháború végén azonban 
mindkettő meghalt, munkájuk elárvult. Hagyatékukban szövegek maradtak.

A két nagy protestáns egyház Közös Bibliabizottsága 1947. június 17-én 
tartott ülésében azt a határozatot hozta, hogy az Újszövetség 1938-as szövegének az 
átnézését és sajtó alá rendezését - röviden: revízióját - héttagú bizottságra bízza. Ezt a 
bizottságot meg is alakította. Az Ószövetséghez nem csinált bizottságot. A Czeglédy 
Sándor hagyatékában talált gép-kéziratról azt határozta a Közös Bibliabizottság: 
,A Közös Bibliabizottság az Ötestamentum fordítását befejezettnek nyilvánítja 
és kinyomatásra alkalmasnak ítéli”. Azt is elhatározta, hogy a gép-kéziratot — 
az esetleges és a legrövidebb idő alatt elvégezhető technikai revízió után - ki kell 
nyomatni. D. Dr. Ravasz László, a Közös Bibliabizottság akkori elnöke D. Dr. 
Kállay Kálmánt, a Debreceni Tudományegyetem ószövetségi professzorát kérte meg 
erre a munkára (levele kelt 1947. nov. 5-én, száma 6959/1947.) Kállay Kálmán 
professzor nem fogadta el ezt a megbízatást (válasza 1947. nov. 24-én). A Közös 
Bibliabizottság gyors munkát kívánt. Hadd idézzem ennek jellemzésére a Közös 
Bibliabizottság jegyzőkönyvi határozatának (4/b pont) magyarázatát Ravasz püspök 
leveléből: „Ezt a határozatot kétféle szempontból nézhetjük. A tisztán tudományos 
szempont valószínűleg arra vezetne, hogy ne hajtsuk végre ezt a határozatot, hanem 
az újszövetségi bizottsági munkához hasonló felülvizsgálathoz kezdjünk hozzá. A 
másik, a gyakorlati szempont pedig azt diktálja, hogy számoljunk a pénzzel, idővel 
és helyzettel. Ez a számolás pedig arra az eredményre vezet, hogy a legrövidebb idő 
alatt és a legkevesebb költséggel adjuk a magyar bibliaolvasó kezébe a legdurvább 
hibáktól megtisztított és a ma élő magyar nyelvhez közel álló szövegű bibliát... 
újszövetségi részében bizottsági javítással, ószövetségi részében pedig az esetleges 
szükséges és legrövidebb idő alatt elvégezhető technikai átnézés illetőleg javítás után.” 
A két szövetség összehangolására nézve a levél azt mondta, hogy: „Természetesen nem 
várjuk, hogy a harmonizálás messzemenő legyen”.

A levélben aláhúztam néhány szót. Kiviláglik belőle az az „egyházi prakticizmus”, 
amely könnyedén, pénzügyi és egyéb szempontokra tekintettel túllép a theologiai, 
a valóban egyházi szempontokon. (A levelezést másolatban őrzöm, Kállay Kálmán 
néhai való atyai jóbarátom és tanártársam jóvoltából.) Érthető, hogy Kállay Kálmán 
nem vállalta a megbízatást.

így történt, hogy 1947 december közepén Ravasz püspök megbízásából 
fölkeresett Dr. Koncz Sándor — aki akkor az Egyetemes Konvent tisztviselője volt —,

136 Sárospataki Füzetek2012/3-4



Egy BIBLIAFORDÍTÓ VÁLASZÚTON: PÁKOZDY 1ÁSZLÓ MÁRTON

és egy bőröndre való kéziratot meg egy levelet adott át (kelt december 15.-én, száma 
7836/1947). Ez a korábbinál rövidebb levél nekem szólt ekképpen: „...Felkérem, 
hogy Czeglédy Sándor ószövetség-fordításának átnézését és a legszembeötlőbb 
hibáktól való megtisztítását elvégezni szíveskedjék... ” Tartalmában egyébként hasonló 
volt a Kállaynak írt levélhez. - Két hétig foglalkoztam a szöveggel. Két szempont 
vezetett: a Biblia ügye és a tisztelet Czeglédy Sándor életműve iránt. („Technikailag” 
igencsak meg tudtam volna a kérésnek felelni és a Brit és Külföldi Bibliatársulat 
honoráriumából ma villám lehetne valahol.) Azonban: a kézirat nem volt befejezett 
munka, nem volt kinyomtatásra alkalmas. Egyik-másik részében, több helyen is, 
gépmásolati lapok pótolták az eredetit s kétségtelenül meg lehetett állapítani: itt-ott 
föltétlenül korábbi keletű, mint a (javított) 1938-as, pedig az már rég ki volt adva...

Válaszomban (1947. december 31.-én) rámutattam arra, hogy ilyen 
hamarmunkával nem szabad bibliafordítást kiadni, hiszen az emberöltőkre szólhat. 
Példákkal világítottam mega feladatot és buktatóit. Kifejeztem azt a meggyőződésemet, 
hogy „egyházi közhasználatra szánt bibliafordítást közösséggel kell végeztetni és érte 
tudósok kollégiumának és a zsinatnak kell vállalnia a felelősséget”. Hivatkoztam a 
Zürichi Bibliára, az akkor készülő új amerikai és holland fordítás példájára, meg 
arra is, hogy Czeglédy Sándor életművét akkor tiszteljük meg, ha nem tesszük ki 
ember bírálatának, hanem a ma törvényszerűen alkalmazott bibliakiadói módszerrel 
használjuk föl. Utaltam arra is, hogy kiadás előtt áll (azóta meg is jelent) a Köhler 
és Baumgartner-féle héber szótár és minden bizonnyal nagyon sok újat hoz majd a 
Gesenius és Buhl-hoz képest, amelynek anyaga 1910-ben lezárult. D. Dr. Révész 
Imre, akkor tiszántúli püspök - akit tájékoztattam levélváltásunkról - mellém állt: 
„... teljes megértéssel vagyok álláspontod iránt és nagyon helyeslem mind az elvi, 
mind a gyakorlati megokolásokat...” (13/1948. sz. levele, kelt 1948. január 5.-én.)

A két protestáns egyház Közös Bibliabizottsága újból megfontolta a dolgot és 
visszavonta határozatát. Ravasz László szemében a kybernésis charismája mégsem 
a legelső, minden más lelkiajándékot magábafoglaló-meghaladó adomány volt. 
(Bizonyára őt is csak „szakreferensek” tájékoztatták a kéziratok állapotáról.) 
Egyházkormányzói judiciuma álljt mondatott ebben a kérdésben minden elsietett 
kétballábas egyházi prakticizmusnak, mihelyt világossá vált előtte, hogy hová is 
vezethet az! Ezt tisztességére mondom mind neki (akitől in rebus politicis szakadékok 
választanak el), mind az akkori Közös Bibliabizottságnak. A Közös Bibliabizottság 
meghívott legközelebbi ülésére és javaslatomra kiküldte ezt a héttagú Ószövetségi 
Szakbizottságot, amely létszámában később ugyan megfogyatkozott, de több tagjában 
mindvégig változatlanul dolgozott az Ószövetség új fordításán.

A Brit és Külföldi Bibliatársulat jogi örököse egyedül a Magyarországi Református 
Egyház, de a munkát valójában a Magyar Bibliatanácsban képviselt protestáns egyházak 
közösen örökölték, rajtuk a felelősség, ugyancsak közösen, az új bibliafordításért. 
A Magyar Bibliatanács (a továbbiakban MBT) működése 1958 óta egészen 1963 
decemberéig de facto szünetelt. Ez volt egyik oka, hogy a főtitkárságról 1959-ben 
lemondottam. (Még ma is várom az ilyenkor szokásos fölmentvény megadását.) Ez 
a különös szünetelés - megint csak „de facto” - „hatályon kívül helyezte” a MBT- 
nak Bereczky Albert és Vető Lajos elnöklete alatt hozott több határozatát is, amely a 
munka továbbfolytatásának szabott volna irányt.

Örültem tehát, amikor 1962 nyarán a Konventi Elnökségi Tanács kérésére 
előadhattam bizottságunk jelentését a munkáról és javaslatokat tehettünk, amelyek a 

2012/3-4 Sárospataki füzetek 137



MARIOVSZKY TIBOR

munka zavartalan folytatásához szükségesek voltak. Pro memoria-mat az Ószövetségi 
Szakbizottság 1962. június 25-30. napján tartott ülésének megbeszéléseihez 
híven szövegeztem. Ez volt 1958 óta az első alkalom, de egyúttal az utolsó is 
1963 decemberéig, hogy a Konvent Elnöksége az Ószövetségi Szakbizottsággal 
vagy ügyvezetőjével a bibliafordítás dolgában szóba állt. Ez is csak egy jelentés 
meghallgatása volt csupán, de a dolog természeténél fogva ott nem is lehetett volna 
sokkal több. (Megemlítem, hogy Bereczky Albert, amíg konventi elnök volt, nemcsak 
hogy állandóan érdeklődött a bibliafordítás iránt, de az egész bizottságot is többször 
fogadta, belső nehézségeinkben pedig mindig baráti segítségünk volt.)

Az MBT újjáalakuló ülésén, amelyre 1963. december 6-án került sor, nem voltam 
ott. (Eseményeiről legbővebben abból a szűkszavú jegyzőkönyvből tájékozódtam, 
amelybe, többszöri kérésemre, csak 1964 nyarán, jóval a zsinati határozat után sikerült 
beletekintenem.) Az ülésen Dr. Pálfi Miklós professzor számolt be az Ószövetségi 
Szakbizottság munkájáról. A jegyzőkönyv tanúsága szerint általánosságban híven 
közölte az Ószövetségi Szakbizottság eredeti, legutolsó testületi állásfoglalását. De 
maga a jegyzőkönyv, egyes pontjaival, mint egész is, szöges ellentétbe kerül ezzel az 
együttes állásfoglalással. Mert: amit a jegyzőkönyv Pálfi dr. előadására hivatkozva 
rögzít, egyes részeiben sohasem volt az Ószövetségi Szakbizottság testületi álláspontja. 
Ezek az elemek a következők:

(1.) Azt mondja a jegyzőkönyv, hogy a próbafüzetek bírálata - én ezen csak 
hivatalos bírálatot érthetek - evangélikus részről már megtörtént és csak a református 
egyház adós a magáéval. Holott: mindegyik egyház adós a próbafuzetek hivatalos 
megbíráltatásával. (Egyházak számára készítsünk fordítást; munkánk megbírálását 
illetékes egyháztestületek által erre a célra kiküldött bírálókkal, mégpedig versről- 
versre történő munkával kell elvégeztetni. Régóta sürgetett legelső továbbhaladó 
lépésünk éppen ez a felülbíráltatás lett volna. Ezért sürgettük annyira évek óta a 
MBT összehívását. Ezekről a dolgokról, sajnos, mindig csak konventi tisztviselőkkel 
lehetett beszélgetni.)

(2.) Azt mondja a jegyzőkönyv, hogy az Ószövetségi Szakbizottság két év alatt 
be tudja fejezni a munkáját. Holott: még ha máris a kezében volnának a könyvről- 
könyvre, versről-versre terjedő hivatalos bírálatok, akkor sem volna elég két év. (Hát 
még ha a jegyzetek és utaló helyek átdolgozását is számításba vesszük.)

(3.) Azt mondja a jegyzőkönyv, hogy a két szövetség egységének a biztosítására 
elegendő, hogy „legalább bizonyos alapfogalmak és ószövetségi idézetek fordításakor 
egy tag az ótestamentomi bizottságból legyen jelen ”. Holott: az 1962. június 25-30. 
napján tartott megbeszélésünk során is - mint mindig - az egybehangolás munkáját 
sokkal mélyebben kívántuk: „ne csak az ószövetségi idézetekre és reminiszcenciákra 
ügyeljen, hanem mindenekelőtt arra, hogy az újszövetség görög szókincsének igen 
jelentős része ószövetségi szavak ideogrammatikus megfelelője és az ószövetség világa 
felől értelmezendő; különösen a bibliai „kulcsfogalmak” esetében ez a helyzet”. 
(Az 1962-es bizottsági javaslat nem egy ember jelenlétét hangsúlyozta, hanem 
minimálisan az új Újszövetségi Szakbizottság összetételének és munkájának alapelvét. 
Az új Újszövetségi Szakbizottságnak - a tagjainak egyénenként - még bizottsági közös 
munkájuk előtt két dolgot kellett volna elvégezniük: 1. az új ószövetség-fordítás és a 
hivatalos bírálatok teljes megismerését, 2. a próbaújszövetség versről-versre elvégzett 
bírálatát, a kiküldött szakbírálók munkálatait. Ehelyett megbízást kaptak egy új 
fordítás elkészítésére, mégpedig 1965. december 31-ig!)

138 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



Egy bibliafordító válaszúton: Pákozdy László Márton

(4.) Azt mondja a jegyzőkönyv, hogy „két év alatt kellene elvégeztetni a munkát, 
mind az ó-, mind az újszövetségi szakbizottság munkáját. Holott: az újszövetségi 
munka elvégzéséhez szükséges időről a mi bizottságunk sohasem határozott, hiszen a 
magunk munkájáról nem mertünk sohasem pontos időhatárral beszélni. (Tizenhat 
év munkája során sokszor tapasztaltuk, hogy könnyűnek vélt szövegekkel mennyit 
kellett vesződnünk, nehéznek tetsző szövegekkel pedig aránylag könnyebben és 
gyorsabban megbirkóztunk.)

(5.) Azt mondja a jegyzőkönyv, hogy ezután hangzott el-nem Pálfi Miklós részéről 
- ez a javaslat: „...mind az Ó-, mind az Újszövetség teljes fordítása 1965. december 
31-ig befejeződjék úgy, hogy ... egybehangolása is megtörténjék 1966. december 
31-ig, és a teljes Szentírás új fordításban jelenjen meg 1967-ben”. A MBT ezen is 
túlment: „úgy az Ó-, mint az Újszövetség teljes fordítását 1965. december 31-ig be 
kell fejezni, az Ó- és Újszövetség új fordítása egybedolgozásának meg kell történnie 
a célból, hogy a teljes Szentírás új fordítása 1967-ben nyomtatásban megjelenjen” 
(„kell” és „meg kell történnie”). De azt már senki sem vetette föl - a jegyzőkönyv 
szerint -, hogy: lehetséges-e mindez ilyen rövid idő alatt? Nem tiltakozott a MBT- 
nak bibliafordításban akkor egyetlen jártas tagja, Pálfi Miklós professzor sem, holott: 
kevéssel azelőtt ő még két évet kívánt az ószövetségi munkálatok befejezéséhez.

Ezt a feszített tervet én - lelkiismeretemre - megvalósíthatatlannak tartom. De 
kérdezzék meg a világ bármelyik bibliafordító szakértőjét! Tessék utánanézni, hogy 
készült-e ennyi idő alatt a közelmúltban bárhol a világon új fordítás?! Ebből elég 
ennyi. Vagy: tessék megszámolni, hány vers a Biblia és hány bizottsági munkaóra 
futja a kitűzött határidőből (1965. dec. 31!)?

Ugyanez az ülés (1963. dec. 6.) fölkérte az elnökségét, hogy tegye meg fordítás 
munkájának elősegítésére a szükséges intézkedéseket. Egyet még külön is kiemelt - és 
ezt azért hangsúlyozom, mert később még ez is elsikkadt -: „szükségesnek tartja, hogy 
az ószövetségi próbafüzetekkel kapcsolatosan megtett hozzászólások minél hamarabb 
beérkezzenek valamennyi tagegyház részéről”. Arról már nincs többé szó, hogy ezt a 
bírálati munkát hogyan csinálják meg és hogy ezt az egyházak legmagasabb testületéi 
hivatottak szabályozni!

II.

A MBT 1964. február hó 7-én újabb ülést tartott. Összehívás előtt Dusicza Ferenc 
konventi tanácsos magához kért. Hosszan elbeszélgettünk, sok mindenről. De csak 
egészen nagy általánosságban, olyannyira, hogy én még akkor sem értesültem a 
Konventi Elnökség szándékáról; ő viszont megtudhatta tőlem, hogy mely napokon 
nem tudok semmiképpen sem részt venni a MBT tervezett ülésén, mivelhogy egy­
két napos, de már lemondhatatlan külföldi út előtt állok. Sajnálatos feledékenység 
folytán, megbeszélésünk ellenére, az ülést éppen egy ilyen napra hívták össze. így 
azután a bibliafordításért és kiadásért jogilag egyedül felelős Református Egyház 
Egyetemes Konventjének Elnöksége elesett a MBT egyetlen református bibliafordító 
szakértő tagjának közreműködésétől. (December 6.-án ugyanis engemet is behívtak 
résztvevőnek, de már nem tagként voltam meghívva!)

Az ülésen - mondja a jegyzőkönyv - „a Bibliatanács legutóbbi ülésének a 
bibliafordítás munkájának további végzésével kapcsolatban hozott határozata kapcsán 
Dr. Pálfi Miklós ev. theologiai professzor tett előterjesztést a bibliafordítás feladatairól 

2012/3 4 Sárospataki füzetek 139



MAR|OVSZKY Ti BÖK

és munkamenetéről, mely előterjesztésnek és az ahhoz fűződő javaslatoknak teljes 
szövege jelen jegyzőkönyv mellékletét képezi”. Ez az ülés kijelölte személyeiben 
az új Újszövetségi Szakbizottság tagjait, református részről az Egyetemes Konvent 
Elnökségének döntése alapján. Ez az elnöki intézkedés lényegesen eltér az Ószövetségi 
Szakbizottság 1962-es javaslatától (az 1962-es javaslat pedig korábbi bibliatanácsi 
határozatokat elevenített föl), mert Dr. Budai Gergelyt kihagyta a hármas 
bizottságból. Elvileg vétett az eredeti javaslat ellen, amely föltétlenül szükségesnek 
tartotta, hogy az új Újszövetségi Szakbizottságban a régi szakbizottság (1947-1952) 
egy tagja föltétlenül legyen benne. Ez érthető és megtámadhatatlan álláspont volt: 
legyen valaki, aki állandóan és azonnal számot tud adni arról, hogy a nemzetközileg 
jónevű tudósokból összeállított héttagú régi szakbizottság miért fordított úgy, ahogy 
az 1952-es próbaújszövetséget fordította. Enélkül csaknem kidobott pénzzé válik a 
befektetett költség, mélyen megalázta tik egy kiváló bizottság és valójában egy bíráló 
szóra sem méltatják a próbaújszövetség munkáját. Miért nem jelent meg egyházi 
sajtónkban máig sem legalább egy összefoglaló, részletes és módszeres kritika?

Budai Gergely a magyar újszövetség-tudománynak — Erdős Károly mellett — 
egyik Nestora. Fiókjában ott van teljes és gondos Újszövetség-kommentár valóban 
kész kézirata, sőt ezen fölül az Újszövetség egy teljesen új, önálló fordítása, amely 
a próbaújszövetség után készült el. Megjelent egy kötete az újszövetség-fordítás 
tudományos kérdéseiről... (Hitelesen tudom igazolni, hogy ezt a fordítást külföldön 
két helyen is azonnal kiadnák.) A MBT csak ahhoz járult hozzá, hogy „alkalom 
adtán” Dr. Budai Gergely nyugalmazott teológiai professzor is részt vegyen a fordítás 
munkájában „szaktanácsadóként”. (Ki fogja adni ezt az alkalmat, és hogy fogja adni 
Budai professzor az arcát ehhez a szépségflastromhoz ?) Ha pedig Budai Gergely 
rendes tagsága bármi oknál fogva nem látszott jónak, akkor még mindig szóba 
jöhetett volna a régi bizottságnak pl. egy aránylag fiatal, de ugyancsak jóképességű 
tagja, Dr. Békési Andor. Ha már mindenkép be akartak valakit hozni a bizottságba, 
miért nem Budai mellé, és miért a helyébe hozták be? (A jegyzőkönyv nem mond 
semmit arról, hogy az Egyetemes Konvent elnökségének a kinevező intézkedése előtt 
melyik testületi szerv határozott így.)

A jegyzőkönyv egy szakasza így hangzik: „Dr. Pálfy Miklós theologiai 
professzor bejelenti, hogy a bibliafordítás további munkálataival kapcsolatban tett 
előterjesztésében foglaltakat dr. Pákozdy László dékán, az ószövetségi szakbizottság 
vezetőjével előzetesen megbeszélte”. Kijelentem, hogy Pálfi előterjesztését (1) 
benyújtása előtt nem ismertem, (2) az ülés előtt egy este — Németországba utaztomat 
megelőzően — beszélgettünk ugyan bibliabizottsági dolgokról — mint ki tudja 
hányszor, amióta ismerjük egymást -, de ebben a beszélgetésben nyoma sem volt 
semminek, hogy az én nevemben is olyan javaslatot tegyen. Tudnia kellett, hogy 
a javaslattal nem értenék egyet! (Akkor is, most is ugyanaz volt az álláspontom.) 
Különben is egy beszélgetés nem megbeszélés, még kevésbé közös írásbeli javaslat.

III

A Konventi Elnökség 1964. február 14-én délutánra összehívta a két bibliafordító 
bizottság tagjait. Ezen az összejövetelen többeknél ott volt a Pálfi-féle javaslat. 
Szerzője nekem nem adott belőle, „az előrehaladott időre tekintettel” föl sem olvasta, 
csak az asztalra téve az irat tartalmát ismertette. Ekkor tudtam meg, mi van benne; a

140 SÁROSPATAKI FŰZITEK 2012/3-4



Egy bibliafordító válaszúton: pákozdy László Márton

vitában arra voltam utalva, amit egy hallásra megjegyezhettem belőle. Bartha püspök 
kérdésére: „Látta-e Pákozdy professzor úr ezt a javaslatot?” - szerzője először nem felelt, 
gyorsan folytatta az ismertetést., majd később kértem, hogy térjünk vissza a püspök 
megválaszolatlan kérdésére, azt állította, hogy láttam a javaslatot. Kijelentettem, hogy 
nem láttam. Pálfi a feleségére és anyjára hivatkozott tanúként, hogy igenis megbeszélte 
velem. Az iratot majdnem egy héttel az ülés után, külön kérésre kaptam meg a 
konvent tanácsosától, postán... A megbeszélés ezután már formális jellegű maradt. 
A tervezett többnapos tudományos konferencia helyett tehát egy rövid későesti óra 
alatt lezajlott röpgyűlés lett, melyen tudományos kérdések felszíni érintése mellett 
adminisztratív és pénzügyi kérdésekről volt szó. Egyébként sokszor mintha nem is 
lett volna elnöke az összejövetelnek: a hozzászólók egymás szájából vették ki a szót, a 
bibliafordítás nagy ügyét apodiktikus mondatokkal végigsentenciázták. (Ily rövid idő 
alatt mindenki csak sentenciázni tud.) Közbekiáltani nem volt kedvem. Úgy tűnt föl: 
a további menet már véglegesen „be volt irányozva”. Aki itt még tárgyi vagy személyi 
kérdéseket fölvet, az a nagy egyetértésben menthetetlenül „összeférhetetlennek” 
bizonyul. (...

Quod erat demonstrandum... - A fogalomhoz lásd a Népszabadság 1963. 
dec. 3.-i számának „Az összeférhetetlen” című cikkét.) Egyetlen hosszabb, néhány 
mondatos hozzászólásom, „utolsó szavam” tartalmilag a következő volt:

— Nemcsak az Újszövetség fordításáról van szó, hanem az egész Bibliáéról, 
hitünk egy könyvéről. Nagyon fontos a két szövetség összeegyeztetése. Az Ószövetségi 
Szakbizottság 16 évnyi munkájának legfontosabb eredménye: az új magyar bibliai 
szókincs kialakítása a kor színvonalán mozgó nyelvészet és bibliatudomány alapján. 
Mi lesz ennek az eredménynek a sorsa? Egymagában a legragyogóbb görög tudás 
sem elegendő az Újszövetség fordításához. Másként beszél az Újszövetség, ha csak 
a hellenizmus és rabbinizmus világából magyarázzuk és megint másként ha az 
Ószövetségből és az intertestamentális világból lépünk bele. Az újszövetségi kérügmát 
hordozó görög szavakat nagyrészt nem a profán görög betűjök szerint kell értelmezni, 
hanem az ószövetségi-sémi megfelelőjük szerint. A görög szavak csak ideogrammok 
= egyezményes jelek. Az elhangzott véleménynyilvánítások aggasztók a bibliafordítás 
sorsára. Különösen azok aggasztók, amelyek a két szövetség összehangolását az 
ószövetségi idézetek fordítására korlátozzák. Ez a feladat sokkal több időt is kíván, 
mint amennyit az új elgondolás és a határozat lehetővé tesz. -

Nem kaptam szavaimra lényeges választ.
Közvetlenül ez előtt az értekezlet előtt, egy konventi zsinat-előkészítő 

értekezleten, elnöki felszólításra „hivatalból” vállaltam, hogy az eddig végzett 
bibliafordítói munkáról a zsinat elé terjesztendő jelentést előadjam. - Úgy gondoltam, 
hogy a végzett munkáról beszámolhatok. A bibliabizottsági értekezleten vált előttem 
nyilvánvalóvá, hogy képviselnem kellene ott egy tervet, egy határozatot, amelynek 
hozatalában nem vettem részt, és amellyel a végrehajthatatlansága miatt végképpen 
nem értek egyet.

IV

Másnap, február 15.-én délelőtt a két fordító szakbizottság újabb rövid közös 
értekezletet tartott az Evangélikus Theologiai Akadémián. (Egyébként az Ószövetségi 
Szakbizottságnak ugyanott munkahelye volt.) Ezekben a sorsdöntő hetekben nem 

2012/344 Sárospataki Füzetek 141



MARIOVSZKY TIBOR

volt Magyarországon az Ószövetségi Szakbizottság harmadik rendes tagja, Dr. 
Tóth Kálmán professzor. Az Egyetemes Konvent előzetesen őt sem tájékoztatta a 
terveiről: senki őt hivatalosan meg nem kérdezte nézetei felől; jegyzőkönyveket 
nem látott (a MBT decemberi megalakulása után ő hívta föl Pálfit; telefonon 
kapott tőle tájékoztatót. Hollandiai útja előtt is járt Pálfinál, az röviden tájékoztatta, 
hogy milyen pontokba szedve készül előterjesztést tenni a Bibliatanács februári 
ülésén. Az előterjesztés szövegét később ő is megkapta.) Nagyon sajnálatos, hogy 
ezt a két megbeszélést, a többi fontos határozattal együtt, az ő távollétében kellett 
megejteni. Az Ószövetségi Szakbizottság tagjai közül Pálfi Miklós volt mindenbe 
beavatva... Az értekezletet a kitűzött 9 óra helyett jókora késéssel kezdtük, Karasszon 
Dezső (az Ószövetségi Szakbizottság póttagja) és én addig végeztük ószövetségi 
munkánkat. Az értekezlet többi tagjai Pálfival együtt a dékániban tartottak előzetes 
megbeszélést... Az értekezletről nincs sok mondanivalóm. Végiggaloppozott egy 
sor fordítási problémán. Én hallgattam várakozva, figyelve. Egyre világosabbá vált 
közben, hogy itt nekem nincs mit s miért mondanom, hiszen az egyesített bizottság 
többsége minden lényeges kérdésben más állásponton van mind a két szövetség 
fordítására nézve. Az elhangzottakat álláspontom világos, nyílt elutasításának kellett 
vennem, jóllehet captatio benevolentiaeben (mármint formálisban) nem volt hiány. 
(„Természetesen, ha kilépnél is, akkor is segíthetnél még nekünk...” - mondotta 
egy tag. Tehát erre irányultak a dolgok ?!) Vitázzak hát ? Vagy pedig hallgassak ? 
Vitázni nem volt értelme, mert a tárgyi és személyi kérdések már eldőltek. Csak 
akkor szólaltam meg, amikor az elnök, Pröhle Károly professzor befejezhetőnek látta 
az értekezletet. Röviden megismételtem, amit előző nap mondtam. Az Újszövetségi 
Szakbizottságot tárgyi és személyi tekintetben egyoldalúnak, a tervet kivihetetlennek 
tartom. A beszélgetés erre újból megindult, de arról nem tudott a sok eltúlzottan 
udvarias fordulat meggyőzni, hogy „nincsenek lényeges differenciák”.

Most már talán érthető, hogy visszaadtam zsinati előadói megbízatásomat 
a Zsinat elnökségének; hogy nem vállaltam egy olyan jelentés előadását, amellyel 
nemcsak nem értek egyet, de határozottan rossznak tartom, megvalósíthatatlannak, 
keresztülhajszólását pedig tragikusnak az új magyar bibliafordítás sorsára ! (Alea jacta 
est: a Bulletin of the United Bibié Societies 1964. évi 58/59. száma 106. lapjára már 
odakerült a hír: az új teljes bibliafordítás 1965 végére készen lesz...)

Ismétlem: a terv szakmailag lehetetlen, jó eredményhez nem vezethet ! Mert 
miféle megoldási lehetőség van itt? Talán az ószövetségi rész szuperrevízióját 
felosztják a munkatársak között ? így aztán valóban visszakanyarodnék 180 fokkal 
a bibliafordítás oda, ahol 1947-ben, az új kezdet előtt állt. Éppen a végső formát 
adják meg egy-emberek ? Ahányan csinálják, annyiféle lesz ! Ezernyi kérdést hagyott 
függőben Ószövetségi Szakbizottságunk. Alapvető kérdésekben kellett volna az 
utolsó forduló előtt határozatokat hozniuk az illetékes egyházi testületeknek. A Biblia 
fordításának minden lényeges kérdése van olyan fontos ügy, hogy csak testületek 
határozzanak benne, azok is csak kellő tájékoztatás és tanácskozás után, jól tudva 
mit cselekesznek... Nem tételes törvény rendeli ezt, hanem az egyházkormányzás 
charizmájával járna együtt.

A sorsforduló most már megtörtént: a Magyar Bibliatanács tudományos tárgyi 
és tartalmi kérdésekben döntött (ott legsúlyosabban, ahol nem is döntött, hanem 
kihagyta a szükséges lépéseket) és döntött a személyi kérdésekben is. A Református 
Egyház Zsinata pedig ünnepi pecsétet ütött a döntésre. Csak kerten szavaztunk ellene: 

142 Sárospataki Füzetek2012/3-4



EGY BIBLIAFORDÍTÓ VÁLASZÚTON: l’ÁKOZDY LÁSZLÓ MÁRTON

én és még valaki. A konventi sajtóosztály hajdani vezetője, a MBT volt főtitkára, 
aki hosszú éveken át valóban megismerte a bibliafordítás „üzemét” és a bibliakiadás 
minden csínját-bínját: Dr. Kádár Imre.

Megismétlem, újra ott vagyunk, ahol 1947/48-ban, a jó fordulat előtt voltunk: 
van egy nem végleges ószövetségi szövegünk, azt kéne alig egy év alatt rohammunkával 
véglegezni, s hozzá még egy újszövetség-fordítást is csinálni...!

Azonban: a történelem nem ismétlődik sematikusan. A MBT a maga jószántából 
aligha fogja megváltoztatni vagy visszavonni nagyon céltudatosan megformált és 
meghirdetett programját. Teljesen tisztában vagyok azzal is, hogy a MBT-ban e 
határozatok után szinte egyedül állok. S ugyancsak abban a két bizottságban is, amely 
most hozzálát, hogy végrehajtsa ezt az ítéletet az Ó- és Újszövetségen. Tökéletesebben 
és tervszerűbben már nem lehetett volna elszigetelni engemet. Hiszem és vallom 
ugyanis, hogy nem én szigeteltem el magamat. Kimondom nyíltan azt is, hogy 
aki ismert (már pedig néhányan ismertek), tudhatta, milyen fordulatot kell adni a 
dolgoknak, hogy én szinte lege artis kicsapódjam ebből a munkából. De talán ez 
sarkalatos technikai föltétele is a „szofort program” végrehajtásának: „babramunkára” 
itt nincs többé idő: kifelé, azaz fölfelé magamra maradtam. Nem titkolom: Pálfi 
Miklós állásfoglalását és magatartását értem legkevésbé. Jó másfél évtizeden át igen 
nagy egyetértésben dolgoztunk együtt a bibliafordítás területén; ő mindezeket éppen 
olyan jól tudja, mint én. Választhatok: részt veszek továbbra is a munkában és hallgatok 
a mindvégig megmaradók külön prémiuma kedvéért — mert még materiális oldala 
is van a dolognak -, vagy pedig félreállok, illetve számot adok meggyőződésemről. 
Azoknak, akiket nemcsak a „globális” gyorsaság és olcsóság, nemcsak a jubileumi 
célirányúság érdekel... A számadást választottam.

Álláspont

Először is elmondom, mi volt nekünk, eddigi Ószövetségi Szakbizottságnak, letűnt 
évek hosszú során át a fordítás modus procedendi-je. (Ebbe a bizottságba most 
én még néhai való Kállay Kálmán, Deák Jánost és Tóth Lajost is belegondolom, 
és természetesen Pálfi Miklóst meg Tóth Kálmánt is.) Amit mondok, nem új 
azoknak, akik az 1957-59-ben kelt bibliatanácsi határozatokat, meg az Ószövetségi 
Szakbizottság szóbeli és írásbeli jelentéseit-javaslatait ismerik. Elmondom az 
egyháztörténetírás és a bibliafordítás története számára.

1) A MBT-ban képviselt egyházak legfőbb testületéinek már régen ki kellett 
volna küldeniük azt a hivatalos bíráló bizottságot (bibliai könyvenként legalább két- 
két, lehetőleg különböző egyházakból való személyt), amely alapos bírálat (versről- 
versre menő tárgyalás) alá veszi

a) az ószövetségi próbaszöveget és 
b) az új szövetségi próbaszöveget 

azután pedig jelentést tesz a fordítások használhatóságáról és végleges jellegének 
megszabásáról.1 Ez nem történt meg. Ki olvasott pl. az újszövetségi próbaszövegről 
csak egyetlenegy legalább olyan részletes kritikát, amint aminőt Varga Zsigmond 
J. írt a Dallos-ellért-féle rk. Újszövetség-fordításról, vagy aminő Erdős Károly

'Itt lehetett volna szóhoz juttatni más országok magyar anyanyelvű református egyházait és 
bibliatudósait. Ki gondolt erre!

2012/3-1 Sárospataki Füzetek 143



MARIOVSZKY TIBOR

„Néhány megjegyzése az új Károli revízió próbafüzetéhez” (Igazság és Élet, 
1936/2/7, 258-261; 8,290-297.), vagy Orosz Árpád bírálata „Jelenések könyve 38-as 
revíziójának bírálata” (Újszövetségi Füzetek, 1939/6,8-28)? Egy sor cikk vagy bök- 
cikkecske megállapította ugyan, hogy a próbaújszövetség „rossz”. De újszövetség­
tudományunk még adós a becsületes és közérthető, részletes és összefoglaló bírálattal, 
amely mindenkinek lehetővé tenne valamilyen döntést. Összefoglaló bírálat s erre 
alapított komoly döntés nincs. A MBT mégis vita nélkül megbízást adott egy egész új 
bizottságnak új fordításra. - Mi a biztosíték arra, hogy nem történik valami hasonló 
az Ószövetséggel is a legutolsó fordulatban ? Nem kell-e majd azt hozzáigazítani a 
most születő Újszövetséghez ? — Deklarációk nem pótolhatnak tüzetes és részletekbe 
menő szakmunkát. De a munka hivatalos és felelős elbírálása nem történt meg. Erre 
pedig nyilván szükség lett volna a következő lépéshez:

2) egy országos bibliafordítói tanulmányi konferenciához, amelyre a vitás 
kérdések tisztázása várt volna. A legfelsőbb egyházi testületeket abba a helyzetbe kell 
juttatni, hogy a lehető legjobb tájékoztatás után tárgyilagosan és felelősen tudjanak 
dönteni a bibliafordítás véglegezésében és majdan jóváhagyásában. Ehhez kevés a 3+3 
bibliafordító szaktudós a két szakbizottságban, kevés a MBT tagsága többségében 
szakmailag „laikus” együttese is (összesen két bibliatanulmányi szakember van tagjai 
között). Emellett elvileg igazságtalanság, gyakorlati szempontból pedig helytelen volna 
kirekeszteni a bibliafordításhoz való hozzászólásból mindazokat, akiknek tudásuk 
lett volna, csak szerencséjük nem volt, hogy részt vegyenek a munkában, (vagy a 
bizottságok jótetszésére bízni csupán, hogy kit kérdezzenek meg „alkalomadtán”). 
(Szoros volt az idő és a pénz még szorosabb...) A kollektív munkát kollektív bírálat 
koronázná be igazán.

Kezdettől fogva félretettünk az Ószövetségi Szakbizottságban olyan kérdéseket, 
amelyekben vagy magunk sem tudtunk megegyezni, vagy úgy éreztük, hogy nincs 
jogunk dönteni. Ehhez is kellene a nagyobb nyilvánosság felelős segítsége, és a 
hivatalos döntés.

Csak néhány kérdést említek meg közülük:
a) A fordítás jellege. Másfél évtizedes munkánk egyre szorosabbra fonta közöttünk 

a megértés és a megegyezés szálait, de azt is egyre világosabbá tette mindegyikünk 
előtt, hogy milyen lenne az a fordítás, amelyet magunk egyen-egyen csinálnánk, 
nem a bizottságban. Abban megegyeztünk, hogy hű fordítást kell készítenünk, 
nem műfordítást, nem parafrázist, nem kispolgári eufémizmussal megszelídítettet, 
díszeset és illedelmeset, nem szebbre kozmetikázottat, mint az eredeti, stb. De a 
„hűség” értelmezése és nyélbeütése versről-versre megújuló vitával történt. Mindig 
ragaszkodjunk a Biblia eredeti szóképeihez, mondatai logikájához, kolometriájához, 
stb., amire egyesek szeretnék a „hebraizmus” billogát ráütni (pedig az megint más)? 
... Itt ugyanis nagyon jelentős a konkordantivitás elve, amely azt kívánja, hogy egy 
„modern” jelzőre igényt tartó fordításban ugyanazt a szót lehetőleg mindig ugyanazzal 
a magyar szóval fordítsuk: amíg csak a magyar nyelv és a kontextus egyáltalán — ha 
kell szóalkotással, új fordulatok teremtésével — megengedi. A Biblia sok századon 
át keletkezett könyveit a kánonná gyűjtő gyülekezet a szó (az ige) hatalmával fogta 
Egybe. Gondosan ügyelt arra, hogy a sarkalatos fogalmak, theologumenonok, 
ideogrammok pántolják össze a legkisebb egységtől a legnagyobbig - az Egészet. 
Buber és Rosenzweig mögé (Lutherhez, Károlyihoz vagy Kautzschhoz) ma 
már senki sem mehet vissza. Amit Buberék a „vezérszavak”, a „motívumszavak”

144 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



EG¥ BiBUAFORDÍTÓ VÁLASZÚTON: PÁKOZDY LÁSZLÓ MÁRTON

törvényszerűségeiben fölismertek és leírtak, a nyelvészet fáján perdöntő theologiai 
gyümölcsöket terem. Itt épphogy csak sejthetjük azt a nagy kérdéskört, amelyet 
a hajdan tervezett országos bibliafordítói konferencián töviről-hegyire meg kellett 
volna vitatni. Meddig menjünk a konkordantivitásban illetőleg a hungarizálásban 
? Hogyan tudunk megbirkózni azzal a ténnyel, hogy a Bibliát semmiféle fordítás 
sem tudja olyan mai, „modern” olvasmánnyá tenni, amelyet a fordításból minden 
további nélkül minden mai ember azonnal megért ? „Modern” csak annyiban lehet 
a Biblia fordítása, hogy a modern tudomány eszközeivel és követelményei szerint 
készül. De korunkban nagyon megfogyott - és tovább is fogy - a bibliaolvasók, 
pláne a bibliaismerők száma. Még kevesebb az olyan közöttük, aki ragaszkodnék 
a régies, népies, liturgiális vagy éppen magyaroskodó stílushoz, hanem „Mi van 
megírva ? Mit is mondott a próféta, de pontosan ?” - ez a kérdésük. Ez a válságos 
helyzet egyvalamiben nagyon kedvező: arra sarkal, hogy korszakosán újat csináljunk. 
Lehet, hogy a krízis mélyén ítélet rejlik, Istennek az az ítélete, hogy megutálva avatag 
hamis kanaánizmusunkat: a LXX óta egész sor sugártörésen és torzuláson átesett, 
meggyötört bibliai szókincsünket. És most kegyelmesen korszakos, nagy vállalkozásra 
akar indítani. Érvényesítenünk kellene az ószövetségi eredetű szavak jelentését az 
újszövetségi nyelvünkben is. A „hűség” kérdése a két szövetség EGY Bibliáját adta 
föl közös leckénkül. (A december 6.-i bibliatanácsi jegyzőkönyv már így, ironikus 
idézőjelben emlegeti a „hűséget”, mint annak az okát, hogy a szövegben sok 
hebraizmus maradt; íme, ebből is látszik, hogy még - vagy már? - nem egészen értünk 
egyet az értelmezésében.) Ezen a fonalon sok-sok kérdéscsomó vár elvi és gyakorlati 
megoldásra, döntésre. Csak egy kis példát! Mért kellene tovább őrizgetnünk a bibliai 
neveket görög-latin-szláv-magyar torzításban még olyankor is, amikor nem bevett 
magyar keresztnevek ? Mért ne hívjuk úgy Izrael prófétáit, hőseit, tagjait, hegyeit, 
vizeit, városait, ahogy Izrael hívta s ma újból hívja? Viszont erőltessük-e ott az izraeli 
hangképet, ahol a módosult név emberöltők óta meghonosodott (nem mondunk ma 
már Krisztuszt, Pilátuszt, Ámószt, Ciruszt, Tirusz) ? Miért ne alkalmazkodjék ahhoz 
az újszövetségi fordítás is ? Milyen jó, hogy mi átugrottuk a nemzeti fordításoknak 
azt a válfaját, amely úgy akart modern lenni, hogy a héber salom (ideogrammja a 
görög eiréné) helyett így köszöntette Jézussal tanítványait: „Halló boys”, - „mert 
ma így köszönnek angolul”. A „hungarizmus” és „purizmus” theologiai szempontból 
legalább olyan veszedelmes lehet, mint a „hebraizmus” valamilyen ökör-következetes 
válfaja. Nagyon sok olyan kérdés maradt mindmáig kérdés, amelyet nagyobb fórum 
előtt kell megbeszélni, mint amekkora egy háromtagú fordítóbizottság, vagy a 
többségében nem fordítószakmabeli Magyar Bibliatanács. Igaz, vannak olyan bibliai 
fogalmak és fordulatok, amelyek minden nemzet vagy nép (gojim) gondolkodásától 
„idegenek”: nem csak azért, mert „hebraizmusok”. Mennyit gazdagodott viszont az 
„idegen” népek kultúrája ezekkel az átvett „hebraizmusokkal”! Mennyivel többet 
gazdagodhatnék a magyar theologia is, ha például merné differenciáltan használni 
az áldozat fogalomkörén belül vagy a szövetségi jogrend területén található 
„hebraizmusokat”, egy kicsit „hűségesebben”, mint eddig ? Mennyit szegényedtünk, 
hogy az anthropológia területén vargát rántott a bibliai szótárunk (lélek, szellem, 
életpára, stb. mind „lélek” lett), kiküszöbölte a „hebraizmusokat”. Bizony igaza volt 
Luthernek: „Vera theologia est grammatica”. Bibliafordításunk egyik alapkérdése, 
hogy ebben a korszakváltó időben, a „hebraizmus” igazának engedvén, szabad-e 
betörni a magyar egyházi nyelvbe — az Újszövetségbe is - az ószövetségi idők nálunk 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 145



MARIOVSZKY Ti BOR

eleddig új szavaival ? Ezt a kérdést megtárgyalni nem három ember dolga, vagy 
tizenháromé. Aszerint válik egyszerűbbé és gyorsabbá a fordítóbizottság munkája, 
hogy milyen végső utasítást kap. Ha nem kap — mint ahogy elmaradt a konferencia, és 
nem kaphatott és nem is kapott — szabadon gátolnak a viták minden nyílt kérdésben 
és a fordítás lassabban készül. Nagy tévedés volt, nagy melléfogás, hogy ezt a „nagy 
ugrást” meg lehet tenni a szuperrevízió felé. Egészen gyakorlati szempont, időt és 
költséget megtakarító, a fordítást meggyorsító összejövetel lett volna az a konferencia, 
amelyet évek óta sürgettünk. A takarékosság csak a dolgok ésszerű rendjének és egy 
folyamat törvényszerűségeinek a figyelembevételével erény, máskülönben tévedés, 
vagy rossz szokás, mely nagyon sokba kerülhet. Persze: egy amolyan konferenciára 
nagyon föl kellett volna készülnie minden résztvevőnek - a két próbafordítás kritikai 
ismeretéből. Persze: egy ilyen konferencia akkor lesz majd lehetséges, ha megtörtént 
az összes ó- és újszövetségi próbafüzetek bírálata, amiről beszéltem. Enélkül 
olcsó szónoklatok és meddő viták színhelye lesz a legjobb szándékkal összehívott 
bibliafordítói értekezlet is. Szemre gazdaságos, magra üres járat.

Mit jelentsen tehát a fordítás jellegének a megállapítása a szuperrevízió számára? 
Egyházunk nagy tanítója Victor János 1940-ben egy rövid, de nagyon tartalmas, 
sőt bölcs cilcket írt „A bibliafordítás problémája” címmel (Protestáns Szemle, 
1940/49/101-105). Elmagyarázta, hogy a különböző, önmagukban jogosult 
szempontok más-más figyelembevételével többféle bibliafordítás készülhet. „Minden 
igényt kielégíteni nem egy, hanem csak több bibliafordítással lehet, és el kell vetnünk 
azt a gondolatot, hogy egy ’jó bibliafordításunk’ valaha is lehet”. (A hangsúly az egy 
szón van.) Victor János a következő három főváltozatot sorakoztatja föl: 1. irodalmi 
igényekkel készült fordítás, 2. theologiai szempontból készült fordítás, 3. istentiszteleti 
(liturgiális) szempontból készült fordítás. Innen folytatom tovább mondanivalómat.

Ha tisztára irodalmi igényekkel dolgozunk, akkor az eredeti szöveg vagy kibicsaklik 
a „zamatos” magyar rövidítésekkel, közmondásszerű, népies fordulatokkal, vagy 
parafrázissá szélesedik, vagy egyenest „műfordítássá” válik, amelynek már kevés köze 
van az eredetihez (és még igazi költő is kéne hozzá). Vannak ilyen fordítások; lehet 
a Biblia szövegét még tipografice is „irodalom gyanánt” fölszolgálni. De ez a mi 
helyzetünkben megbocsáthatatlan luxus lenne. (Nem engedhetjük meg magunknak 
azt, amit pl. a hollandok. 1911-1951 között elkészült teljes új bibliafordításuk és 
máris újba kellett kezdeniük! Nem lehet egy régi szöveget túlcifrázni, túl-hollandítani, 
túl-maizni; a Bibliáét pláne nem! Az „In de Waagschaal” hasábjain annakidején írt 
kritikai, mintegy 20 cikkből álló cikksorozat egyik legnagyobb hibájaként rótta föl a 
konkordantivitás elvének elhanyagolását. Egyébként ez a cikksorozat mintát ad arra 
is, hogyan kell megbírálni egy bibliafordítást...)

A theologiai szempont — ez a tiszta, gondos filológiaival szinte azonos — akkor 
érvényesül, ha a fordítót semmi sem tántorítja el a főkérdéstől: Mit mond a szöveg 
és hogyan mondja? (Ennek tisztázásával juthat ugyanis a hívő a másik kérdéshez: mit 
mond az Isten?)

Az istentiszteleti (liturgiális) használatra szánt fordítás a tradíció, a megszokás 
pórázán jár. Nem tudja elviselni az újat; a régit, a liturgikusán bevettet, még ha 
érthetetlen is, tabuvá teszi. Ez a szempont szokott a jó új bibliafordítás legkomolyabb 
akadálya lenni (példa erre a Luther-fordítás revíziójának a története és egy német 
egyházi új bibliafordítás elmaradása mind a mai napig).

Az a helyes, ha minden szempont a saját külön változó súlyának megfelelően 

146 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



Egy bibliafordító válaszúton; I’ákozdy László Márton 

érvényesül minden helyen. Victor János annakidején ezt írta: „Summa summárum: 
ha ’jó bibliafordítás’ akarunk, akkor nem egy, hanem legalább három bibliafordítás 
elégíthet csak lei bennünket: egy irodalmi, egy exegetikai és egy egyházi szempontból 
’jó’...” (i. h. 104. lap). - Mi, mai magyar protestáns nemzedék, szegénységünkben 
csak egy fordítást adhatunk ki... Ezért fontos annyira, hogy ennek az egy Bibliának 
milyen jellege lesz ? Nyilvánvaló, hogy a mi helyzetünkben olyan bibliafordításra 
van szükség, amely mindenekelőtt az eredeti szöveget akarja a lehető leghűségesebb 
fordításban adni, tehát elsősorban a theologiai = nyelvészeti szempont érvényesül 
a fordításban. Ez komoly követelmény, olyakor áldozatot kíván a magyaroskodás 
vagy a művészieskedés terhére. Mert a héber jottának és pontocskának is mázsás 
súlyt ad (Máté 5,18). De azért legtöbbször még így is kellő módon érvényesülhet 
az irodalmi szempont, hiszen tartalom és forma ritkán választható el egymástól. 
De a tetszetősért sem a tartalmat, sem az eredeti szóképeket, a mondanivaló logikai 
rendjét stb. föláldozni nem szabad: a szóban, szóképben, az idiómában, gondolkodás, 
gondolkodásmód - az üzenet ölt testet. Egy ilyen fordításnak is megvan a maga 
sajátos, igaz: „ószövetségi” szépsége.

A Biblia két „szövetség” egy könyve. Emberi szerkesztői a több évszázad irodalmából 
gyűjtött és válogatott anyagot nemcsak „kanonizálták”, hanem — különösen az 
Ószövetségnek — utolsó nyelvi és theologiai simítását is megadták, gondosan 
ügyelve a fontosabb üzenethordozó szavak megválasztására. A Bibliának és a kánon 
„üzenetének” (kérügmájának) megvan az egyezményes szótára. A kánon-szerkesztő 
ószövetségi gyülekezet ezzel fogta vasbeton-egybe az Ószövetség monumentális 
épületét. Ezért olyan fontos a modern bibliafordítás techné-jében (tudományos 
módszerében) a konkordantivitás követelménye. Van a bibliai szókincsnek egy 
olyan törzsanyaga, amelyet nem áldozhatunk föl variálások útján a szabványos vagy 
kispolgári irodalmi szépség, a jóhangzás, a fordításmívesség, sőt a megszokottság vagy 
a liturgializmus kedvéért sem. Még az ún. „közérthetőség” is sokszor megfontolandó 
követelmény, akárcsak az ún. „mai magyar nyelv”. Találóan idézte Budai Gergely 
a bibliafordításról a népi mondást az asszonyokról: „Ha hű, akkor nem szép, ha 
szép, akkor nem hű”. Nos, a fordítás uralkodó jellegére nézve sincsen teljesen egy 
véleményen az Ószövetségi Szakbizottság. Hogy az Újszövetségi Szakbizottsággal 
hogyan fogunk egy véleményre jutni, erről még azt sem tudjuk, hogy ők milyen 
úton járnak az Újszövetség újra fordítása közben. Igaz, hogy kire bíznák közülünk a 
végső simítást, ugyancsak különböznék a szöveg: ki szószerintit („hebraizálót”) adna, 
ki vitézkötéses magyarkodót, ki eufémista finomkodót, ki studienrátos modorosat, 
ki szójáték tarkította népieskedőt, ki pedig pegazusos szökdelő választékosat... Sok 
fölösleges vitának vette volna elejét és meggyorsítaná a bizottságok munkáját, ha 
az ószövetségi próbaszöveg átfogó bírálatára támaszkodva eldöntötték volna ezt a 
kérdést.

Olyan nagy itt az egyházak és szakemberek közös felelőssége, hogy az Ószövetségi 
Szakbizottság egymagában nem hordozhatja, olyan summás intézkedések pedig, 
mint a MBT legutóbbi döntése és a zsinati határozat (ha tűzön-vízen át végrehajtják), 
a magyar bibliafordítás katasztrófáját fogja fölidézni (lásd a holland példát!). Altkor 
azután csak 1990-re jubilálnak jó új fordítással...?

b) Egy másik nagy kérdés a két fordítás egybehangolása, ami végül is a két 
szövetség viszonyának theologiai megítélésén fog elválni. Még egyszer, de tán sosem 
elégszer? Amit erről a MBT két jegyzőkönyvében olvastam és a két értekezleten 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 147



MARJOVSZKY Tibor

hallottam, nagyon aggaszt. Az egyházak és a theologusok nálunk is különbözőképpen 
gondolkoznak a két szövetség viszonyáról, az Ószövetség értékéről, különösen 
arról, hogy mi az Ószövetség jelentősége az Újszövetség értelmezésében. Kritikai 
megjegyzésem lényege: a két szövetség viszonyának szerepe a fordításaik egyeztetése 
során nem redukálható az újszövetségi szövegben található ószövetségi idézetek vagy 
egyes „kulcsszavak” fordításának a kérdésére. A Nestle-féle görög szövegkiadás kövér 
szedéssel jelzi az ószövetségi idézeteket és utalásokat. Ez azonban távolról sem öleli 
föl az összefüggéseket a Biblia két fele között. Ehhez az egybevetéshez állandóan 
az egész Ószövetséget, a görög szöveg mögött a sémi őshangot kell hallani. Az 
Ószövetség jelenléte az Újszövetségben: sokkal gyakoribb, semmint kimutatható 
vagy jelzett idézetei. Az Újszövetség szerzői az Ószövetség világában születtek, éltek, 
gondolkoztak, még akkor is, ha történetesen éppen görögül beszéltek vagy írtak. 
Hadd engedjek meg magamnak egyetlen iskolás példát: Lukács 4,16-30-at nagyon 
könnyű görögből magyarra fordítani. Az elsőéves theologus is le tudja fordítani, 
valahogy a Revideált Károlyi 1908) vagy a próbaújszövetség (1952) nyomában: „És 
mindnyájan bizonyságot tőnek felőle és elálmélkodának kedves beszédein”, vagy: „És 
mindnyájan tetszésüket nyilvánították és álmélkodtak a kedves szavakon”. Azt persze 
nem tudja megmagyarázni, még az öregje sem, hogy a „kedves beszédek” (görög 
jelzői genitivusz) után miért akarták Jézust meglincselni ? (29. vers) Itt az a nyelv 
segít, amelyen Jézus beszélt. Mi is van a szövegben ? Jézus megszakítja Ézsaiás 61,1 
következő olvasását a 2. vers közepén és elhagyja belőle ezt: „és Istenünk bosszúállása 
napját; megvigasztaljak minden gyászolót...” Tehát csak istennek a kegyelméről 
beszélt, Isten bosszújáról nem. Hallgatói pedig azt sóvárogták a rómaiakra. A 
fölolvasott szakasz utolsó fontos szava, motívumszava, a héberben a (rácon) Isten 
szabad, jótetsző kegyelme. Ez biztos. A görög (charis) a Xóyoi njg /ápiTo; 
logoi tés charitos kifejezésben (nem „kedves beszéd”, „kedves szavak, stb.) erre 
visszhangzanak. Persze, az idézett két fordítás szerzői ezt nem hallották, csak görög 
fülük észlelt. De ilyen a többi szó is: ideogrammok, a görög szótárban nem találhatók. 
Sémi szóértékük ez: paprupEiv aura) (martyrein aytó) = héber hiph.(’wd bw) 
„tanúskodni valaki ellen, valaki ellen nyilatkozni” stb. A Ocwpa^Etv (thaymazein) 
„csodálkozni” = héb. (tmh) „elképpedni”, „fölháborodni” (vö. ehhez Mk 6,6; Jézus 
EÖavpaaEV (ethaymasen) „fölháborodott hitetlenségükön” és nem „csodálkozott”, 
mint akit váratlan meglepetés ér.) Ehhez jól vág Mk 6,2-ben az EtpEJtXECíOOVTO 
ejti ty] ötöa/T] aUTOt) (exeplessonto epi té didaché aytu), amelyben a EX^X>)<n/<ai 
(ekplessomai) = héb. hitp. (smm) („elképedni”, „fölháborodástól megdermedni” 
stb.) Valamennyien elképedtek, tanúskodtak ellene, ellene nyilatkoztak, mert 
fölháborodtak, hogy kegyelemről beszélt (Xoyoi yapiTOÚ (logoi tés charitos) 
(dibré rácon) apokaliptikus-nemzeti bosszúállás helyett): Hát nem a József fia ez ?! 
Mi jogon sikkasztja el az ige legfontosabb mondanivalóját, isten bosszúállását? Le 
vele! Hazaáruló! Róma barátja! (Nem terhelem olvasóimat a részletes nyelvészeti 
bizonyítással a LXX szóhasználata alapján. Egyben arra is példát ad a szakasz, hogy a 
konkordantivitás elvét az Újszövetségben korlátozottabban (nem mindig Ocwpa^Et 
= csodálkozik), de egyben szélesebben és mélyebben — az Ószövetséget felölelve - 
kell alkalmazni; ehhez már nem elég a görög tudás. És példa az Újszövetségben a 
motívumszó vagy vezérszó használatára is.)

148 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



Egy bibliafordító válaszúton: Pákozdy László Márton

Állásfoglalás

Nem folytatom tovább az ízelítőt. Válaszúthoz értünk. Választanom kellene. (1) 
Ha kiválók a bibliafordító munkából, akkor az a vád érhet: miattam lassult meg a 
munka, részemet másnak kell elvégeznie, én vagyok az oka, ha a terv csődöt mond. 
(2) Ha tovább dolgozom, akkor ez a vád érhet: fölösleges aprólékoskodásommal és 
akadékoskodásommal fékezem a munkát; túl nagy igényeket támasztok a fordítással 
szemben; én leszek az oka, ha a hamar munkát nem lehet 1965 december végére 
teljesíteni. — Mit tegyek hát ?!

Döntsenek most már az egyházi fórumok, azok a testületek, mégpedig közvetlenül, 
nem átruházott hatáskörben, amelyeknek dönteni törvényeink és szokásaink szerint 
joguk és kötelességük; esetemben elsősorban a Református Egyház, másodsorban a 
Magyar Bibliatanács. Mondják meg ők: merre menjen ezzel a nehéz lelkiismereti 
teherrel egy válaszúira jutott bibliafordító ?

Pákozdy László Márton

2012/3-4 Sárospataki Füzetek 149





Laudációk

Eberhard Busch

Fő kutatási területe a református hagyomány és annak 
történelme, különös tekintettel Kálvin és a Kari Barth 
teológiájára.

Prof. Dr. Dr. H. C. Dr. he,: 1937. augusztus 22-én született a németországi Wit- 
tenben (Ruhr vidék). A svájci Uerkheim (Safenwiltől nem messze) polgára. Ma 
Németországban él a Göttingenhez közeli Friedlandban.

Számos helyen tanult teológiát: Wuppertalban, Göttingenben, Münsterben, 
Heidelbergben és Baselben, ahol egyébként tíz évig élt. 1967-ben feleségül vette 
Beate b. Blumot, aki négy gyermeket hozott a világra. 1965-től 1968-ig Kari Barth 
asszisztenseként dolgozott. 1969 és 1986 között Aargau kanton uerkheimi reformá­
tus gyülekezetében volt lelkész. Ez idő alatt számos könyvet írt: például “Kari Barth 
élete... “címűt(1975), amely számos nyelven került kiadásra. A tudomány művelése 
mellett legfontosabb feladata a lelkészi szolgálata volt; minden vasárnap hirdette az 
igét a falu templomában. Előszeretettel követte a lectio continua hagyományt. A 
1981/82-ben előadásokat és szemináriumokat tartott aTübingeni Egyetemen.

1986-ban családjával Göttingenbe költözött. Ott a Georg-August-Egyetem 
Rendszeres Teológiai Tanszékének lett tanszékvezetője (Kari Barth volt az első 
tanszékvezető 1921-1925-ben). Az egyetemen elsősorban a református teológiai 
tanszék munkájáért volt felelős. Számos előadást tartott a bevezetés a dogmatikába 
és etikába tárgyból, továbbá református történelemből és hitvallásból. Mindemellett 
különféle témakörökben szervezett szemináriumokat: különböző református gon­
dolkodókról, a vallási szocializmusról, Barth Egyházi dogmatika című műve részeiből 
vagy Bonhoeffer írásaiból, a zsidó gondolkodókról, a legújabb teológiai értekezése­
kről, médiaetikáiról, orvosi és gazdasági etikáról stb. Ezzel egy időben ő volt a Kari 
Barth Kutatóintézet vezetője, és kiadta Kari Barth összes művét hat kötetben.

A Református Hitvallások gyűjteményének, valamint a Calvin-Study-Edition 
németországi és olasz kiadásának társszerkesztője.

Egyetemi munkája az egyházakat érintő legkülönbözőbb feladatok elvégzésév­
el volt kapcsolatos. Tagja volt a Református Egyház és a Németországi Evangélikus 
Egyházak (EKD) zsinatának, továbbá tagja volt az utóbbi teológiai kamarájának. Ö 
volt az EKD azon bizottságának elnöke, mely az egyház és az iszlám kapcsolatáért, 
valamint a nők jogaiért volt felelős. Számtalan konferencia küldöttje volt: pl.: Com- 
munity of Protestant Churches in Europe (CPCE), Európai Protestáns Egyházak 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 151



Közössége, és elsősorban abban a munkacsoportban vett részt, mely az evangélium és 
a jog megértésével foglalkozott.

A font említett feladatok során került kapcsolatba azokkal az országokkal, ahol 
meghatározó a protestáns egyház református vonala. Ebből fakadóan számos felkérést 
kapott előadások tartására, kutatócsoportok munkájában való részvételre, valamint 
tanulmányok végzésére az alábbi országokban: Japánban, Nagy-Britanniában, az 
USA-ban, Kanadában, Svájcban, elsősorban Géniben, a Református Egyházak 
Világtanácsában” (WARC), Hollandiában, Oroszországban, a Cseh-( Szlovákiában) 
országban, Olaszországban, és végül, de nem utolsósorban Magyarországon és 
Erdélyben.

1985-ben Pollock előadásokat tartott a Halifaxi Atlantic Schoolban (Kanada), 
2004-ben Warfield előadásokat a Princetoni Teológiai Akadémián. 2004 őszén 
néhány hónapig a Campell Scholar Columbia Teológiai Szemináriumon Atlantában 
(Decatur, Georgia). Továbbá 2007-ben részt vett a Shirl-Butler előadásokon a Texas 
állambeli Austinban.

152SÁRQS PATAKI FÜZETEK 2012/3-4



Laudációk

Martien E. Brinkman

1950. 07. 22-én született a hollandiai Stadskanaalban.
1972.09.15-én kötött házasságot. Felesége három 
gyermeknek adott életet (1977, 1980, 1985).

Tanulmányok:
Tanulmányait az Amszterdami Szabadegyetemen végezte:
1972. BTh.
1974. MTh.
1979 Ph.D,

Szakmai pályafutás:
1976-1983. tanársegéd az Amszterdami Szabadegyetem Dogmatikai Tanszékén
1983-1987. (félállásban) lelkipásztor a zandvoorti református gyülekezetben
1982-1887. (félállásban) előadó az amszterdami teológiai kollégiumban
1987-2000. az ökumenikus teológia docense az Utrechti Egyetem Kutatóintézeté­
ben: Interuniversity Institute of Ecumenical and Missiological Research (IIMO)
1993-1998. a VI. Hadrián ökumenikus teológia tanszékvezetője Belgiumban a 
Lőveni Római Katolikus Egyetemen (1993-1996 és 1996-1998) részmunkaidőben
1999-2000. a Berkelbach van dér Sprenkel ökumenikus teológia tanszékvezetője az
Amszterdami Szabadegyetemen
2000-....teljes állásban az ökumenikus/interkulturális teológia professzora az Amsz­
terdami Szabadegyetemen

Korábbi és jelenlegi tisztségei:
Tagja a Faith and Order Commission of the Dutch Council of Churches-n^s. (1988- 
1999), az Egyházak Holland Tanácsa Hit és Rend Bizottságának
Az Amszterdami Szabadegyetem Teológiai Fakultásának dékánja (2000-2005)
A European Society ofEcumenists elnöke(2000-2002. és 2002-2004.)
A Counsel of Dutch Faculties ofTheology (DGQXHolland Teológiai Fakultások Tanác­
sa) elnöke (2003-2005.)
Az International Reformed Iheological Institute (IRTI) (Nemzetközi Református Te­
ológiai Intézet) igazgatója (2005- )
[IRTI - református teológusok nemzetközi hálózata, mely az Amszterdami Sza­
badegyetemen jött létre. Feladata: nemzetközi konferencia szervezése kétévenként, 

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 153



továbbá a Journal of Reformed Theology és a Studies in Reformed Theology sorozat 
kiadása.]

Az Interdisciplinary VU Research Institute for the Study of Religion, Culture and 
Society (VISOR) (2007-2011) igazgatója (részmunkaidőben)
Az Exchange (Brill) című tudományos folyóirat kiadóbizottságának tagja (1995-)
A Studies in Reformed Theology (Brill) című tudományos sorozat szerkesz­
tőbizottságának tagja (2005-)

A Belgian academic commission for Theology, Philosophy and Science of Religion 
of the Research Foundation Flanders (FWO) (2010-) tagja

17 alkalommal volt disszertációk témavezetője.

154 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



Laudációk

Abraham van de Beek

Két tiszteletbeli doktori címmel tüntették ki korábban: 
1995-ben a Kolozsvári Református Teológiai Akadémia, 
2005-ben pedig a budapesti Károli Gáspár Református 
Egyetem.

Abraham van de Beek 1946. október 9-én született Lunterenben (Hollandia). 
Gimnáziumi érettségi bizonyítványát klasszikus nyelv- és irodalomszakon szerezte 
1964-ben, majd a következő évben, 1965-ben természettudományból is szerzett 
bizonyítványt. Teológiai tanulmányait Utrechtben végezte 1964 és 1967 között: BTh 
1967, MDiv 1968 (Anhypostasiaról írt szakdolgozata 1968-ban elnyerte az Év szak­
dolgozata pályázat díját), MTh 1970 (Szakdolgozatának címe: A kegyelem és a lét 
szintézise mint a Szentlélek munkájának aspektusa).

Abraham van de Beek a Holland Református Egyház három gyülekezetében vég­
zett lelkészi szolgálatot: Lexmondban (1970-1974), Vriezenveenben (1974-1979) és 
Raamsdonkban (1979-1981). Lelkipásztori munkája mellett tovább folytatta tanul­
mányait a teológia és a növénytan területén, melyek eredményeképpen 1974-ben 
szerzett doktori címet botanikából Utrechtben (Die Brombeeren des geldrischen 
Distriktes innerhalb dér Flora dér Niederlande), majd 1980-ban teológiából Leiden- 
ben. (Disszertációjának címe: Krisztus emberi természete. Krisztus emberi természe­
tének hyposztáziájáról.)

Egykori témavezetője, Hendrikus Berkhof után, 1981-ben őt nevezték lei a Lei- 
deni Egyetem Dogmatikai és Bibliai Teológiai Tanszéke professzorává. 1988-ban a 
Holland Református Egyházat képviselve ő lett a professzorok nemzeti testületének 
az elnöke. Az itt végzett munkájának köszönhetően javult a hitéleti képzések­
ben résztvevő professzorok helyzete az állami egyetemeken: például részt vehettek 
az egyetemek MTh programjában. Sikerült továbbá a kuratórium titkárságával 
együttműködésben megállapodást kötni a kormánnyal a professzorok nyugdíjfi­
nanszírozásának előnyösebb szabályozásáról, továbbá egy független teológiai intézet 
— A Református Teológiai Akadémiai Intézet (Reformed Theological Academie Insti- 
tute) - megalapításáról az állami egyetemeken. Az intézet felállítását követően 1994- 
ben ő lett a rektor (1997-ig). Ugyanebben az évben a Holland Királyi Tudományos 
és Művészeti Akadémia tagjává választották.

Nemzetközi kapcsolatai eredményeként 1995-ben megalakult a Nemzetközi Re­
formátus Teológiai Intézet (IRTI), melynek létrejöttében nagy szerepe volt dr. Juhász 
Tamás kolozsvári professzornak, aki indítványozta az intézet magalapítását, és dr.

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 155



Szűcs Ferenc budapesti professzornak, aki az ott folyó munka kidolgozásában vállalt 
szerepet. Az Intézet Prof. I. John Hesselink (Holland, Michigan) és Prof. Phlip F. 
Theron (Stellenbosch, Dél-Afrika) támogatását is élvezte. Mivel az IRTI a rendszeres 
teológia területén munkálkodó teológusok együttműködési hálózata, konferenciák 
szervezésével, egy folyóirat és könyvek megjelentetésével foglalkozik. Jelenleg a neves 
könyvkiadó, a Brill végzi a kiadást és a terjesztést.

2000-ben eljött Liedenből és az Amszterdami Szabadegyetem professzora lett. 
Megbízást kapott az egyetemtől teológiai kutatás végzésére és a nemzetközi kapcso­
latok gondozására. Számos nemzetközi kapcsolatot épített ki valamennyi földrészen. 
Több intézményt is meglátogatott, és gyakran tartott előadásokat, illetve vett részt 
konferenciákon. A szívügyének tartotta mind a teológiát, mind a teológia és az egyház 
szervezetét és helyzetét: pl. kapcsolat a kínai kormánnyal. Nemzetközi MTh kurzust 
indított az Amszterdami Szabadegyetemen Elő teológia címmel, melynek ösztöndí­
jához biztosította a szükséges anyagi forrást, aminek köszönhetően az amszterdami 
képzésen évente mintegy tíz külföldi diák vehetett részt.

2005-ben a Hittudományi Kar dékánja lett, és tovább folytatta a fakultás fejlesz­
tését sokféle felekezet és vallás számára. Jelenleg nem csupán a reformátusság, az evan­
gélikusok, a lutheránusok, a mennoniták, a keleti ortodox stb. keresztény felekezetei 
képzéseinek és kutatásainak ad otthont a Szabadegyetem, hanem muzulmánoknak, 
buddhistáknak és hinduknak is. A hallgatók száma 2000-ben körülbelül 100 volt, 
jelenleg azonban eléri a 700-at. Dékáni megbízatása lejárta után folytatta teológiai 
kutatásait, és a PhD hallgatók témavezetője lett. 2010-ben ment nyugdíjba; felesége 
betegsége miatt kérte felmentését a kötelezettségek alól. Jelenleg is aktív tudományos 
életet él: teológiai és botanikai kutatásokat végez, és 8 PhD hallgató témavezetője. 
Mindemellett folytatja professzori munkáját a Stellenboschi Egyetemen: 2012-ben 
immár harmadszor kapott kinevezést egy újabb hároméves ciklusra.

Számos MTh és MDiv diák és 37 PhD hallgató munkáját felügyelte, közülük 
21 volt holland, 16 pedig külföldi. Továbbra 8 PhD hallgató témavezetését végzi, 11 
doktoranduszt azonban más kollégáira bízott, amikor nyugdíjba vonult.

Abraham van de Beek bibliográfiája abban a kötetben található, amivel a kollégái 
ajándékozták meg 65. születésnapja alkalmából (E. Van dér Borght és P. van Geest, 
Strangers and Pelgrims on Earth, Studies in Reformed Theology - Idegenek és zarán­
dokok a Földön, református teológiai tanulmányok, 22, Brill, Leiden / Boston 2011, 
pp 59 -86). E kötet megjelenése óta jó néhány további cikke jelent meg, köztük 
egy monográfia : Lichaam en Geest van Christus. De Theologie van de Kerk en de 
Heilige Geest (Body and Spirit of Christ. The Theology of the Church and the Holy 
Spirit), (Krisztus teste és lelke. Az Egyház teológiája és a Szentlélek), Meinema, Zo- 
etermeer 2012, 556 oldal.

Teológiai munkája mellett 33 növénytani cikke jelent meg természettudományi 
folyóiratokban és egyéb tudományos kiadványokban.

156 Sárospataki Füzetek 2012/3-4



1AUDÁCIÓK

Juhász tamás

Tudományos érdeklődése elsősorban az egyház 
szimbólumai, különösen pedig a református egyház 
hitvallásai iránt volt erőteljes. Ezek nyomán fordult 
az ekkléziológia kérdései felé.

Kolozsváron született 1946. január 23-án. Édesapja Juhász István egyháztörténész, 
teológiai tanár, édesanyja Tavaszy Mária vallástanár, Tavaszy Sándor filozófus és teo­
lógiai tanár lánya.

Szülővárosában tanult, a teológiát is ott végezte el, 1969-ben szerzett lelkészi 
oklevelet.

Tanulmányokat folytatott a nagyszebeni Evangélikus Teológián, Bukarestben a 
Román Ortodox Teológián, majd Münsterben, a Kari Wilhelm Egyetem Protestáns 
Teológia Karán. Anyanyelve mellett beszél románul, németül, hollandul és angolul. 
Teológiai doktori fokozatot nyert summa cum laude minősítéssel 1983-ban. Disszer­
tációjának címe: A Heidelbergi Káté teológiai tanítása.

14 éven keresztül végzett lelkipásztori szolgálatot Lőrincrévén és Detrehemtelepen. 
1984-től a Kolozsvári Protestáns Teológia rendszeres teológiai tanszékének vezető 
tanára. 1995-ben kapott professzori kinevezést, 2011 júniusában nyugalomba vonult. 
A lelkészképzés szolgálatában eltöltött 27 esztendő alatt tanított latint, németet, teo­
lógiai enciklopédiát, filozófiai bevezetést, vallásfilozófiát, hitvallásismeretet, szimbo­
likát, dogmatikát, etikát és kánonismeretet.

Az egyház lényegének megragadása, céljának meghatározása, társadalmi helyének 
és feladatának kijelölése foglalkoztatta leginkább. 1989-et követően, miután a politi­
kai akadályok elhárultak, s teológiai tudományos kutatás is nagyobb teret kaphatott, 
elmélyedt a keresztyén etika sajátos kérdéseinek tanulmányozásában. Fokozott figyel­
met fordított a teológia és a természettudományok között megállapítható viszony 
problémáira, a bioetikai kérdésekre, de vizsgálta a politika és a teológia kapcsolatát is. 
Közzétett dolgozatainak száma meghaladja a 100 tételt, ami mennyiségi tekintetben 
annak mond igazán sokat, aki tudja, hogy 1989 előtt egy kolozsvári teológiai tanár­
nak a publikációs lehetőségei meglehetősen korlátozottak voltak.

Tudományos munkássága mellett tevékenyen szolgált a nemzetközi egyházi élet 
különböző területein is. Számos nemzetközi konferencián vett részt, meghatározó 
munkása a Nemzetközi Református Teológiai Intézetnek (IRTI), a Doktorok Kollé­
giumának, a Coetus Theologorum-nak.

Tagja a Romániai Református Egyház Zsinatának.

2012/3-4 SÁROSPATAKI FÜZETEK 157



2012 DEC. 1 3

2002-ben elnyerte a Károli Gáspár-díjat.
2005-ben a Károli Gáspár Egyetem Hittudományi Karának tiszteletbeli doktora lett. 
2011-ben a Magyar Köztársaság Érdemrend Lovagkeresztjével tüntették ki.

Nős, felesége Dobai Erzsébet Piroska, két gyermekük van.

Innen, a pataki végekről úgy látjuk őt, mint aki sajátos feladatot nyert, és abban 
hűséges vitéznek bizonyult. Vigyázóvá lett az egykor virágzó tündérkert, Erdély 
végvidékké emelkedett Magyar Sionjában. Abban a Magyar Sionban, melyben az 
Anyaszentegyház ügyének, küldetésének előmozdítása és az egyetemes magyarság 
spirituális gyarapodásának munkálása megkülönböztetendő ugyan, de egymástól 
el nem választható atyai örökség. Ez az örökség részben családi meghatározottság 
gyanánt, Juhász-Tavaszy hagyatékként maradt rá, részben pedig személyes, belső el- 
hívatásban nyerte feladatul egész életére. Ide kívánkozik az az idézet, amit az Insti- 
tutioról írt tanulmányában Juhász Tamás emelt ki Tavaszy Sándor — tehát a nagyapa 
— dogmatikájából. „A láthatatlan egyház hite először azt teszi, hogy a keresztyén em­
ber a legszéttépettebb keresztyénségben, a legádázabb felekezeti harcok között és a 
legvigasztalanabb társadalmi helyzetben, a leggonoszabb támadásokkal szemben is 
reménységgel néz a jövendőbe, mert bízik a láthatatlan egyház győzelmében. Az ő 
kiváltsága az, hogy még áldozatok árán is szolgálja azt az egységet, amely el van rejtve 
Krisztussal együtt az Atya Istennél. A keresztyén ember nem azért a talpalatnyi térért 
küzd, amelyet elfoglal ebben a világban, hanem kizárólag a Krisztus dicsőségéért.”

Úgy látjuk, hogy a Juhász Tamás neve mellé az Élet Könyvében ez van írva: Bo- 
nus Miles Christi Jesu. (Kalos sztratiótész Xrisztu Jészu.)

MTA Könyvtára 
Periodika 2042^^

MAGYAR 
TUDOMÁNYOS AKADÉMIA 

KÖNYVTÁRA
158 SÁROSPATAKI FÜZETEK 2012/3-4



A SÁROSPATAKI FÜZETEKET 
Alapította: Erdélyi János 1857-ben 

ÚJRAINDÍTOTTA: HORVÁTH CYR1LL 1904-BEN 
ISMÉT ÚTJÁRA BOCSÁTOTTA: A SÁROSPATAKI REFORMÁTUS 

Teológiai Akadémia 1 997-ben




